
Explicaciones ontológicas e
implicaciones éticas de la soledad

www.princexml.com
Prince - Non-commercial License
This document was created with Prince, a great way of getting web content onto paper.





MARLON OROZCO BAÑOS

Explicaciones
ontológicas

e

implicaciones
éticas

de

la soledad

México, marzo de 2010



Orozco Baños, Marlon
Explicaciones ontológicas e implicaciones éticas de la soledad /

Marlon Orozco Baños — 2ª ed. — México: 2010-03
Tesis para obtener el grado de Licenciado en Filosofía.

1. Filosofía — ontología 2. Filosofía — ética I. Universidad
Nacional Autónoma de México II. t

academia@marlonob.info
http://marlonob.info/m/l1003

 Atribución, no comercial, sin derivar

mailto:academia@marlonob.info
http://marlonob.info/m/l1003
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es


Prólogo, 7
Introducción, 15

La soledad
i. El yo, 21

ii. Lo que soy y lo que tengo, 179
iii. El egoísmo, 217

La convivencia
iv. El enfrentamiento con lo ajeno, 241
v. La comunicación, 257

vi. El altruismo, 285

Del estar vivo
vii. La libertad, 309

viii. El sinsentido de vivir, 333





Prólogo

El caso es, amigo mío, que, según se dice que se decía en
el templo de Zeus en Dodona, las primeras palabras
proféticas provenían de una encina. Pues los hombres de
entonces, como no eran sabios como vosotros los jóvenes,
tal ingenuidad tenían, que se conformaban con oír a
una encina o a una roca, sólo con que dijesen la verdad.
Sin embargo, para ti la cosa es diferente, según quién
sea el que hable y de dónde. Pues no te fijas únicamente
en si lo que dicen es así o de otra manera.

Platón‐Sócrates. Fedro, 275b‐c

§1La filosofía, que se manifiesta en primera instancia como un
modo de pensar, nace de un modo de sentir: del sentimiento
de la insoportabilidad del engaño y del compromiso con lo que
se es para encontrar la mejor manera del actuar. Al final, la vida
es lo que se nos presenta como un enigma y hay que encontrar-
le las razones que tenga y decidir qué hacer respecto a las que
no tenga. Toda tesis filosófica ha nacido así, y si ha sido de otra
forma —creo— debería reconsiderase esa nominación.

Es verdad que para poder practicar la filosofía se necesita de
una capacidad de recibir lo que el mundo y lo que nuestra pro-
pia existencia nos muestran, pero eso no basta: hay bastantes,
bastante inteligentes que no practican la filosofía, por más que
se les invite. Mucho más importante que la inteligencia —que,
repito, es necesaria— es la repulsión a regir la vida propia a
partir de la incorrección y del engaño y el valor de enfrentarse
a la verdad, por dolorosa que sea, porque nunca —para el ánimo
filosófico— lo será más que saberse determinado por la cómoda
falsedad. El interés por la propia existencia es tanto que no se
puede permitir que la acción en la que realizo lo que soy se
base, de manera cobarde, en la comodidad de la opinión y de la
utilidad inmediata. Es esto, en el fondo, lo que diferencia a un

vii



filósofo —o a un ánimo filosófico— de cualquiera otra persona
(que vive y muere sin que el sentido de su ser le sea imperioso)
y no algún privilegio de su inteligencia o de su genio que le
haya colocado infaustamente sobre el entendimiento promedio
para hacerle saber, casi por revelación, las verdades de la con-
dición humana; esas verdades que halla el que filosofa son el
resultado del empeño del propio ser en su búsqueda y de la gran
consideración de la importancia de su vida y de su muerte.

Todos los filósofos se han enfrentado a la misma realidad
ontológica, a los mismos principios vitales, y de eso han escrito
y les han hablado así a los de su propio tiempo. En el fondo,
lo que todos los filósofos —todos: aquellos que escribieron y
cuyas obras nos han llegado, los que escribieron y sus obras
se perdieron en el azaroso paso de la historia, los que no
escribieron e incluso los que callaron— han descrito esta misma
realidad, en que todos vivimos. No hay ningún motivo real para
pensar que están hablando de cosas distintas; todos ellos han
encontrado la verdad desde su sitio y todos ellos, en el fondo,
han expresado lo mismo. No es, desde luego, que hayan dicho
con exactitud las mismas cosas, ni desarrollado los mismos
conceptos; el asunto es que con sus palabras y sus recursos
conceptuales han hablado de y descrito al mismo mundo que
nosotros (y así mismo cualquier persona, filósofa o no) tenemos
enfrente, alrededor, encarnado en la propia entidad; la parte
de este mundo de la que hable y la manera en la que lo haga
son ya muy particulares, pero el hecho es que lo que dice lo
hace en atención de la vida, la realidad y la existencia éstas.
Quien piense otra cosa, lo hace porque no puede leer en las
palabras del otro el significado para sí mismo de lo que está
escrito; no porque se usen distintas palabras, distinto discurso e
incluso directamente se pretenda contradecir a alguno se le está
contradiciendo. Quien dice de alguien que habla con falsedad lo
hace porque no lo ha comprendido; en efecto, es imposible para
cualquiera concebir en sí mismo términos contradictorios, sin
sentir la náusea del absurdo. No se dice que no haya falsedad en
mi concepción de lo que él dice: donde la falsedad es imposible
es en lo que él mismo dice según lo dice. Siempre que se
lea con honestidad un texto filosófico escrito con honestidad
no puede menos que reconocerse en las palabras que se leen
a la misma realidad que yo —desde otros parámetros y con

§0.1 | viii



diferente enfoque y perspectiva— también intento describir, si
bien es posible que se hallen algunas conclusiones inaceptables
partiendo de lo mismo.

Cada uno de los filósofos —los así llamados “grandes” y a los
otros que se les niega tal nominación— habla desde su tiempo
y a sus contemporáneos; pero no son los conceptos aprendidos
en su lectura —ni en ninguna otra circunstancia— los que nos
permiten una mayor agudeza teórica: nunca jamás ningún con-
cepto tal reflejará una intuición filosófica, por la sencilla razón
de que nunca jamás la masa filosofará (porque la filosofía, como
la moral, se encarna en un compromiso para con migo mismo).
Habrá, pues, palabras que se escuchen, pero no conceptos que
se comprendan; para poder comprenderlos, hace falta que se
conciban desde sí (esto es, desde mí), que nazcan en el pecho
del que los comprende y sólo así tendrán cabal sentido. Cuando
eso sea, se podrá comprender que, muy a pesar de las palabras,
lo que dicen Platón y Spinoza, Kant y Nietzsche, Séneca y Sartre
no son sino descripciones de diversos aspectos de lo mismo y,
con frecuencia, incluso del mismo aspecto, aunque hablado de
manera diferente y con recursos conceptuales diversos, pero
diciendo de la vida lo mismo, aunque —eso sí— con un juicio
muy diverso al respecto.

No cabe, así, la pretensión de innovación en la filosofía, pues
nihil sub sole novum. En el fondo, cada filósofo ha dispuesto
su propia manera de decir para hablar de lo mismo. Cada
corrección que se haga a un sistema filosófico anterior no es
sino una manera de interpretar lo que el otro dijo, después de
haber determinado sus palabras con el sentido que tienen las
mías (y no puede ser de otro modo). Cada cosa que se diga bien
puede considerarse como una paráfrasis de algo que alguien
más haya dicho antes: eso no es lo importante. El filósofo no
responde a otros filósofos, las respuestas que encuentra lo son
de interrogantes que le nacen de su propia necesidad, y las
referencias a otras concepciones del mundo lo son porque se
tiene que aclarar lo mejor posible de lo que se está hablando,
o incluso porque para poder iniciar el discurso hacia los demás
haya menester establecer una base que debe ser delimitada por
la referencia a lo que se tiene por paradigma.

Quien haya desarrollado su concepción filosófica a partir de
o como respuesta a lo que alguien más haya dicho no puede

PRÓLOGO ix | §0.1



considerarse filósofo, porque no fue su filia con lo verdadero lo
que lo ha llevado a tal concepción, sino una motivación ante lo
que le llegó del mundo; no se trata de una necesidad vital, sino
de un juego dialéctico.

§ 2 Dicho lo anterior, quiero asentar que, a pesar de la tradición
muy arraigada de presentar como tesis de la licenciatura en

filosofía ensayos que pretendan exponer el pensamiento de al-
guien más o explicar la historia de un concepto, yo creo que, si
he de recibir en cambio un título en filosofía, es mi deber pre-
sentar una tesis de filosofía, y no una de filología filosófica ni
de historiografía de la filosofía. Este asunto, en el fondo, se trata
de determinar las razones de la filosofía como carrera universi-
taria: si es una preparación técnica tendiente a la realización de
un tipo particular de investigación metodológica o si es una ins-
trucción para aquellos que se interesen en el pensamiento filo-
sófico como reflejo de su propia filia con lo verdadero o si es
para unos lo primero y para otros lo segundo (y, en este último
caso, si se pueden compaginar ambos propósitos); pero aquí no
es pertinente tratar sobre el asunto. En su lugar, mi justificación
para presentar un trabajo que no se ciña a la costumbre antedi-
cha es muy más trivial, pero más determinante: la honestidad.

En primer lugar, y como ya se dijo, un título en filosofía
no merece menos que una tesis filosófica. Sin dejar de lado el
que el conocimiento de la historia de la filosofía y el que el
diálogo con las otras posturas filosóficas es ineludible en un
trabajo que es la culminación de una formación de cuatro años
en los que se ha ocupado de eso principalmente (y que sí están
presentes en esta tesis), aún es muy distinto el hacer filología
y el hacer historia del hacer filosofía. Es absurdo pretender que
baste con que lo filosófico sea el objeto de una investigación
para hacerla filosófica; la filosofía no es un tema, sino que es
una forma de encontrarse con lo real en la que el compromiso
por el encuentro con su verdad y con la verdad de lo que soy,
y eso es lo que se tiene que reflejar en lo aquí está escrito. No
se trata de restarle rigurosidad a esta tesis ni de convertirla en
la mera exposición de ocurrencias (el rigor y las justificaciones
argumentativas están, y están también las referencias y las dis-
cusiones con la tradición), sino de intentar explicar el carácter
que anima lo que sigue.

§0.2 | x



Se puede encontrar en el cuerpo de este trabajo semejanza
con decenas de teorías filosóficas y suscripciones —muchas
veces explícitas— de posturas de varios pensadores. Hay, desde
luego, filósofos por los que se siente siempre una afinidad, con
los que el pensamiento propio se siente no sólo comprendido,
sino inspirado. Hay —muchas veces— ante la lectura de los
clásicos la sensación de que lo que yo tengo que decir está ya
dicho y que por eso no vale ya la pena que me exprese, pero
esa sensación se descubre falsa apenas se considera que lo ahí
dicho no es lo que yo tengo que decir, pues eso fue dicho al
pueblo griego, a la comunidad científica del siglo xvii, y que
cuando y como ha sido dicho ha pasado a ser lo de Platón o lo
de Descartes, ha sido no sólo encasillado, sino desvivificado, al
carecer de la fuerza de la actualidad y de la apelación al mundo
como está ahora (apelación necesaria, si es que el filósofo pre-
tende hablar a alguien además de sí mismo). Ellos, pues, desde
su vida, han dicho del mundo su verdad, que coincide —aunque
no en su forma ni en su conceptualidad— con lo que ya antes
otros —a su manera y desde su tiempo— habían dicho: no
hay una objeción verdaderamente significativa para presentar
el propio pensamiento, aunque se crea —y efectivamente así lo
sea— de menor valía estilística o especificidad conceptual: si
la verdad se ha de conocer por la investigación propia, por la
propia boca ha de ser dicha.

El asunto es, finalmente, si la ausencia de la posibilidad de
una novedad verdadera debe obstar para el desarrollo de la
originalidad del pensamiento: no lo creo así, y no me parece
que por una inclinación particular, sino por la más elemental
sensatez. Por esto mismo, en el trabajo se hallarán reminiscen-
cias de varios filósofos: de Platón, de Spinoza, de Schopenhauer,
de Marx, de Levinas…; sí, si se buscan se encontrarán tales
coincidencias y en más de un punto, con seguridad. Entonces,
¿por qué hacer una elaboración teórica propia y no hacer un
trabajo que explique y —cuando sea el caso— corrija lo que, por
ejemplo, ha dicho Schopenhauer o Platón?, ¿por qué no una
reelaboración de lo que sus bocas y sus plumas han expresado
de las necesidades y las convicciones de cada uno?: Porque eso
sería demasiado deshonesto, porque no es algo loable utilizar
la autoridad y el nombre de los grandes pensadores para hacer
que parezca que dicen lo que yo quiero decir, pues, al fin

PRÓLOGO xi | §0.2



de cuentas, lo que ellos quisieron decir lo dijeron para que
lo escucharan quienes ante sus textos se pusiesen. No es que
el tratar de elucidar el sentido de lo que han dicho sea un
atentado contra la honestidad o contra un inexistente código
ético de los que piensan la filosofía, se trata de por qué decir lo
que otro ha dicho es una labor filosófica, si lo es, y de por qué
es necesario que quienes tienen algo filosófico que decir pasen
por el examen del legado histórico.

Lo que Platón ha querido decir, lo ha dicho; ha hablado a sus
contemporáneos desde su tiempo y en su lenguaje, ha manifes-
tado lo que manifestó, y lo que nosotros podamos encontrar en
sus palabras, lo que nos dice una lectura filosófica de su palabra
no pertenece ya tanto a Platón, cuanto a nosotros, pues en tal
caso lo que se busca en el texto no es al autor, sino a la verdad
que expresen sus palabras.

Hablar filosóficamente es decir lo que nuestro propio com-
promiso con la verdad del mundo nos ha permitido encontrar
en él y en nosotros; si la lectura de los Grandes Maestros nos
ha instruido también o nos ha hecho caer en cuenta de lo que
antes no habíamos visto o nos ha dado una clave para descifrar
enigmas que nos parecían insalvables o nos ha desmentido
algunas concepciones y reafirmado otras, etcétera, lo que ellos
nos digan, en fin, ha quedado asimilado en la concepción del
mundo a la que mi busca de la verdad me ha llevado. No
creo que sea honesto hablar de Platón y luego exponer las
consecuencias que a mí me han aparecido como consecuencias
del contexto platónico mismo y hacer que de la boca de Platón
manen palabras que nunca hubiera concebido —aunque tal vez
las hubiera concebido si viviera en el contexto de ahora, que
no es el caso—. Si de veras se ha comprendido el sentido de lo
que Platón ha dicho, se les puede hablar de ello a las personas
contemporáneas nuestras desde nuestro tiempo, sin revivir a
Platón para que garantice nuestros argumentos. No se trata de
utilizar lo que dice Platón y hacerlo pasar por propio, sino de
concebir una realidad en la que la lectura de los planteamientos
platónicos pudo haber contribuido poco o mucho y de hablar en
mi nombre de lo que yo concibo, sin adjudicárselo a Platón que
cuanto quiso decir lo dijo. No hace falta decir que “lo que Platón
nos enseña es que…”; en todo caso, lo que sería procedente es
“lo que he aprendido por Platón es que…”. Y aun así, habría

§0.2 | xii



que admitir que la concepción del mundo sobre la que descasa
cualquier cosa que se escribe se ha ido forjando no sólo por las
lecturas filosóficas, sino de muy diversa índole, y no sólo eso,
sino, muy particularmente, por las vivencias y las convivencias
a lo largo de nuestra vida toda, sin que jamás haya hecho falta
decir que “a los ocho años, cuando caminábamos de vuelta a
casa luego de trabajar, mi tío me dijo…”, ni las innumerables
conversaciones ni decepciones ni satisfacciones por las que haya
pasado esta concepción ahora cristalizada filosóficamente.

La motivación para escribir un tratado filosófico —y, en
general, para escribir— es poner ante quienes me lean lo
que tengo en mí, aunque eso hubiera sido puesto ahí por las
palabras que otra persona haya pronunciado; es decir, aunque
me hubiera inspirado en otra persona para —siempre desde
mí— concebirlo, si ese fuera el caso. Escribir a nombre propio
es lo más correcto, si se es honesto y sabiendo que se es así
(la inspiración en alguien y el plagio de alguien no son lo
mismo). Lo único que puede hacernos pensar distinto (i. e.,
que el nombre de quien dice es más importante que lo dicho)
es la necedad del individualismo y del culto a la personalidad,
que tan bien se ha arraigado en los círculos de “intelectuales”
(así les dicen), pero que es completamente extraño a cualquier
inteligencia medianamente racional de lo humano.

§3Para finalizar —y cambiando un poco el tema— me es nece-
sario señalar que escribo esto tratando de introducirme por
los intrincados caminos de la constitución ontológica del hu-
mano y de sus consecuencias éticas; de lo que significa, para un
existente, no tener consigo lo necesario para realizarse y, sin
embargo, tampoco poder alcanzar jamás una entidad distinta
—y distante— de la suya. No se trata, ni de cerca, de un intento
por establecer un sistema, sino de un primero y titubeante en-
sayo del acometimiento contra las limitaciones ontológicas hu-
manas, acometimiento destinado siempre al fracaso, a «encon-
trar la gloria en su ruïna» y, sin embargo, enaltecedor y vivifi-
cador como pocos y, en su manera, como ninguno.

PRÓLOGO xiii | §0.3





Introducción

§4La pretensión de esta tesis es, en primer lugar, abordar lo
que significa, en el contexto de la existencia humana, la so-
ledad para, a partir de esta condición tan ineludible cuan inde-
seada llegar a un planteamiento ético. No se entiende por “plan-
teamiento” una prescripción o una escala axiológica, sino la me-
ra descripción y el estudio de la manera en que se desarrolla la
existencia y de su valor vivencial y, por lo tanto, de lo que se
pretende obtener con cada uno de los actos y de lo que subyace
en el comportamiento humano en general.

Es necesario, sin embargo, para lograr esto, establecer en
primer lugar una base ontológica que fundamente lo que habrá
de estudiarse y concluirse como propósito general de este
trabajo pues, de otra manera, no sólo aparecerían inexplicables,
ambiguas y hasta insensatas muchas de las afirmaciones que se
encuentren más abajo, sino que se estaría dejando sin explicar
el punto de partida —la soledad entitativa— como si fuese ésta
una condición que se entendiese de suyo, una noción simple o
como si pudiera la sola mención de su palabra implicar, para
todos, todos los campos semánticos que es necesario tener en
cuenta para una comprensión no tergiversada del mensaje que
se pretende transmitir.

xv



Este basamento ontológico debe entenderse en un sentido
acotado, pues no se tratará de un estudio de los entes en
general sino sólo del ente humano y del fundamento y las
consecuencias de su actuar.

En el transcurso de la tesis se pretende abordar ciertos
temas que, así para posicionarlos y estudiarlos de una manera
más clara, como para indicar similitudes y diferencias con la
tradición filosófica hacen indispensable una discusión (que pre-
tenderá llegar a dialogo, en la medida en que esto sea posible)
con otras nociones y concepciones, ya sean justo del mismo
tema, ya sobre otros que los impliquen como premisas o como
conclusiones. Para esto se pretende establecer esta discusión
con textos y no con autores; lo que es decir que no se analizará
detalladamente el contexto histórico-biográfico ni histórico-
intelectual a menos que se considere verdaderamente relevante
para la comprensión cabal de lo que se dice en el texto. Lo
anterior se justifica porque en ningún caso será tomada como
premisa, ni mucho menos como conclusión el que un autor haya
sostenido lo que se afirma en el texto1, sino que los argumentos
presentados en la tesis se contrastarán con los presentados en
el texto de que se trate y, de esta manera, se pretende que en
este trabajo se contenga —en el cuerpo del texto mismo— todos
los elementos que puedan contribuir a su aprobación o repro-
bación. Tampoco el citar un texto o un argumento significa que
se afirme todo a partir de lo cual éste es posible en su contexto
ni las consecuencias que el autor extraiga de él, aunque así no
se critique explícitamente.

§ 5 En la primera parte (sobre “La soledad”) se expone qué es la
soledad como determinación entitativa y cuál es la manera

en la que, a pesar de ésta, es posible que se halle el humano en
un mundo en el que se enfrenta con otros entes y de cómo es
posible que, a partir de aquí, ocurra la interacción, no sólo con
lo ajeno de sí, sino con lo que él mismo es. También se hablará
de la manera en la que esta soledad me determina a la actuación

1. Esto, por supuesto, no significa que no existan bases sólidas para argumen-
tar que, efectivamente, en el texto estudiado se dice lo que en esta Tesis se
dice que se dice, sino que, aceptadas o no estas bases, esto no obsta para
la cabal compresión de lo que se exprese ni mucho menos constituiría una
debilidad en la argumentación.

§0.5 | xvi



y de cuál es el fundamento a partir del que me muevo y de la
manera en la que el ensimismamiento me llama a la realización
(egoísta, desconsiderada).

En la segunda parte (sobre “La convivencia”) se explica la
manera en la que se da la interacción en un plano vivencial
con lo ajeno a mi entidad, con lo que permanece para siempre
allende lo que soy, de la posibilidad de establecer un cierto
vínculo de comunidad con ello y, más lejos aún, de la posibilidad
de ir en pos de su bienestar y de su sola estancia sin interés
físico-práctico en ello, queriendo que goce sin que luego para
mí se consiga nada fuera del goce ajeno mismo.

En la tercera parte (“Del estar vivo”) se trata de las condicio-
nes bajo las cuales se determina la actuación, de la manera en
la que lo del mundo y su felicidad se juega en lo que soy y de
la posibilidad de efectivamente realizar la pretensión perpetua
por conseguir la mejoría. Se trata también del gran fracaso que
esto representa, lo que —negando el sentido de la actuación—
niega el sentido de vivir y de las maneras en las que se puede
responder al encuentro con este sinsentido.

§6Notas sobre la puntuación. Algunos signos —pocos— de pun-
tuación se han utilizado de manera específica. Los corchetes
(“[” y “]”) encierran siempre una expresión que puede sin pro-
blemas intercambiarse con la inmediata precedente, excepto
dentro de una cita, en cuyo caso se usan para indicar que lo que
contienen no aparece en la cita original; los pares de llaves (“{”
y “}”) encierran siempre una expresión que puede —si se quie-
re— ser incluida en la lectura del texto para su mejor inteligen-
cia o claridad; si fuere necesario abrir paréntesis dentro de pa-
réntesis o corchetes en corchetes, se usará el mismo signo, con
perdón de la poca elegancia. Las comillas dobles (“”) indican
una expresión textual, en tanto que las angulares dobles («»)
indican una cita textual; si llegase a requerirse, se usará las co-
millas simples (‘’) o las angulares simples (‹›) dentro de las do-
bles respectivas. El texto en negritas designa un concepto im-
portante. El énfasis se indica con cursivas y, cuando fuere pre-
ciso enfatizar otra expresión dentro de una ya enfatizada, se re-
currirá al subrayado, y no a la vuelta a las redondas como es
regla, para mayor precisión.

INTRODUCCIÓN xvii | §0.6



Al momento de citar, se pondrá la referencia en una nota
al pie (indicada por una letra mayúscula voladita), incluyendo
sólo al autor, al capítulo, al título de la obra y al número de
página; los detalles de la edición (ciudad, editorial, año, etcé-
tera), por si se quiere consultar el texto citado, aparecerán al
final, en la “Bibliografía”, que está dispuesta en riguroso orden
alfabético por autor.

§0.6 | xviii



PARTE PRIMERA

La soledad

Lleno de mí, sitiado en mi epidermis
por un dios inasible que me ahoga…

J. Gorostiza, Muerte sin fin. vv. 1–2





CAPÍTULO I

El yo

Nuestro conocimiento, invariablemente vinculado a la
individualidad y a la limitación implícita en ella
comporta necesariamente que cada cual pueda ser sólo
uno, pero en cambio pueda conocer todo lo demás,
siendo esta limitación la que genera la necesidad de la
filosofía.

A. Schopenhauer El mundo como voluntad
y representación. II, § 19

Del yo y de cómo está solo

§1El punto de partida de esta investigación —y quizás es im-
posible que sea de otra manera, en tratándose de una inves-
tigación filosófica— será el yo que soy, tomado éste en su senti-
do meramente ontológico (como un objeto de análisis en el que
se sustentará el discurso siguiente), pero también en su sentido
vivencial-efectivo, de manera que se trata de que cada quien
—como sujeto que es— esté al tanto de cuanto se pretende sin
demostración, por tener una mostración directa en la existencia
propia (lo cual es {la mostración} el último reducto de toda de-
mostración, que tiene que comenzar por lo dado y llegar a lo
que, en cierto modo, está implicado en lo evidente, pero que no
se alcanza a mostrar con claridad). No se trata, pues, de un va-
cuo ejercicio del solipsismo, sino de una investigación de lo que
soy como humano, cuya comprensión se completa por el cono-
cimiento de que está dedicada a mí, ciertamente, pero también
a otros humanos, que también son.

21



El arraigo ontológico común, el estado compartido como
entes que somos en y desde la misma realidad (que es lo que
permite que el discurso se comunique —pues se comparte el
tema—), pero también —y de manera terminante— como exis-
tentes que existimos en mundos diferentes (que es lo que obliga
a que el discurso se comunique —pues no es ya común—) está
siempre implicado en cualquier intento discursivo. Cada uno,
por lo tanto, debe partir de sí mismo para alcanzar al mundo
y, también, para alcanzar la sociedad [asociación] de los entes
humanos y de los animales y, en fin, de todos los entes, que no
pueden distraerse de la realidad. Y esto no sólo en la lectura de
un texto filosófico, o de cualquier comunicación, sino en el acto
mismo en el que se existe.

Así, toca en primer lugar definir lo que puede ser denominado
por yo, en qué consiste la existencia mía y mi entidad; en dónde
soy y con qué sentido.

§ 2 Toda experiencia, todo mundo, en último término, debe re-
mitirse a una consciencia que lo experimente, que lo haga

efectivo en su significación; esta consciencia, a su vez, no puede
disociarse de aquello de lo que es consciente. Lo subjetivo [lo
que sucede en la consciencia], en este sentido, podría simple-
mente definirse como “la totalidad de lo vivido”, “la totalidad
del mundo”, “toda forma de existencia de algo en otro y el mis-
mo otro en el que algo existe aparte de sí”. Es decir, que en últi-
mo término, en su sentido más radical, cualquier investigación
seria sobre el tema de la experiencia no podría menos que llegar
a las mismas conclusiones de Berkeley, en el sentido de que to-

§1.2 | 22 LA SOLEDAD



do cuanto existe son ideas1 y el dónde de estas ideas2. Pero hay
que tomar muy en cuenta que la existencia de este dónde es
cualitativamente diferente de las ideas mismas.

Empero, la investigación y la propuesta berkeleyana, aunque
llegó a concluir en su radicalidad la condición básica de la
existencia humana, es también una simplificación excesiva de
la experiencia, de la vivencia de lo humano. Un estudio que
sólo analice la forma más básica de la existencia es muy pobre;
a Berkeley no sólo le faltó tocar el contenido de la existencia,
no sólo le faltó estudiar la forma de las ideas, sino también —y
principalmente— la esencia de la existencia (la entidad de lo hu-
mano). En general, el empirismo británico pretendió encontrar
en el análisis de la experiencia y del conocimiento la solución
de los problemas ontológicos de la filosofía, bajo el presupuesto
implícito de que en la forma de aprehender el objeto en la
consciencia —más allá de los datos de los sentidos— hasta
configurarse como algo conocido se encontrarían las propieda-
des [lo propio] de los objetos; pero no se reparó mayormente
en la relación de la sensación con la realidad del objeto. El
gran error de Berkeley no fue el identificar la percepción y
lo percibido con la existencia y lo existente, sino la existencia
con la subsistencia, lo que lo llevó a suponer una inteligencia
onmiperceptiva que sustentara, por este hecho, las ideas reales
(por oposición a las imaginadas) del alma3.

1. «A cualquiera que considere cuáles son los objetos del conocimiento
humano, le resultará evidente que estos son, o ideas que de hecho están
impresas en los sentidos, o ideas que son percibidas cuando fijamos la
atención en las pasiones y operaciones de la mente, o, por último, ideas que
se forman con ayuda de la memoria y de la imaginación y que resultan de
componer, dividir o, simplemente, representar aquellas otras que original-
mente fueron percibidas de la manera antes dicha.» — Berkeley, George.
Tratado sobre los principios del conocimiento humano, I, 1. p. 54.

Berkeley, pues, entiende por “ideas” todo lo que ocurre a la consciencia,
esto es, todo lo que se vive (lo que se percibe por los sentidos, lo que se
percibe desde sí mismo (pensamientos, sentimientos, etcétera) y lo que se
imagina o recuerda), toda la existencia.

2. «Pero además de toda la interminable variedad de ideas u objetos de
conocimiento, hay así mismo algo que conoce o percibe dichos objetos y
ejerce diversas operaciones como las de querer, imaginar, recordar acerca
de ellos. Este ser perceptivo y activo es lo que llamo mente, espíritu, alama
o yo.» — Ibídem, I, 2. p. 55.

3. La distinción entre lo que se percibe por los sentidos y lo que se imagina y
recuerda aparece como la misma que hay entre la potencia de mi intelecto

EL YO 23 | §1.2



En lo que se refiere estrictamente a la cuestión del yo, habrá
que remitirse hasta Descartes, como el punto de quiebre para
posibilitar la comprensión del yo desde una perspectiva onto-
lógica. En la segunda de las Meditaciones metafísicas, Descartes
llega a la certeza fundacional (ego cogito, ergo sum), y dice
«¿Qué soy yo? Una cosa que piensa. ¿Qué significa esto? Una
cosa que duda, que conoce, que afirma, que niega, que quiere,
que rechaza, y que imagina y siente»1. “Pensar” es, así, existir2,
e incluye, todo lo que ocurre en mi existencia. Todo cuanto ocu-
rre en la vida no es desplazado del nuevo ámbito en el que nada
—excepto el propio pensar— posee una verdad efectiva, sino
que es despojado de su fundamento fuera del pensar mismo.

Descartes se da cuenta de que la entidad externa de lo perci-
bido no está fundamentada en el hecho mismo de ser percibido;
entonces, para evitar cualquier posibilidad de equívoco, asume
su falsedad. De lo que percibo, sólo puedo saber, con certeza
absoluta, que lo percibo3. La existencia en mí [en el pensamiento
que soy] de esas sensaciones es evidente, pero la fuente de su
origen es incierta. Se sabe que no son producto de mi voluntad,
porque la voluntad se me manifiesta sin mediación, porque mi
voluntad se realiza en mí y porque se manifiesta siempre con
anterioridad a su concreción. Pero las percepciones están ahí,
acaecen sin que se me pregunte, sin que medie de mi parte nada
que las requiera y porque, cuando son requeridas por mí para
mi satisfacción no se dan por ese solo hecho, sino por el trabajo,
si acaso se dan. Descartes nunca llega a un planteamiento

y la del intelecto del creador (cfr. ibídem, I, 33. p. 73). Lo que hay aquí
es, simplemente, una substitución del origen de las impresiones de los
sentidos, de un mundo material externo por una inteligencia externa. Lo
que hay que rescatar es la patencia con la que Berkeley destierra que sea
la materialidad o la cosa misma la que se ve, se siente, se oye… en fin, la
que existe en el mundo.

1. Descartes, René. “Segunda Meditación”. En Meditaciones Metafísicas. p. 37.
2. «[…] y soy, yo existo. Pero, ¿por cuánto tiempo? Sin duda en cuanto que

pienso, puesto que aun podría suceder, si dejase de pensar, que dejase yo
de existir en absoluto.» — Ídem.

3. «Yo soy igualmente el que pienso, es decir, advierto las cosas corpóreas
como por medio de los sentidos, como, por ejemplo, veo la luz, oigo el ruido
y percibo el calor. Todo esto es falso, puesto que duermo; sin embargo, me
parece que veo, que oigo y que siento, lo cual no puede ser falso y es lo que
se llama en mí propiamente sentir; y esto tomado en sentido estricto, no es
otra cosa que pensar». — Ibídem, p. 38.

§1.2 | 24 LA SOLEDAD



solipsista, nunca asegura que esas percepciones sean desde mí
hasta mí; lo que se duda es que las percepciones de objetos,
que existen en mí, correspondan efectivamente a un ente de la
realidad, o si son productos de algo que me hace pensar que
así es cuando no lo es (si no dios —porque es bueno— sí un
hipotético genio maligno).

El hecho es, sin embargo, que tales percepciones, tales
objetos están en mí, pero no por mí; y, si no es su entidad en la
realidad, la causa debe ser otro que me haga creer. Lo que viene
al yo, viene por un otro de mí; el hecho de no encontrar en mí
su fundamento es la posibilidad misma de la duda; y, al mismo
tiempo, de lo que se duda es de la naturaleza de su origen, pero
no de su existencia en mí como ya percibidos.

Por medio de la duda, de la evidencia del error, de la
posibilidad de creer en algo que es falso, Descartes evidencia el
que la correspondencia veritativa no compete sólo a los juicios
de verdad respecto de su ocurrencia efectiva, sino también a la
ocurrencia perceptiva misma, a los objetos que se tienen por
presentes, pero cuyo fundamento no nos es accesible. Descartes,
pues, establece una diferencia entre la existencia en mí de los
objetos y el fundamento de los objetos mismos1. No se trata de
otra cosa que de la reformulación de la teoría de que lo que nos

1. «Afirmamos, en efecto, que nosotros vemos la cera en sí si está presente,
y que no deducimos que está presente por el color o la figura; de donde
yo concluiría al punto que la cera es aprehendida por los ojos y no
únicamente por la razón, si no viese desde la ventana los transeúntes en
la calle, que creo ver no menos usualmente que la cera. Pero, ¿qué veo
excepto sombreros y trajes en los que podrían ocultarse unos autómatas?
Sin embargo juzgo que son hombres. De este modo lo que creía ver por
los ojos lo aprehendo únicamente por la facultad de jugar que existe en mi
intelecto.» — Ibídem. pp. 39-40.

Esto no es simplemente la confesión de un error posible en el modo
de juzgar cómo son las cosas con las que me encuentro; más allá de eso,
es la manifestación de que lo que percibimos sensitivamente se reduce a
sensaciones, sin que esa percepción indique nada de lo que la ha traído
hasta nosotros, es decir que «los mismos cuerpos no son percibidos en
propiedad por los sentidos o por la facultad de imaginar, sino tan sólo por
el intelecto y que no son percibidos por el hecho de ser tocados o vistos,
sino tan sólo porque los concebimos […]» (ibídem. p. 40). Esto es, que no es
propiamente el contacto sensible, sino la concepción a la existencia de los
objetos de la experiencia la que los determina como tales, y esto incluye la
suposición acerca de su realidad más allá de lo percibido (que, desde sí, son
hombres o que, desde sí, la cera es blanca, sólida, etcétera). No se nos da en
lo percibido mismo el fundamento del objeto [de la percepción].

EL YO 25 | §1.2



es accesible, en tanto que humanos, no es real, que la realidad
de lo que vemos, oímos, sentimos, olemos y gustamos está más
allá de nosotros y que lo que nosotros conocemos no es más
que una débil resonancia de esa realidad.

La manera y la razón por la que Descartes recupera al mundo
externo no tiene relevancia en esta investigación1, porque es
fallida: es imposible hallar en mí el fundamento de lo que
me viene como percibido; es imposible alcanzarlo porque, de
encontrarlo en mí, sería lo mismo que yo, y si no lo encuentro
en mí, no puedo conocerlo. Lo que hay en mí, lo que conozco,
es sólo su percepción, lo que funda esa percepción permanece
ignoto, desconocido, inalcanzable (por lo tanto, indescifrable).
Hay que retener, solamente, el establecimiento de un yo como
separado de lo que lo enfrenta (sólo en contacto con su percep-
ción); hay que quedarse, por el momento, en el estadio en el que
el yo tiene en sí objetos que vienen de algo otro de los objetos
mismos y del yo que los conoce, que al yo sólo le ocurren sin
que él mismo los funde.

Empero, a Descartes el yo se le apareció como una cosa
que piensa, es decir, “que duda, que conoce, que afirma, que
niega, que quiere, que rechaza, y que imagina y siente”. En
las Meditaciones metafísicas, sin embargo, esta condición de lo
que soy, en la que lo que me viene no encuentra justificación
(porque sólo se tiene su aparecer mismo), se considera en
duda meramente hacia lo percibido (extensivamente), pero su
aplicación hacia lo sentimental (intensivamente) no es dudosa
y, más precisamente, no es tratada.

Los conocimientos, las afirmaciones, las negaciones, las
querencias, etcétera que me competen a mí mismo también
comienzan con su aparecer. Si se considera detenidamente su
advenimiento a la existencia, se encontrará que igualmente
ocurren sin que el yo-pensante las funde, sino que simplemente
llegan. Lo que pienso y lo que quiero no provienen de mi
consciencia, sino que sólo llegan a ella como noticia. Es decir,
que de la misma manera en que las sensaciones físicas externas

1. Sólo es en las dos primeras meditaciones en las que se desarrolla la
investigación de lo que yo soy. En la tercera, a partir de la introducción de
la falacia del argumento ontológico, la investigación se desvanece; el resto
de las meditaciones se basa en este mismo error de la pretendida existencia
de un Dios perfecto y bonísimo.

§1.2 | 26 LA SOLEDAD



llegan a mi consciencia una tras otra sin mediar —en tanto ya-
percibidas— nada, también los pensamientos y razonamientos,
los deseos y los sentimientos simplemente se me dan, aparecen
espontáneamente partiendo de sí mismos. Si bien tienen que
concebirse, en la consciencia ocurren ya-concebidos, la concep-
ción se da más acá de la consciencia. El yo cartesiano que
“piensa” no tiene en su pensamiento la génesis de nada, sino
sólo su aparición ya generada. De tal manera que, a más de
ser imposible alcanzar el fundamento de las percepciones en mí,
tampoco es posible alcanzar el fundamento de los sentimientos
en mí: el acceso al fundamento de mi yo —como al de los
objetos— está vedado. El yo, en su existencia, sólo es testigo
de lo que le ocurre, no es fundamento de nada. El yo, en un
sentido absoluto, sólo constituye el ahora de la consciencia. Esta
forma radical de entender el yo es la kantiana unidad sintética
de apercepción:

El pensamiento de que todas esas representaciones dadas en la
intuición me pertenecen equivale, según eso, al de que las unifico
en una autoconsciencia o puedo, al menos, hacerlo […]. Es decir,
sólo llamo mías a todas las representaciones en la medida en que
pueda abarcar en una conciencia la diversidad de las mismas. De
lo contrario tendría un yo tan abigarrado y tan diferente como
representaciones —de las que fuese consciente— poseyera.1

La unificación consiste, entonces, en estar todas las representa-
ciones bajo una misma consciencia, en que las representaciones
sean conocidas por uno solo, que soy yo. Se trata de que las
percepciones que reconozco como existentes son las mismas que
reconozco como mías; hay una identificación entre lo que pasa
y lo que me pasa. Este yo, que es en el que ocurre el mundo y
que —en último término— simplemente da cuenta de lo que lle-
ga a pasar, es la consciencia de lo presente; es el yo pasivo, que
se encuentra en el mundo bajo todo tipo influencias, que a la
vez le son ajenas y lo constituyen. Es el yo, en el sentido radical
y estricto de la palabra; es el yo que es herido por las afecciones
así internas como externas del cuerpo. El yo es la consciencia.

1. Kant, Immanuel. Crítica de la Razón Pura (en adelante, KrV). B133-134.

EL YO 27 | §1.3



§ 3 ¿En qué consiste, entonces, esta consciencia? ¿De dónde
viene? En esta consciencia es en la que ocurre la síntesis de

lo que existe; el acontecer de lo existente. Este yo, que es cons-
ciencia es el yo que es existencia. Es la ocurrencia de lo que
adviene en el ahora en el que existo; es el destacarse de las co-
sas, en tanto que son conocidas. Ser consciente es ser conocien-
te; la consciencia es el conocimiento tomado su sentido más
amplio: todo de lo que tengo noticia, todo lo que percibo y aper-
cibo, todo lo que siento y todo lo que pienso. Todo lo que existe
se conoce, y existe por su mismo conocimiento.

Es en este sentido en el que se entiende el esse est percipi:
los objetos vienen a la existencia por su percepción, por su
notación, por su conocer de ellos; y la existencia misma consiste
en ese conocimiento. Pero la existencia no es la realidad. Es
aquí que encontramos la referencia fundamental [fundacional]
del problema de la soledad: una existencia que es consciencia
y que conoce lo que le ocurre, pero que no es —y en ningún
sentido puede ser— la entidad de los otros objetos, sino que es la
manifestación existente de las sensaciones que la constituyen:
es el conocimiento de su apariencia. Mi existencia no está ante
la presencia de los entes, sino ante su re-presentación como
objetos [existentes | conocidos]. El yo viviente sólo se vive a sí
mismo, el Yo ente sólo es sí mismo; el yo consciente conoce todo
lo conocible, pero el conocimiento es absolutamente producto
Mío, lo que conozco (de la realidad otra y de mí mismo) es ya
adecuado a mi facultad de conocer, a mi capacidad sensitiva, a
mi concepción de la existencia. La entidad de todo lo ente me
es ajena, sólo puedo alcanzar su existencia en el mundo (en mi
mundo) como ya conocida. El yo que existo está separado de
la realidad, incluso de la de su propio fundamento (del Yo que
Soy); el conocimiento de lo ente es imposible, pero yo soy cono-
cimiento, y también Yo Soy ente: Mi existencia, que es producto
de mi entidad, está al mismo tiempo separada de ella.

Es decir que, el que las otras cosas estén ahí, en un
afuera de mí sin determinación posible —en una manera que
escapa a cualquier forma de encuentro conmigo, que escapa
a la existencia toda, al mundo— es algo que —en tanto que
existencia— me separa de lo real y me coloca en un ámbito
distinto, que es determinado por el tiempo y por el sentir.
De tal manera que la modalidad entitativa de todo lo ente se

§1.3 | 28 LA SOLEDAD



encuentra ineluctablemente más allá de mi existencia; el yo
sólo puede atender a lo existente y ni aun a lo existente todo,
sino sólo a lo que le toca, es decir, que si hay vida en otro
planeta, si Sócrates afirmó la inmortalidad del alma, si en este
momento hay alguien que me necesite, cómo es el verdor del
pasto, cómo existen los animales, qué vive aquélla que anhelo,
qué siente una persona que dice que me quiere, si una asesino
mató por odio o por amor… todas esas situaciones igualmente
son o fueron en la entidad misma en que se dan o se dieron (y se
resuelven en el seno mismo en el que son los entes respectivos
(que bien pudiera ser —en el caso de los entes animados— su
existencia desde sí)), pero esta entidad no puede sino ser, y lo
que es, es en la realidad. Una consciencia [existencia] puede
tener noticia de ello, puede conocerlo en su manifestación, pero
no es algo que pueda ser ella misma ni que pueda llegar a
constituirla, sino que siempre se le escapará. Ni el verdor del
pasto, ni el amor de otro, ni la dureza de la roca, ni el hambre
de otra persona… eso no lo soy, eso no lo vivo, sólo lo conozco
como una noticia de lo ajeno. Puedo tener conocimiento de lo
demás, pero no puedo tener la entidad de lo demás conmigo.

Hay una diferencia ontológica cualitativa entre ser y
existir. Lo ente es en la realidad, es junto con los otros entes,
es presente. La existencia-consciencia existe [hace existir] a lo
existente en un mundo en donde hay objetos que son conocidos
y que son re-presentados. El conocimiento no es, no tiene el
arraigo en la realidad que sí tienen los entes. Lo conocido [lo en
la consciencia] no es efectivo [no tienen efecto] en lo real, sino
hasta que un movimiento es realizado por el ente de que es cons-
ciencia; las percepciones, los sentimientos, los pensamientos no
son, existen. La existencia es diferente en su cualidad ontológica
(es la imitación de la entidad real, según Platón1). La consciencia

1. Cfr. República, X 596d-597e. Ahí, Platón describe la naturaleza de la imitación;
dice Sócrates: «[…] si quieres tomar un espejo y hacerlo girar hacia todos
lados: pronto harás el sol y lo que hay en el cielo, pronto la tierra, pronto
a ti mismo y a todos los animales, plantas y artefactos, y todas las cosas de
que acabo de hablar», a lo que Glaucón responde: «Sí, en apariencia, pero
no en lo que son verdaderamente». Más delante dice Sócrates del fabricante
de camas, que no fabrica la forma (εἶδος) de la cama, sino su concreción en
lo que tiene génesis y dice: «[…] si no fabrica lo que realmente es [la Idea]
no fabrica lo real sino algo que es semejante a lo real mas no es real».

EL YO 29 | §1.3



no alcanza a ser, se queda en la existencia. Los entes, en cambio,
son presentes, se dan como presencia, son en el presente. Pero
el presente no existe, los únicos tiempos que existen son los ya
pasados y los por venir; el presente no está nunca: lo sentido, lo
ya fijado en la consciencia se da siempre cuando ya ha pasado,
aunque sea pasado in-mediato. El devenir implica la no presen-
cia, es en la consciencia re-presentación: presentación de lo ya
presentado [presencia de lo ya presenciado]. Cuando se hable
de la consciencia, con “ahora” se denominará a la actualidad
más inmediata, al acto menos distanciado, más próximo. En la
existencia todo lo presente es ya pasado: deviene.

La consciencia [existencia] es trascendencia de la actualidad
del ente que la funda; la existencia [consciencia] es la posibili-
dad de trans-presenciar [de trascender el presente] y de trans-
locar [de trascender la locación]. El conocimiento [existencia]
es la posibilidad de haber lo pasado y de haber lo futuro sin que,
actualmente, lo sean: es la fundación del tiempo. El conocimien-
to [existencia] es la posibilidad de estar más allá de lo local,
de alcanzar lo que no soy aquí: es la fundación del espacio. El
conocimiento va más allá de la actualidad, en él se pre-yecta
y se pro-yecta lo entitativamente presente, en él se in-terna y
se ex-terna lo entitativamente localizado. La existencia es un
instrumento de la actualidad de el Yo que Soy para realizarse
con ventaja, una expansión temporal y espacial del Yo que
soy que le permite alcanzar lo ajeno y lo no actual [lo no en
acto]. La existencia es temporal, deviene; la entidad es eterna
presencia. La existencia es espacial, alcanza; la entidad es eterna
localidad. Pero, al mismo tiempo, ni el pasado ni el futuro —ni
por muy próximos— tienen la realidad del presente, así como el
allá no tiene la realidad del aquí donde Soy. La existencia es, a
la vez, trascender el ente que Soy y renunciar a la realidad de la
entidad de lo ente [a la realidad de mi entidad].

La realidad, por lo tanto, es el ámbito en el que las cosas son,
un ámbito en el que se funda todo, en el que todo se presenta

Aquello que se ve, que tiene génesis (lo que hay en el mundo) es la
imitación de aquellos arquetipos, que son las cosas verdaderamente reales
(y que, para Platón, son perfecta, aunque no inmediatamente inteligibles).
El paradigma, sin ser idéntico, funciona aquí análogamente: lo real se
manifiesta a los sentidos no como es en sí mismo, sino de acuerdo con la
sensación y en el orden temporal (las Ideas son intemporales).

§1.3 | 30 LA SOLEDAD



y se localiza: es el ámbito entitativo, en donde se da la entidad
de los entes. El mundo, en cambio, es el ámbito en el que los
objetos existen, en el que se conoce todo, en el que todo se
re-presenta y se re-localiza: es el ámbito existencial, en donde
ocurre la existencia de los existentes.

En lo real, en lo que es, el fundamento se da en el propio
ser, el acto de ser es él mismo fundamental del ente, es en sí la
vocación entitativa, el llamado a permanecer y a expandirse en
la realidad (el connatus de Spinoza1, la voluntad schopenhaue-
riana2, la tendencia al Bien platónica3). El acto de ser se agota
en sí mismo y busca nada más que ser; las determinaciones
entitativas individuales manifiestan la particularidad de cada
ente, pero lo general de lo ente consiste en ser, sin ir más allá
de eso: escapar a la aniquilación.

Ser es ser aquí y ser ahora; es ser local y ser presente
eternamente. La realidad no tienen pasado, ni futuro: es, sin más
(presencia pura). Lo real es, en tanto ente, intemporal —aunque
no atemporal—: el tiempo no es una determinación de lo ente,
porque en ello no se da más que la presencia. No hay devenir,
sólo entidad; sin pasado, sin futuro, sin sentido temporal; la
temporalidad no afecta la actualidad de ser. No es que antes

1. «Cada cosa se esfuerza, cuanto está en ella, por perseverar en su ser»:
Ética, Sección III, proposición 6 (3/6); «El esfuerzo con que cada cosa se
esfuerza por perseverar en su ser no es nada aparte de la esencia actual
de la cosa misma»: 3/7.

2. «[…] lo que la voluntad quiere siempre es la vida, dado que ella misma no
es sino la presentación de ese querer de cara a la representación; así viene a
ser una y la misma cosa, sólo un pleonasmo, decir sin más “la voluntad” en
vez de “la voluntad de vivir”» — El mundo como voluntad y representación.
Vol. I: IV, §54, pp. 323-324. Nota: la paginación corresponde a la edición
alemana de Arthur Hübscher en Sämtliche Werke. Vols I-II. Weisbaden:
Brockhaus, 1966 y cuya referencia se encuentra al margen de la edición que
aparece en la bibliografía, de donde es la traducción; téngase esta nota en
cuenta para las siguientes citas de este libro.

3. «[…] respecto de las cosas buenas, en cambio, nadie se conforma con
poseer apariencias, sino que buscan cosas reales y rechazan las que sólo
parecen buenas [… lo que es el Bien:] lo que toda alma persigue y por lo
cual hace todo, adivinando que existe, pero sumida en dificultades frente
a eso y sin poder captar suficientemente qué es, ni recurrir a una sólida
creencia como sucede respecto de otras cosas […]; algo de esta índole y
magnitud, ¿diremos que ha de permanecer en tinieblas para aquellos que
son los mejores en el estado […]?» — República, VI 505d-506a. De aquí,
Sócrates manifiesta que los gobernantes deben tener como estudio supremo
el de la Idea del Bien.

EL YO 31 | §1.3



no haya sido, sino que antes no es: es ahora, es presente. La
entidad, no se da como pasada; lo que ha pasado, lo ha sido
precisamente por que no es ya, pero en la realidad sólo se da lo
que es, mientras que lo que no es está completamente excluido
de lo real. El que el ahora de mi situación entitativa sea producto
de su pasado no pertenece a la realidad, porque es un cono-
cimiento; aunque efectivamente así se diera, lo ente consiste
solamente en su ser actual, sin reparos en lo que haya sido.

En lo real, lo que es, es sí mismo. Su entidad es local; lo que
está más allá de su entidad no lo alcanza, por que ya no es él,
sino una entidad diferente. No puede transformar su ser para
ser también otro; el ente es lo que es y está cerrado en su ser. Su
entidad no llega a ninguna entidad ajena. Es solo. Es aparte de
los otros entes, no hay fusión, no hay alteración en la entidad
de mí mismo; no hay alcance posible hacia lo que está más allá
de mi entidad. Lo que soy es lo que soy; pero, en la realidad,
todo es. Para llegar a otro tendría que in-cluirme en su entidad
o in-cluirlo en la mía; tendría que ser otro, pero entonces sería
el mismo que el otro y el otro sería el mismo que yo. Lo otro
es inalcanzable en la realidad, para poder ser otro, tiene que ser
aparte, alejado por completo de mi alcance y yo del alcance
suyo; de lo contrario su otredad sería violada, irrespetada y
desvanecida por el ser conmigo o ser yo con ella.

La localidad de ser consiste en esto: que lo foráneo —para
estar conmigo— tiene que ser local. Lo foráneo es, entonces,
una imposibilidad: en la realidad, en donde todo es, todo es
local. Lo afuera de mí no me constituye y me es, por tanto,
completamente ajeno; su apariencia no aparece en mi mundo
[no es un existente en mi existencia], no tengo de ello nada,
ni una sensación. Mi entidad se encuentra cerrada en sí misma
como la condición de su entidad: para poder ser, debe ser uno,
y trasgredir esto es imposible. La entidad del resto de lo ente
es también, cada una, una, que aboga, desde sí, por sí [que se
impele a permanecer {siendo}].

En el mundo todo llega a ser, todo es temporal, todo deviene,
nada es presencia; en el mundo se re-presenta lo que se presenta
en la realidad. Todas las existencias mundanas tienen un sentido
temporal, es decir un desde dónde y un hacia dónde. Tienen un
sentido porque se conocen, porque tienen un momento y un lu-
gar definido en una totalidad, porque tienen una función y una

§1.3 | 32 LA SOLEDAD



efectividad posibles. La potencia sólo puede darse en el ámbito
del conocimiento [en la existencia | en el mundo], mas no en la
realidad, que es pura actualidad. La potencia es proyectiva, pero
nunca actual. En el mundo todo deviene, nada es presente, todo
ha pasado o pasará. El presente no es una determinación de la
existencia, todo lo que le ocurre se re-presenta de la realidad
que confronta a mi entidad en lo real; es pre-yección o pro-
yección. Nada existe en acto; la existencia es un descubrimiento
de lo que hay en la realidad más allá del ahora. En la existencia,
se trans-presencia la realidad, se rompe con su eternidad y se
temporiza, deviene, se retiene lo pasado que ya no es, que sólo
existe [que sólo se conoce] y se arroja la intención hacia lo por
venir que todavía no es. En la consciencia se descubre lo que ha
pasado y lo que pasará; es un incesante encuentro con lo que
ha sido y no es más: «No es posible ingresar dos veces en el
mismo río […]»1. En la consciencia se conoce lo que ya no es o
lo que todavía no es; nunca es presente, nunca es actual, nunca
es real, siempre existente. Su cualidad ontológica es menos que
ser. El conocimiento descubre al Yo que soy el tiempo que no es,
pero despojado ya de su realidad (realidad que sólo compete a
lo ente); expande su entidad desde lo eterno hasta lo temporal,
pero es una expansión irreal, no efectiva. La máxima viveza de
lo que existe es lo más próximamente pasado, lo que recién no
es, la más viva de las percepciones y de los sentimientos es
el ahora de la existencia, pero no se puede decir que eso sea
presente, pues siempre es ya pasado, re-presentado, posterior
al acto de su concepción. La concepción de la consciencia se da
siempre luego de la presencia de lo concebido.

En la existencia hay re-presentación ex-tensiva [perceptual
| objetiva], y también se re-presenta lo in-tensivo [sentimental
| subjetivo]. Esta extensión y esta intensión significan un
trascender la localidad del Yo que soy. En la existencia [en el
mundo | en la consciencia] lo que es allende el Yo que soy llega
hasta mí: la existencia es un descubrimiento de los entes que son
más allá de mí. Así, lo ente ajeno —siempre foráneo— se localiza
en mi entidad: Lo que no soy existe en lo que soy. Pero su

1. Heráclito. DK B91. Lo que le sigue es «[…] ni tocar dos veces una sustancia
mortal en el mismo estado; sino que por la vivacidad y rapidez de su cambio
se esparce de nuevo y se encoge; antes bien ni de nuevo ni sucesivamente,
sino que al mismo tiempo se compone y se disuelve, y viene y se va»

EL YO 33 | §1.3



existencia no es su entidad; los otros entes existen en el mundo
mío, pero no son en mi realidad. El conocimiento pone en mí lo
que es otro de mí, pero la manera en la que alcanzo lo que no
soy no es real: la existencia de los objetos no es la entidad de los
entes, su conocimiento no es su realidad. Lo otro, existiendo en
mí, es mío, no es sí mismo; su apariencia en mí no es su entidad.
Su realidad está más allá de todo conocimiento —y, por lo
tanto, de todo alcance— porque la consciencia —que es la única
que alcanza lo demás— no es. Pero la consciencia [existencia]
también me trae a mí mismo hasta mí mismo; trae la presencia
de mi ente hasta su represencia en el mundo; lo inserta en el
mismo ámbito transpresencial y translocal en el que se alcanza
lo ajeno, me manifiesta ante lo del mundo. En último término,
toda la consciencia es concebida por el Yo; lo que se quiere decir
con representación intensiva es la parte de lo sensitivo que
corresponde a los sentimientos. La representación intensiva
trae al mundo de lo existente los sentimientos que manifiestan
mi entidad, los destaca del ser para existirlos en la consciencia:
manifiesta lo que Yo Soy a la existencia [consciencia].

La existencia [la consciencia] es, entonces, algo más que
nada, pero algo menos que ente. No se trata de que lo conocido
no se dé en absoluto, que no se dé en ninguna parte, que no
sea nada. Pero tampoco se da el que lo conocido esté anclado
en la realidad de los entes, el que lo imaginado, lo deseado,
lo proyectado, lo recordado sea en la realidad, más allá de la
consciencia. Lo que le ocurre a la consciencia le ocurre sin la
realidad de lo que es, pero sin la vacuidad de la nada. Es un
estadio ontológico distinto de ambos.

La soledad se manifiesta primariamente como soledad on-
tológica (como ser sólo yo, y siempre yo, sin posibilidad de
compartir mi acto de ser) y, derivado de esto, como soledad
epistémica (conocer sólo lo que me pasa, sólo lo que llega a mí,
lo concebido desde lo sensitivo). El ser sólo yo, el vivirme sólo
a mí, es una condición ontológica; es algo de lo que no puedo
salir, que está en la constitución de cada cual, sin la posibilidad
de cambiarse. De tal manera que nunca podré alcanzar lo que
está más allá de mi entidad, sino de una manera parcial; o es
decir que mi vida transcurre aferrada a lo que soy y constreñida

§1.3 | 34 LA SOLEDAD



a ello1. La realidad de todo lo demás queda en el ámbito de
lo inalcanzable y no ocurre excepción; el inicio y acabamiento
de cada acto, de cada querencia y de cada anhelo, de cada
sentimiento se agota en mi vida (en mi existencia que soy yo,
que son esas sensaciones, que es la presencia mía, la que se
duele y se place, el fundamento de todo valor.)

Éste es, pues, el sentido estricto, metafísico, inmediato, primero
de lo que es el yo: el yo que existe, que conoce, que está en un
mundo en el que hay objetos que lo enfrentan, que tiene pasado
y futuro, que —en principio— puede conocerse a sí mismo y a lo
que lo rodea, el que quiere y que trabaja por ello, el que necesita
y sufre, y el que goza con lo que le pasa; el yo que trasciende la
eternidad y la localidad del ente que es él mismo… Esta cosa que
piensa o unidad sintética de apercepción que soy inmediatamen-
te como consciente es el primer estadio ontológico —el de la
existencia, el del mundo— en el que me doy a mí mismo. Pero el
estadio ontológico en el que, sin más, me doy —el de la entidad,
el de la realidad— es en donde se concibe lo en la consciencia:
el Yo que Soy es el estadio en donde nace el yo que existo.

§4El sentido del yo en el que se ha hablado antes ha sido
—principalmente— del yo que puede entenderse como cons-
ciencia o existencia, estas denominaciones serán usadas indis-
tintamente, pues quieren decir lo mismo; el inclinarse por una
más que por otra será una decisión un tanto arbitraria, aunque
ambas son perfectamente intercambiables. En seguida se espe-
cificará otras maneras de comprender el yo, en el sentido de en-
tidad y en el sentido de concepto2.

El yo que existo es concebido por el Yo que Soy [mi consciencia
es concebida por mi entidad]. Es un error considerar que la
consciencia está fundada —o fundamentándose— en sí misma;
no cabe ninguna posibilidad de autoconcepción. La consciencia
(que es la existencia) ocurre como un producto. La asimilación,

1. Hay, en cierto sentido, formas de comunicación y también hay formas de
conocimiento, pero de eso se hablará más tarde.

2. La distinción así establecida, se verá reflejada en la escritura por medio del
uso de mayúsculas iniciales en las palabras que se refieran al Yo que Soy
como entidad (en la palabra “Yo”, siempre se usará, en otras —v. gr.: “Soy”—
sólo cuando el caso lo amerite). Cuando se refieran al yo como existencia se
empleará letras minúsculas. Por su parte, cuando se haga referencia al yo
como concepto se usará la expresión “mí mismo”.

EL YO 35 | §1.4



la comprensión, las construcciones mentales ocurren y esta
ocurrencia no está determinada por sí misma, ni por la ocurren-
cia inmediatamente pasada1. Los pensamientos, sentimientos y
percepciones no ocurren en una secuencia necesaria, donde la
derivación subsecuente se siga de la anterior, de manera que se
pudiera, a partir sólo del conocimiento de lo en la consciencia
(prescindiendo de las condiciones personales), determinar qué
le sigue. Lo que ocurre a la consciencia proviene, no de sí misma,
sino de la entidad en la que se arraiga. Lo que existo resulta de
lo que soy. Estos dos estadios de la misma unidad que soy Yo, no
se pueden considerar idénticos, pues no se refieren a lo mismo;
la diferencia ontológica cualitativa entre entidad y existencia
[entre realidad y mundo | entre conocimiento y actualidad | entre
consciencia y cuerpo] se ha establecido recién más arriba.

El movimiento por el que se da la consciencia es el sentir. Toda
sensación es consciente y, por lo tanto, ya concebida; pero lo
sensitivo se da previo a la consciencia y a la concepción. Ambas
(la sensación y lo sensitivo) serán referidas por la palabra sentir.
Así, hay que ver un poco la estructura del sentir, para poder
dar cuenta de la consciencia como producto.

El sentir —cualquier acto de sentir— depende de mi cuerpo.
En último lugar, reducido a su menor especificidad, todo lo que
ocurre en una existencia-consciencia es sensación (nacida de lo
sensitivo), y todo lo sensitivo depende de mi cuerpo. Todo lo
que ocurre en una existencia individual ocurre —como diría
Schopenhauer— debajo de la piel2. Es en la sensación en la
que —siguiendo a Levinas3— «se confunden cualidad objetiva y
afección subjetiva»; se trata, según esto, de un tercer término
(distinto de la entidad mía y de la del otro) en el que «vendría a

1. Tal vez —aunque dicho en un sentido muy especial— la ocurrencia previa
apela, como objeto, al cuerpo que soy para que ocurra lo segundo.

2. «La consciencia inmediata está limitada por la piel, o más bien por las ter-
minaciones de los nervios que parten del sistema cerebral. Más allá hay un
mundo del que nosotros sólo tenemos noticia a través de nuestras imágenes
en nuestra cabeza» — El mundo como voluntad y representación. Vol. II: I,
1. p. 12. Esto viene a destacar lo que había dicho poco antes: «Pues nada
es más cierto que el hecho de que nadie puede salir de sí para identificarse
con las cosas inmediatamente distintas de él […]» — Ibídem. p. 5.

3. Para hallar las referencia de las citas que inmediatamente siguen cfr.
Levinas, Emmanuel. 1.I.4: “La metafísica precede a la ontología”. En
Titalidad e infinito. p. 66.

§1.4 | 36 LA SOLEDAD



amortiguarse el choque del encuentro entre el Mismo y lo Otro»
y que, por lo tanto —por tal amortiguamiento—, se degrada:

Puede manifestarse como ser distinto del ente: ser que, a la vez, no
es (es decir no se implanta como ente) y sin embargo corresponde
a la obra en la cual se ejercita el ente, y éste no es una nada.
Ser, sin el espesor del ente, es la luz en la que los entes llegan
a ser inteligibles.

Es decir, que la sensación viene a constituir esta dimensión
ontológica fundada en el ente [la existencia] en la que se puede
alcanzar lo ajeno de mí, y en la que se fundan la posibilidad
y la temporalidad.

Que lo sensitivo ocurra siempre desde lo corporal es la
manifestación de la soledad del Yo ente; son las configuraciones
corporales mías las que constituyen y condicionan (en el mismo
sentido que las intuiciones puras configuran la fenomenalidad
en la estética kantiana) la posibilidad de conocimiento —y, en
este sentido— de interacción del ente humano con el resto de lo
ente, pero también del yo que existo con el Yo que soy.

Si bien toda sensación que ocurre a la consciencia se concibe
en el cuerpo, podemos distinguir —y así se hará en este tra-
bajo— entre sensaciones ex-tensivas [que tienden a lo allende]
y sensaciones in-tensivas [que tienden a lo aquende]. Las
primeras serán distinguidas con el nombre de percepciones,
mientras las últimas serán llamadas sentimientos. Hay una
forma especial de sentimiento, que —por su particularidad—
merece una categoría propia: el pensamiento, que es tal por
la participación del lenguaje, como se verá más abajo. De estas
tres se hablará cuando se mencionen las ocurrencias de la cons-
ciencia. Previo a lo cual hay que decir que las sensaciones, antes
de ser tales [antes de concebirse] se dan como sensitividad.

La capacidad sensitiva del Yo es la receptividad del cuerpo
[de lo que Soy] para con-tactar a los otros entes. No todo en-
cuentro con lo otro ente es sensitivo, sino que su incorporación
[la notación desde mí de tal encuentro] depende de la capacidad
de los sentidos del ente que Soy. El contacto de mi entidad con
entidades ajenas sólo se concreta en tanto que la entidad otra
es ya adecuada a mi capacidad sensitiva; y esto quiere decir que
lo que contacto como ente, sólo me es conocido en tanto que
éste mi cuerpo lo adecua con su capacidad de recibir lo que de

EL YO 37 | §1.4



ello me encuentra. No hay, por lo tanto, ninguna manifestación
de lo que es lo otro a la consciencia, sino que, lo que se
le manifiesta [lo que le ocurre], lo hace solamente en tanto
sensación: en tanto que lo otro ente que enfrenta al Yo ente
es visible, es audible, es sensible, es olible o es gustable [en la
medida en la que Yo veo, oigo, siento, huelo y gusto a lo otro].
El contacto, origen de todo lo sensitivo, requiere de Mí, de mi
presencia, y requiere del otro y de la suya, pero no simplemente
como su acercamiento entitativo, sino como adecuado a mi
capacidad de sentirlo. No es posible, por lo tanto, que lo otro en
su conocimiento [en el mundo] corresponda con lo otro en su
actualidad [en lo real]. El fenómeno del ente no corresponde al
ente que fenomeniza porque su apariencia ocurre una vez que
ha sido acondicionado por el cognoscente. La apariencia de lo
que enfrenta como entidad a la capacidad sensitiva de mi Yo
(incluso el propio Yo) ocurre en la consciencia [llega a la exis-
tencia], pero no puede decirse que haya en mí el ente otro, sino
que lo que existe en el mundo que vivo es el objeto de ese ente,
es el otro ente en tanto que despojado de su entidad (que tiene
de por sí) y dotado de su existencia (que tiene de por mí). Es
la confirmación de la soledad ontológica del yo: las sensaciones
extensivas [las percepciones] de mi consciencia no provienen de lo
que lo otro es, sino de las heridas* (en lo sensitivo) que la entidad
de lo otro provoca en mi entidad. La consciencia [lo conocido],
por lo tanto, nace sólo desde mí, nace del ente que soy Yo y de mi*
sensitividad. Análogamente, el conocimiento de lo que Soy sólo
me es dado en tanto que hay la capacidad sensitiva para conce-
birlo; lo que conozco de mí no es lo que Yo soy, sino lo que, de
Mí, siento: la afectación sensitiva al interior de mi cuerpo. Lo
que Soy, entonces, también hiere mi sensibilidad, y así aparece
como una sensación intensiva [como un sentimiento]. Es decir,
que el sentir de uno mismo también depende de la adecuación
de lo que Soy a mi capacidad sensitiva y que, por lo tanto, en
el conocimiento no me conozco en mi entidad, sino sólo en mi
existencia, en lo que, de mí, siento en cada momento, en lo que
se me manifiesta en la sensitividad.

Las sensaciones extensivas [percepciones] y las intensivas
[sentimientos] difieren en que, mientras las primeras manifies-
tan lo adecuado a la capacidad sensitiva de mis órganos exte-
riores, las últimas manifiestan lo adecuado de Mí a la capacidad

§1.4 | 38 LA SOLEDAD



sensitiva de los interiores: las percepciones son objetivas,
mientras que los sentimientos, siendo objeciones, también son
subjetivos [porque provienen de la sujeción de mi entidad a mi
existencia]. La diferencia consiste en que —en principio— los
objetos se pueden alcanzar, o rechazar, mientras que el sujeto
no (el único sujeto que se conoce —en tanto que sujeto— soy
Yo). Los sentimientos ocurren como subyacentes a toda otra
sensación, mientras que las percepciones se manifiestan en su
particularidad siempre renunciable con el movimiento. Mien-
tras que por las percepciones conozco en dónde estoy, por los
sentimientos conozco cuál es el sentido de mi estancia.

Entonces, esta consciencia-existencia no es eminentemente
pensamiento (aunque, muchas veces, sea esta la parte per-
durable): la consciencia es, en cada momento, el cúmulo de
sentimientos, percepciones y pensamientos que ocurren, que
vienen a ser en ella; no hay consciencia sin algo que la llene.
Y estas ocurrencias se entrelazan de tal manera que la frontera
entre ellas (sobre todo entre el pensamiento y el sentimiento)
es poco clara1.

Así, los pensamientos tienen su origen de la misma manera
que los sentimientos, son ocurrencias en la consciencia de lo
que nosotros somos ahora (mientras las percepciones lo son
de lo que es fuera de nosotros). Es decir que, aunado a un
sentimiento de alegría, se encuentran pensamientos que lo
acompañan y le son afines. Que un sentimiento puede venir
como resultado de un pensamiento y un pensamiento como
resultado de un sentimiento; que cualquier pensamiento espon-
táneo viene porque es una demanda del estado del cuerpo[de la
situación del Yo que soy]; que cuando yo pienso en cualquier
cosa, estoy respondiendo a una querencia o a un miedo (placer-
dolor), es algo que cualquiera puede ver, apenas se asome con
un poco de sinceridad hacia sí mismo. Cada pensamiento que
ocurre, lo hace, no por invocación de otro pensamiento, ni

1. Cuando hablo de “frontera no clara”, me refiero a que, si bien puede distin-
guirse lo que es claramente uno de lo que es claramente otro, hay ciertas
cosas que pueden estar en una situación ambigua, y que no llega a verse la
demarcación posible entre ambos, por la cercanía que hay entre ellos. Esto,
por supuesto, no constituye ningún problema para lo que se dice, pues no se
trata de una delimitación de lo que ocurre, sino de una aclaración de lo que
hay en la existencia y que, en último término, viene de una raíz común.

EL YO 39 | §1.4



por una intención consciente1, sino porque viene desde la parte
inconsciente de nuestra constitución corporal (o viene de la
parte consciente, pero se lingüistiza y se piensa, por lo tanto):
Pensar es sentir con la palabra.

Hay, en efecto, actos que son operados en nuestro cuerpo,
no por nosotros, por cada uno en tanto uno, en tanto existencia
deseante y determinante del movimiento (aunque sólo del exten-
sivo) sino por el cuerpo como tal; algunos ni siquiera dependen
del sistema nervioso. Actos que están ahí, que a veces nos llegan
en forma de dolor, de un calor, de unas cosquillas; hay también
cosas que queremos y que conseguimos sin saber cómo ni por
qué ha tenido que pasar nuestro deseo para realizarse (v. gr. la
cicatrización y la consecuente calma del dolor que implicaba la
herida). Eso sólo significa que hay movimientos de lo que Soy
que ocurren inconscientes, sin que en la existencia se noten (o,
a caso, sólo en su manifestación objetiva-perceptiva, ya que no
hay manifestación sentimental).

Así pues, esta existencia —descrita trascendentalmente— es
el donde de las ocurrencias; descrita fácticamente es, en cada
momento, las ocurrencias (que han quedado establecidas en per-
cepciones, sentimientos y pensamientos). Este yo, entonces, es
sólo el receptáculo, un espejo, un espectador, de lo que es traído
a la consciencia. Lo que ocurre a la consciencia [en la existencia]
no la apela a ella, sino al ente que la funda; la consciencia no es
establecida por sí misma, ni establece lo que le ocurre, sino que
unifica [sintetiza] las sensaciones y descubre su sentido, pero
ella misma carece de entidad. Esto significa que no tiene un
movimiento per se, sino que sólo refleja la motivación del Yo.
El yo que existe, el que conoce, no tiene una responsabilidad
[responsividad], sino que padece la responsabilidad del Yo que
es, que actúa. En mi existencia se conoce lo que el Yo necesita
conocer para el ejercicio de su libertad [para la búsqueda de
su realización]. El impersonal se compete a la existencia en
cuanto trascendental (un constructo teórico-conceptual), pero
la existencia —sin apelarse a sí misma— apela siempre a su
fundamento, quien —a su vez— la funda desde esa apelación.
El surgimiento de la consciencia, de nuestra existencia, se da

1. Si así fuera, el pensamiento —al ser llamado por la consciencia— estaría
ya en la consciencia, lo que sólo movería el problema un paso más atrás:
¿de dónde la intención?

§1.4 | 40 LA SOLEDAD



en razón de que puedan realizarse los movimientos extensivos
del ente que Soy. Es por eso que la capacidad sensitiva que la
funda —conocer es sentir— es adecuada a ello, a la exigencia de
actuación del Yo y a la manifestación de que esos actos deben
hacer permanecer y extender mi entidad.

Cada sensación es juzgada en su concepción para motivar al
Yo a realizar-se. La consciencia-existencia-mundo es concebida
por el ente que Soy para conocer, de lo real, lo que le sirve para
sostenerse, aunque —con la reflexión— se ha llegado bastante
más lejos que eso, siempre a consecuencia de lo mismo: el
humano ha llegado a filosofar; a tratar de conocerse y de
conocer al mundo más allá de su existencia, hasta su entidad
(lo cual es, a la vez, un despropósito inalcanzable y un motivo
insuperable).

Toda esta existencia, toda, tiene ocurrencia sólo como cons-
ciencia; todo el mundo, todos los objetos existentes, sólo son
por el conocimiento que yo tengo de ellos; y sólo se conciben
dentro de un cuerpo. ¿Qué significa esto? Significa que todo lo
que existe, siempre y cada vez, existe en mí. Esto no supone
que, en principio, el ente humano es individualista (es decir,
consciente de su separación y acrecentador de ella); muy al
contrario, originariamente no se encuentra la distinción entre
yo y mundo por lo mismo —mi existencia son mis sensacio-
nes, y el mundo es mis sensaciones; luego, el mundo es mi
existencia, y mi existencia es el mundo (se trata de una tácita
identificación hombre-mundo1)—. Pero lo que supone para esta
investigación —y que siempre ha sido válido— es que toda
sensación, que toda querencia, que todo pensamiento, que todo
lo visto, que todo lo oído, que todo lo que existe, me ocurre:
ocurre dentro de mi cuerpo.

1. No se trata de que no haya una distinción primaria entre yo y mundo, tal
y como la entenderíamos ahora, que se tienen estas categorías bien dife-
renciadas (pues, para nosotros, ya el sólo hecho de tener estas categorías
hace imposible tal identificación). Se trata de que, puesto que todo tiene
un origen común, no es tan clara la diferenciación entre lo que ocurre
con el mundo y lo que ocurre conmigo, entre el malestar del mundo y el
malestar de mi cuerpo. Antes, se ha usado la palabra “individualismo” para
indicar una relación con el mundo donde lo que importa es primariamente
la afirmación de mi propia voluntad (la voluntad de poder nietzscheana)
sobre las demás; más delante se hablará del egoísmo como una condición
ontológica-ética fundamental. En su momento se harán las precisiones
pertinentes, por ahora sólo es preciso evitar confusiones al respecto.

EL YO 41 | §1.4



El conocimiento de lo que es

§ 5 Advertencia: no debía de haber falta en omitir lo que sigue,
pero la hay, y es preciso que se diga que lo que contiene este

capítulo es la fundación, el nacimiento y la estructura básica de
la actividad cognitiva del ente humano. No se debe pensar que
este texto —ni que otro ninguno— pueda exponer, tal cual se da,
el proceso por el que, en cada momento, hay un mundo que
existe y existimos nosotros en él. Todo lo que se diga al respec-
to, ha de entenderse como una forma general que ocurre simul-
tánea, múltiplemente cada vez, cada instante, cada momento, y
que la participación del pensamiento-especulación la vuelve
mucho más compleja, mucho más rica y mucho más equívoca
en su función. Todo lo que se diga en adelante, comparado con
el modo en el que realmente se dan las cosas, es como una pin-
tura cubista frente a la riqueza que se exhibe en una realista: Lo
más que hay se pierde, empero, se conserva lo suficiente como
para seguir expresando la situación, y que se siga comprendien-
do lo que sucede, aunque hay mucho menos que ver. Abordar
algo de esta manera no exenta riesgos, y últimamente se ha de-
jado este terreno en manos casi exclusivas de quienes se dedi-
can al análisis del conocimiento científico o —en la misma pers-
pectiva cientificista— de los que hacen una tal “filosofía de la
mente”, dejando de lado que, mucho más allá de eso, el conoci-
miento es una determinación ontológica de la humanidad, y to-
davía más allá, es la manera en que la existencia se da. ¿En qué
sentido debe entenderse esto? ¿Cómo y por qué el conocimien-
to funda el mundo? ¿Cuál es el estado de lo que Soy respecto de
lo que es para que se dé el conocer?

Sólo un apunte más: no se hablará del conocimiento cien-
tífico, ni de sus campos demarcativos o determinantes porque
lo que se persigue no es brindar un fundamento del quehacer
investigativo, sino determinar la situación existencial humana
ante el mundo, ante lo que le apela, le toca y le motiva; se trata
de investigar cómo estamos ante La Realidad, de la que Somos
y no somos parte.

§ 6 Para comenzar, hay que hacer una diferenciación entre el
uso que se hará de los términos conocer, saber, entender y

comprender. Por “conocimiento”, como se ha venido haciendo,

§1.5 | 42 LA SOLEDAD



se entenderá a todo lo que hay en la consciencia, a todo lo
que existe, a todo —lo subjetivo y lo objetivo— de lo que se
tenga noticia (ser consciente es ser conociente). Por “sapiencia”
se entenderá a todo movimiento, así activo —conveniente a
lo inconsciente del Yo— como cognitivo —conveniente a la
concepción de la consciencia— que se haya incorporado al ente
que Soy. Por “entendimiento” se entenderá a todo lo que se
conciba de manera lingüístico-conceptual, todo saber del que
se entienda su razón y se pueda hablar de ella, aunque —como
suele suceder— no se tenga ninguna historia de lo que se
entiende así. De esta manera, en la palabra “entendimiento” se
comprenderán muchas acepciones que corrientemente corres-
ponden a la palabra “conocimiento”, pero el uso especial que
recibe esta última en toda la investigación no permite su uso
en estos casos e impele a que se busque un reemplazo familiar;
cuando se hable, por ejemplo de que “se entiende el movimiento
de la tierra” se hará en este sentido; como sea, el entendimiento
sigue siendo un conocimiento, aunque hay veces en las que se
entiende algo en su funcionamiento lógico-lingüístico [en su
sentido objetivo], pero que no se conoce en su sentido subjetivo
—sentido que sólo puede aparecer en su concepción desde mí—.
Por “comprensión” se entenderá lo que, a su vez, se sabe y se
entiende; aquello de lo que no sólo se tiene una incorporación
de lo que es —y por lo tanto, puede pre-descubrirse en su
concepción sin necesidad de la actualidad sensible—, sino que
también se tiene un entendimiento respectivo —y, por lo tanto,
se puede dar palabra y explicar razón de la concepción que
posibilita la sapiencia— y viceversa.

De la entidad propia se sabe, pero la de lo demás se concibe.
Esto quiere decir que no hay vivencia directa del acto de su ser,
sino vivencia de su manifestación en la [en mi] existencia. Una
diferencia principal entre saber y entender es que la verdad de
lo primero está in-corporada en nosotros, mientras la de lo se-
gundo se nos manifiesta, nos viene desde otros existentes —por
el descubrimiento que hacemos de ellos, o por su discurso— y
siempre habrá un rescoldo, por pequeño que éste sea, para el
escepticismo al respecto. Este entendimiento se puede caracte-
rizar, deficientemente, como “creencia indubitable”, pero estaría
de manifiesto que se trata, prácticamente, de una contradictio
in adjecto, pues lo que se cree, se cree precisamente por su falta

EL YO 43 | §1.6



de certeza absoluta. Este entendimiento estaría mucho más
cercano a la fe, ya sea que se reconozca a sí misma como tal o
que se sea incapaz de ello1.

Es decir que, en último término, todo entendimiento es
dudoso. Todo lo que se me manifiesta en la contemplación,
en la consciencia, se desfonda —como lo hizo Descartes— ante
la busca de su fundamento, ante la última consecuencia de la
indagación de la concepción de mi conocimiento ¿Cuál es la
entidad que corresponde a la existencia que estoy conociendo?
Una especulación meramente teorética —apelando sólo al en-
tendimiento— nunca llegará a responder esa cuestión satisfac-
toriamente. Pero no se trata aquí de hacer un juego retórico con
argumentos forzados en aras de una certeza igualmente forzada
para superar el escollo supuestamente terrible del solipsismo.
No es con argumentos de tipo teórico como puede remontarse
la carencia del saber de la entidad fundante de lo que percibo
sin sentimentarlo2. La superación del solipsismo es ética y no
teórica; la verdad de la entidad de los otros entes se comprende
subjetiva y no objetivamente: es meramente sentimental, sin
recurso a lo perceptivo. Pero esto se tratará en la parte de la
convivencia.

El postulado de que ese est percipi se aplica, según el presente
discurso, sólo al ámbito de la existencia, de la consciencia: “Ser
existente es ser sentido” sería la reformulación que correspon-
dería con lo afirmado aquí. La existencia de los objetos en un
mundo ocurre simplemente en la consciencia. No hay un sujeto
que conozca al mundo y que lo funde desde sí, sino que lo que
tenemos es una consciencia que es ella fundada por la capaci-
dad sensitiva del ente en el que se arraiga (del Yo). La capacidad
sensitiva misma (extensiva e intensiva) es la base que soporta
todo lo en la consciencia: la subjetividad y la objetividad son
condiciones que se manifiestan a la consciencia: no hay objeto

1. Es decir, en un escepticismo como el del empirismo humeano o como el del
solipsista, por ejemplo, se es consciente de la fe como tal, pero no por ello
se deja de actuar con base en el conocimiento que se tiene de la causalidad
o de que las representaciones de lo demás no obedecen a mi voluntad, sino
a mi interacción con ellas.

2. El desafortunado recurso a este constructo verbal viene impelido porque al
verbo “sentir” se le ha dado un sentido que abarca todo lo sensitivo (el con-
tacto del Yo con otro ente) y lo sensacional (lo perceptivo y lo sentimental).
Así, se ha sacrificado la corrección gramatical por la claridad expositiva.

§1.6 | 44 LA SOLEDAD



ni sujeto fuera de la consciencia. O es decir, que es lo sensitivo
lo que provoca la concepción tanto de lo subjetivo cuanto de lo
objetivo, pero lo hace en la consciencia y nada más que en ella.
El yo sujeto y lo otro objeto son las manifestaciones en las que
se desgaja el mundo —que es conocido—; pero en la realidad
simplemente se es, sin ninguna fundación de lo que enfrenta a
un ente particular. Sin embargo, el acceso a la realidad está res-
tringido para el ente individual (que es siempre local y siempre
presente), y que sólo puede alcanzar lo allende su entidad por
medio del conocimiento, de la consciencia.

El mundo siempre existe desde una perspectiva, no hay
percepciones ni sentimientos que no apelen a un Yo ente,
fundamental del mundo mío, del mundo que me toca. En el
mundo lo que hay es la manifestación de lo percibido, pero
también el aparecer de lo sensitivo en el deseo, en el dolor,
en el placer, en el miedo, en el anhelo… que es resultado de
mi condición subjetiva: la manifestación de lo sentimental. Lo
subjetivo no es, pues, respecto de lo objetivo, su fundamento,
sino que es la condición de lo igualmente manifiesto a la cons-
ciencia, pero con una apelación diferente, con una apelación
de responsabilidad, la que —como provenientes del Yo, en tanto
que entidad— es necesario resolver en sí por sí mismo (con un
movimiento que surja de sí). La apelación de lo objetivo [de
lo perceptual] es en primer lugar cognitiva, indicativa de la
efectividad de los objetos respecto del Yo. Las manifestaciones
objetivas no nacen sólo del mero encuentro sensitivo, sino
que cuando ocurren a la consciencia lo hacen ya concebidas
(como sensaciones), dotadas de un sentido por el Yo que es
cuerpo. Si “ser existente es ser sentido”, esto quiere decir que
lo existente existe por su sensación, pero lo sensitivo es aun
anterior a la sensación: la sensación se concibe a partir de lo
sensitivo. La anterioridad y la posterioridad serán referidas aquí
en un sentido ontológico, independiente por completo de la
temporalidad; lo anterior ontológicamente será lo más cercano
al ser, mientras que lo posterior será más cercano a la nada.
Así, como la sensación es posterior a lo sensitivo, es necesario
que la sensación (la ocurrencia en al consciencia de lo que es
lo sensitivo) se conciba.

Kant ha visto bien cómo las experiencias no son puras a
partir solamente de la aesthesis, sino que son conformadas no

EL YO 45 | §1.6



sólo por lo que nos llega de los sentidos —por las impresiones
que afectan mi cuerpo— sino que también se les da un sentido;
pero en Kant se trata de un sentido cognitivo que conviene nada
más que a las sensaciones ex-tensivas1. En la Crítica de la Razón
Pura, sólo se analiza la parte de la conformación trans-subjetiva
o subjetiva trascendental de lo que llega a la consciencia por
la sensibilidad, y se omite el componente sentimental de lo
fenoménico2, que no puede disociarse del aparecer mismo del
objeto, aunque no pertenece a la extensividad de la percepción,
sino a la intensividad sentimental del objeto ya concebido. Kant
estudia lo que —de la conformación del objeto— trasciende la
subjetividad individual y que, por lo tanto, ocurre igualmente a
toda consciencia. El componente sensitivo intensivo, responsa-
ble del objeto es así discriminado del meramente objetivo (que
se puede encontrar también en la subjetividad ajena).

La teoría kantiana descubre el núcleo de la experiencia de
una manera trascendental, no individualizada y, por lo tanto de
una experiencia que no pertenece a ninguno, que no existe; lo
cuál no quiere decir que deba —ni que pueda— rechazarse por
falsa, sino que es incompleta. En la Crítica de la Razón Pura y en
los Prolegómenos lo que se quiere es criticar [describir] la base
de todo conocimiento con carácter de científico3. En efecto, Kant
descubre el proceso de conformación del objeto en su aspecto
ex-tensivo, es decir el que es producto sólo de la síntesis de
lo estético (lo puro y lo a posteriori), con la estructura lógica
trascendental del sujeto. Las categorías puras del entendimien-
to conforman el fenómeno que finalmente se presenta a la

1. «Nuestro conocimiento surge básicamente de dos fuentes del psiquismo:
la primera es la facultad de recibir representaciones (receptividad de las
impresiones); la segunda es la facultad de conocer un objeto a través de
tales representaciones (espontaneidad de los conceptos). A través de la
primera se nos da un objeto; a través de la segunda lo pensamos en relación
con la representación (como simple determinación del psiquismo).» —
KrV, A50 B74

2. «La intuición y los conceptos constituyen, pues, los elementos de todo nues-
tro conocimiento, de modo que ni los conocimientos pueden suministrar
conocimiento prescindiendo de una intuición que les corresponda de alguna
forma, ni tampoco puede hacerlo la intuición sin conceptos» —Ibídem.

3. Lo cual se refleja claramente en la división capitular de los Prolegómenos a
toda metafísica futura que haya de poder presentarse como ciencia: «¿Cómo es
posible el conocimiento por razón pura?», «¿Cómo es posible la matemática
pura?», «¿Cómo es posible la ciencia pura de la naturaleza?», etcétera.

§1.6 | 46 LA SOLEDAD



consciencia. Para Kant, lo nouménico siempre se justifica como
el fundamento ineludible de lo fenoménico (lo a posteriori del
fenómeno). La aceptación de lo nouménico significa una confe-
sión de que el fundamento del contenido de lo fenoménico no se
encuentra en el sujeto mismo en el que el fenómeno se da:

Esta percepción representa, pues, algo real en el espacio (para
limitarnos a la intuiciones externas). En efecto la percepción es,
en primer lugar, la representación de la realidad mientras que el
espacio es la representación de una mera posibilidad de coexisten-
cia. En segundo lugar esta realidad es representada ante el sentido
externo, es decir, en el espacio. En tercer lugar el espacio mismo no
es más que simple representación y, consiguientemente lo único
que puede considerarse real en él es lo que en él es representado y,
a la inversa, lo que se da en él, es decir, lo representado mediante
la percepción es igualmente real. Si no lo fuera, esto es, si no se
diera a través de la intuición, sería imposible imaginarlo, ya que lo
real de las intuiciones no puede ser inventado a priori.1

Lo sintético a priori significa, por su parte, que existe un ámbito
del fenómeno que se presenta siempre —trascendentalmente— y
que, por lo tanto, es cognoscible por medio de una operación de
la razón; un conocimiento sintético a priori es sintético porque
hay una operación que sintetiza lo que hay en el sujeto y lo
que sigue al es que le predica, y es a priori porque el ámbito al
que conviene la operación es trascendental, o es decir que no
depende del contenido de la experiencia, sino de su forma —que,
en tanto condición de posibilidad, es a priori—.2 Así, no es que
un conocimiento a priori esté desde siempre en la consciencia
sino que se requiere de una operación que descubra el funcio-
namiento de la forma fenoménica. Es decir, que no todos nacen
con los conocimientos matemáticos o geométricos (no por nada
se trata de las materias más temidas en la instrucción básica),
sino que estos conocimientos son también adquiridos (hace
falta, como el esclavo en el Menón de Platón, conducirnos hacia

1. KrV, A 374-375.
2. «La intuición pura únicamente contiene, pues, la forma bajo la cual

intuimos algo. El concepto puro no tiene, por su parte, sino la forma bajo
la cual pensamos un objeto en general. Tanto las intuiciones puras como
los conceptos puros sólo son posibles a priori, meintras que las intuiciones
empíricas y los conceptos empíricos únicamente lo son a posteriori.» —
KrV, A50-51 B75.

EL YO 47 | §1.6



ellos) en una síntesis —y por lo tanto, en una experiencia—
(en una reminiscencia, siguiendo al Menón), pero que estaría
dirigida hacia lo a priori, hacia lo formal del fenómeno. El esta-
blecimiento de las categorías obedece a que hay ciertas deter-
minaciones siempre presentes en el conocimiento de los objetos
concretos y sus relaciones, no ya dirigidos hacia lo puramente
sensible, sino a la parte lógica de la forma del fenómeno. Las
categorías puras del entendimiento son, así, determinantes del
contenido del fenómeno en un nivel ya más particularizado (lo
que no quiere decir que su aplicación lo sea, sino el objeto de esa
aplicación)1. La estética y la lógica trascendentales determinan
así la configuración de lo sensitivo extensivo, la concepción de
la percepción en tanto meramente percibidos, porque el interés
de una critica de la razón es determinar también la actuación
ex-tensiva del sujeto, el conocimiento de lo que hay en el
mundo, y de cómo funciona, pero en tanto que despojado de
contenido subjetivo [de sentimientos] porque el movimiento
tiene que realizarse de manera que no se pretenda imponer la
forma del fenómeno, por la fuerza, a lo que no le conviene,
lo que sólo resultaría en fracasos y falsías; pero eso compete
exclusivamente a un regulación del conocimiento en tanto que
medible y entendible, en tanto que potencialmente científico. Es
un mundo sin motivaciones.

Empero, la sola ex-tensión [la sola percepción] de lo experi-
mentado no basta para dar cuenta de la experiencia, lo que hay
en la consciencia [lo que se conoce] no es sólo lo medible de lo
extensivo a mí, sino también su dimensión intensiva. Si lo que se
busca es dar una explicación de lo que es la experiencia humana,
el conocimiento de lo que objeta a la entidad como sensitiva no
incluye sólo su pureza trans-subjetiva, incluye también la im-
plicación subjetiva de esa objeción, los sentimientos evocados
con ella. La mera percepción nunca ocurre a la consciencia;
una percepción que fuese sólo intuida en un sentido cognitivo
no pro-vocaría movimiento alguno en el ente que la enfrentase;
esas percepciones [sensaciones extensivas] no significan lo que
Soy, sino lo que, impersonalmente, es. Pero el conocimiento
une todo lo sensible y lo pone ante la entidad mía, lo presenta
a mi motivación para que se dé el movimiento de alcanzar o

1. Es decir, que todo lo representado está en el tiempo y en el espacio, pero,
aunque todo cae en alguna categoría, no todo cae en todas las categorías.

§1.6 | 48 LA SOLEDAD



de rechazar lo otro de mí. Así, lo que hay que considerar es
la formación del sentido vivencial, in-tensivo asociado al objeto
conocido; la existencia no responde sólo a las reglas lógicas ni
a campos categoriales-conceptuales, sino que está arraigada en
lo que hay de vivo en cada uno, al sentido que tiene, no sólo
la conformación objetiva, sino la propia objeción de la entidad
otra. Este ente ajeno que, frente a mí, me toca implica en mi
Yo una motivación. El sentido que tiene lo objetante para la
actualidad de mi Yo y para su actuación inmediata también
conforma la vivencia del objeto.

La conceptualización [concepción] de lo que ocurre a la cons-
ciencia se da de manera indefectible por la apelación al Yo en su
entidad y, con ello, también a su historia corporal, que incluye,
desde luego, al entendimiento de los objetos: El objeto, al ser
concebido, no es sólo categorizado, sino también es juzgado. Las
categorías y la judicatura que es apaleada en cada percepción
(y también en cada sentimiento) es la que es ahora mi Yo en
su capacidad conceptiva de lo sensitivo; es decir que en cada
momento se tiene desde lo que Soy, una respuesta, una mani-
festación de la entidad propia. El Yo que es cuerpo conserva
las estructuras categoriales, las ejerce, y las incluye en sí por
su repetición. Más adelante se verá cómo las categorías lógicas,
sin dejar de ser a priori en su determinación [concepción] de la
vivencia, son también aprendidas, son históricas.

Pero no sólo los sentimientos que pro-voca en mi Yo la sensi-
bilidad y la concepción de lo objetivo ocurren a la consciencia,
también le ocurren sensaciones intensivas [sentimientos] que
vienen sólo desde la misma entidad que Soy (el hambre, la
tristeza, la angustia…) y que provienen meramente de lo que
mi Yo es actualmente, sin ser pro-vocados por la objeción de lo
sensacional extensivo, sino que se dan en lo que Soy y sólo por
lo que Soy actualmente [en acto].

El objeto, por su parte, es la vivencia del objeto. No hay
distinción entre el objeto mesa y la experiencia que hay —y que
incluye la que ha habido— de la mesa. Lo que efectivamente
objeta al Yo es el conocimiento del objeto, es su existencia en
el mundo. La concepción del objeto se da a partir del contacto
sensitivo—una cierta forma de comunidad— entre un cuerpo (mi
cuerpo) y un ente ajeno, que me es sensible sólo cuando ya
concebido. Hay que distinguir, entonces, entre el objeto mesa

EL YO 49 | §1.6



(lo que se conoce como mesa) y el ente mesa (lo que es mesa).
El ente ajeno es inaccesible en su entidad, está localizado en
su propio ser, allende todo lo que Soy; sólo cierta forma de su
manifestación nos alcanza como conocimiento, pero el ser mesa
jamás podrá ser nosotros1. Así, pues, la existencia de nosotros
como lo que somos (como humanos) no nos permite enterarnos
de la mesa a no ser por lo que nuestras facultades nos muestren;
y se trata, en primer lugar, de nuestras facultades sensitivas.
Los sentidos (que se admiten cinco y que nos posibilitan captar
lo que, de la realidad, nos toca) determinan lo que se puede
interiorizar de lo que existe; es obvio que las manifestaciones de
los entes no se agotan en las que nosotros podemos percibir2,
es decir, que hay muchas cualidades para las que no se tiene
un sentido perceptivo adecuado, y, cuando se lo tiene, a veces
resulta insuficiente para abarcar todo lo que se nos presenta3.
Nuestro mundo está compuesto por el calor y el frío, por
los sonidos y las imágenes que lo configuran, por los olores
(todos ellos componentes importantes de las experiencias y las
vivencias), además de por los sentimientos. No es posible ima-
ginarse lo que sería un mundo donde las pulsaciones eléctricas
producidas por lo que nos rodea fueran componentes de la

1. No podremos vivir subjetivamente [siendo sujetos por] la entidad de la me-
sa; esto es, ser mesa nosotros. El conocimiento de la mesa es su concepción
como objeto. Pero el objeto sólo existe en una consciencia; eso (lo que sólo
es conocimiento, sensaciones, sentimientos de la mesa) es lo que no es la
mesa, pero eso es lo que está en nosotros; lo que se descubre a nosotros,
como humanos, estando ante la mesa. La mesa en tanto ente es local de la
mesa, lo que nos alcanza es el existente mesa.

2. Como ejemplos harto conocidos y banales (y, por lo mismo, contunden-
tes) se encuentran los espectros radioeléctricos que comparten todas las
propiedades físicas de los colores y que, sin embargo, no son captados
como tales por la vista (me refiero a los umbrales infrarrojo y ultravioleta),
las radiaciones, el sexto sentido de los murciélagos, etcétera. A más de
los mismos sentidos que son agudizados en el caso de muchos animales.
El mundo-percibido cambiaría para nosotros considerablemente si sólo
tuviéramos un campo visual con la amplitud del de los camaleones. Se trata
de dejar manifiesto que la conformación del mundo en el que nos movemos
está pre-determinada en su limitación por la capacidad de nuestros sentidos
de aprehender lo que contactamos de lo otro.

3. Muchas cualidades de éstas se han descubierto y se les mide por medio de
máquinas. Lo cierto es que no es posible hacerse una idea de su percep-
ción, aunque las máquinas nos proporcionen noticia de su manifestación
cualitativa.

§1.6 | 50 LA SOLEDAD



vivencia humana que tenemos de ello (como sí lo es de la de
los tiburones), ni en donde pudiéramos sentir cada cosa de las
que pasan al interior de nuestro cuerpo. La capacidad sensitiva
nuestra es, entonces, limitada; las manifestaciones de los entes
que contactan al ente que Soy son innumerables, mientras que
Mi capacidad sólo abarca cinco de los aspectos que son los que,
propiamente, me tocan. El resto se pierde, lo que no quiere decir
que no tengan incidencia en mi realidad, sino que no la tienen
en mi mundo, en mi consciencia-existencia. La limitación que
me marca la propia configuración sensitiva de mi entidad limita
también el alcance de mi motivación extensiva —que es el ori-
gen de la consciencia— pero también —en nuestro caso, como
auto-conscientes— la motivación intensiva. La consciencia se
concibe en el acto mismo de lo sensitivo, y lo que conocemos, lo
que existe en nuestro mundo, es lo que se siente de la realidad,
pero, en tanto que sensación, es ya mundana.

La limitación de la capacidad sensitiva —y, por ende, de
nuestra capacidad cognitiva— no es lo que nos separa inde-
fectiblemente de los entes ajenos. Aún si se concediera que
hubiere un ente con capacidad sensitiva ilimitada, que abarcara
todo cuanto de los otros entes se manifiesta, aún así sería
solo. El conocimiento —que se concibe en el acto mismo de lo
sensitivo— es opuesto a la actualidad; esto quiere decir que la
existencia de los objetos —por infinitas que sean las cualidades
que se les conozcan— nunca alcanzará la entidad de los entes.
El conocimiento infinito [la consciencia infinita] siempre será
preyección y proyección, nunca acto. Lo en la consciencia, lo
que se siente, sigue siendo la manifestación de la entidad ajena,
mas nunca ella misma. La inclusión de un ente ajeno en el Yo
ente pasa por la destrucción de la entidad otra, por su incorpo-
ración a la entidad mía. Ningún conocimiento, ni por infinito,
alcanza la actualidad de la entidad ajena [el acto de ser ajeno].
Pero, para el yo-existente, la entidad del Yo-ente es también
ajena, y sólo puede alcanzar su manifestación existencial. El
conocimiento implica la separación, el aislamiento; lo conocido
es tal justamente porque es arrancado —existencialmente— en
la distancia que lo separa: sin distancia no hay conocimiento.
Una hipotética omni-actualidad sería inconsciente. Un ente
que sea todo no podría conocer nada [no podría sentir nada]:
simplemente no existiría.

EL YO 51 | §1.6



Además del límite que significan las configuraciones sen-
sitivas —corporales, por lo tanto— determinadas en cualidad
igualmente para todos, se encuentra el de las capacidades
cognitivas, que varían entre personas y que —simplistamente
consideradas— consisten en la capacidad de descubrir, a partir
de lo sensitivo, cualidades y causas-efctos de los objetos (esto es,
hay una variación del grado de penetración de la concepción de
lo objetante). Esto último se tiene de manera innata (como una
capacidad de inteligencia mayor) o adquirida por la experiencia
y la práctica (como la de un catador de vinos para reconocer
sus sabores). Pero, para que esto resulte claro, hace falta ver la
forma en que la experiencia se constituye.

§ 7 Que un objeto tenga sentido significa que tiene un desde
dónde y un hacia dónde, pero también significa que tiene un

para quién. Dar sentido [convertir en objeto] a lo sensitivo ex-
tensivo no es sólo descubrir su ubicación en el espacio ni sólo
descubrir su preyección y su proyección, es también determi-
narlo desde la motivación del Yo.

Una experiencia no es un abigarrado complejo de represen-
taciones, sino una vivencia con un sentido, y que está siempre
inserta en un contexto de acción que viene del pasado inmedia-
to y va hacia el futuro inmediato, de tal manera que se crea una
constante sucesión; a cada instante, a cada momento de la vida
le precede otro, pero esta sucesión no es ciega, incoherente y
carente de unidad, sino que ocurre como parte de lo mismo,
de la misma vida. Aunque lo que está pasando [deviniendo]
ahora no tenga conexión aparente en la consciencia con lo que
pasó [con lo ya pasado] hace quince minutos, siempre la tendrá
con lo inmediatamente pasado, de tal manera que no existe un
solo instante que se comprenda por sí mismo, sino que cada
uno está incluido en una corriente de acción. Esta corriente de
acción muy pocas veces es contemplativa ni epistémica, lo cuál
no quiere decir que se actúe sin conceptos o sin aprendizaje
(como se verá más adelante) sino que la experiencia no nos toma
como algo ajeno a ella, algo de lo que podríamos considerarnos
solamente espectadores, y ni aun en un caso tal el espectáculo
puede dársenos como ajeno; hay, en cada expectación, una ape-
lación a lo que Soy. Empero, por lo general somos integrantes
de esa experiencia; es decir, que no se trata de que seamos

§1.7 | 52 LA SOLEDAD



causantes de la experiencia, ni tampoco de que, en tanto entes,
padezcamos inertes lo que ocurre, sino que somos co-partícipes
de ella, somos un actor (aunque, a veces, sólo un factor) entre
otros muchos. Pero, a la vez, somos la unidad de sentido de todo
lo que ocurre en el mundo en el que existimos [el mundo que
existimos], en el mundo que nos toca. En el contacto sensitivo
de los entes otros con el ente que Soy se da la unidad perceptiva
del mundo a partir de la realidad que me toca, todo lo sentido
es, en el mismo acto sensitivo, concebido para la consciencia,
ocurre a la consciencia que se da como unidad. En esta unión
—por medio de la concepción— de lo percibido desde diferentes
capacidades sensitivas en el conocimiento [en la existencia] de
lo que me objeta es en donde, a la vez, se le dota de sentido por
la apelación a mi Yo y a su historia.

Al encontrarnos en cualquier momento de la vida, cuando,
por ejemplo, cruzo la calle, lo que ocurre es que me vivo desde
una perspectiva en la que, desde algo, me encamino hacia algo;
y es verdad que ese encaminarse está determinado por mí, que
es algo que yo busco1, pero este deseo de llegar al otro lado de
la calle no es lo que determina el cruce como tal, en su sucesión,
sino únicamente lo que motiva su inicio. En la experiencia de
cruzar la calle yo no apercibo, no soy propiamente consciente
de lo que Yo hago; de mi caminar, de cada uno de mis pasos sólo
me doy cuenta [sólo me notifico] por su sensación extensiva
una vez que ya pasaron, no los pre-veo, no los planeo, no los
ejecuto metódicamente. En la experiencia de cruzar la calle
participan, primordialmente, los autos, los sonidos, las personas
que pasan al lado mío y que podrían servirme, llegado el caso,
como escudos contenedores de alguna embestida lesiva. La
referencia de mi yo-consciencia sólo supone una atención de lo
que está pasando que me motiva para acelerar o frenar mi paso,
para cambiar de dirección y para prevenir, por sobre todo, la
posibilidad de llegar a lastimarme. El caminante es el Yo-ente:
los pasos son un movimiento entitativo incidente en lo real,
son una acción, que sólo puede realizar quien tiene actualidad,
quien es en acto. El yo-existente conoce y este conocimiento

1. Y que puedo buscar impelido sólo por la fuerza de mi deseo (ocurrido sólo
desde mí como necesitado) o, como ocurre casi siempre que se cruza una
calle, impelido por algo más o por alguien, lo cual no obsta para que el
origen del movimiento, la motivación, sea siempre la del Yo ente.

EL YO 53 | §1.7



es motivante del Yo-ente en su entidad para realizarse, en este
caso, como caminante. El acto de caminar, conscientemente, se
da por hecho, no se repara en él porque propiamente no lo
hago yo (que existo), simplemente se hace por una entidad (que
Soy) que, como tal, es diferente de la existencia; el pro-ceso
de caminar no forma parte de mi consciencia ni, por lo tanto,
de mi experiencia. Pero no se crea que se dice que no se es
consciente de que se camina, pues se ha dicho antes que de la
caminata se conoce el piso en su solidez, cada vez que cae un
pie, la elevación y descenso que hay a cada paso, etcétera. Pero
lo que se vive —como sensitivo extensivo— es el a posteriori del
caminar, y no su movimiento a priori, ni como presente, enti-
tativo. No hay conocimiento de “estoy flexionando la rodilla,
lo que hará subir mi pierna y con ella el pie, que se moverá
hacia adelante y volverá al piso, etc.” Si se quiere entender
mejor lo que se dice —que es, creo yo, bastante comprensible—
se puede caminar o, de preferencia, correr un poco y tratar de
anticiparse a lo que ocurrirá en el movimiento de las piernas,
de los brazos y, si se quiere, también de la respiración y se
verá cómo todos esos procesos, a pesar de ser completamente
voluntarios —de poderse suspender, una vez que se repara en
ellos y así se quiere— no dependen de directrices conscientes,
ni tampoco del pensamiento; empero, todos los movimientos se
dan con precisión, movida mi entidad por lo inconsciente del
Yo que soy, movida por el cuerpo sin más, de tal manera que
el anhelo, la voluntad de correr que concibo en la existencia
no es la causa, sino la consecuencia (tan consecuencia como el
correr mismo) de la voluntad corporal-entitativa de correr1. Sin

1. Éste es, fundamentealmente, el mismo sentido de la tesis schopenhaueriana:
«Cualquier acto genuino de su voluntad es simultánea e inevitablemente
un movimiento de su cuerpo; él no puede querer realmente ese acto sin
percibir al mismo tiempo que aparece como un movimiento del cuerpo. El
acto volitivo y la acción corporal no son dos estados diferentes conocidos
objetivamente que enlace el vínculo de causalidad, ni se hallan en relación
de causa y efecto, sino que son una y la misma cosa, sólo que dada de dos
maneras completamente distintas: una de modo enteramente inmediato y
otra en la intuición para el entendimiento». — El mundo como voluntad y
representación. Vol. I: II, §18, p. 119.

En el marco que se presenta en este trabajo, el matiz consiste en que la
entidad es la actualidad de lo que Soy; la impelación volitiva que aparece
a la consciencia lo hace por un acto sensitivo intensivo y, así mismo,
cualquier ocurrencia existencial que manifieste lo que Soy a la consciencia

§1.7 | 54 LA SOLEDAD



embargo, es mi experiencia del cruzar la calle la que determina
esa caminata: la que la regula, la detiene o la reanuda, es decir
que no se vive como algo ajeno, sino que se conoce que lo
hago Yo —que camino aunque no entienda cómo lo hago— se
puede modificar: desde mi experiencia de lo que encuentro en
el camino puedo determinar la ejecución de eso que ocurre
teniendo yo noticia de que ocurre, pero sin tener el acto en mí
mismo, en el yo que es mi consciencia.

En mi existencia hay, por supuesto, un conocimiento de lo que
soy, que es todo lo que, conceptualmente, conozco de mí, todo
lo que se me da como pertinente a mí. De tal manera que hay un
mí mismo [un concepto de yo] que existe en mi yo vivencial,
fáctico-sensitivo [en mi consciencia]. De este mí mismo tengo
entendimiento (es decir, he generalizado y descubierto concep-
tual, lingüísticamente las propiedades que le atribuyo (no sólo
objetiva [como objeción ante mi propia sensitividad], sino tam-
bién subjetivamente [como descubrimiento de la manera y las
formas en las que me sujeta])). Pero el entendimiento que tengo
conceptualmente de lo que soy [del mí mismo] no determina
la ocurrencia de la vivencia del caminar, ni de ninguna otra
acción; es decir, no es un factor que, como tal intervenga en el
ejercicio del movimiento hacia lo que busco1. A pesar de que
haya leído un tratado fisiológico sobre todos los procesos que
ocurren cuando se camina, es decir, que tenga un entendimiento
de lo que hago cuando camino (y, por supuesto, que ese
entendimiento del caminar en general lo atribuya a mí mismo),
no tengo un conocimiento de estos procesos en su acto. Lo que
conozco es que, sin más, camino; tengo noticia del movimiento
uniforme que para mí implica el caminar, y además conozco las
sensaciones que son consecuencia de Mi acto de caminar, vivo

viene de un movimiento intensivo adecuado a la sensitividad intracorporal.
El mismo movimiento del cuerpo que se actúa en la realidad, en tanto que
se adecue a la capacidad sensitiva (así extensiva como intensiva) ocurrirá
al mundo existente.

1. Tal vez —se podría creer— un entendimiento de lo que soy que implique tal
o cual noción, por ejemplo, de mi deber, de lo que puedo o no permitirme,
de lo que soy capaz o incapaz determine la manera en la que se vive el
mundo; pero, como se verá más abajo, la determinación de la vivencia del
mundo y el entendimiento del mí mismo coinciden —aunque parcialmente—
porque ambos vienen de un saber común, de una misma determinación
motivacional y no porque se determine alguno por el otro.

EL YO 55 | §1.7



el caminar y soy consciente del cansancio que se acrecienta en
cada momento, del acercamiento que tengo al objeto que busco
con ese movimiento, pero no vivo una contracción muscular,
sino que vivo la sensación de lo que intensivamente aparece
como una contracción muscular. El entendimiento se da de una
manera siempre extensiva, siempre contemplativa.

La experiencia de cruzar la calle tiene, pues, un sentido
en tanto que se inserta en una corriente de acciones, y esta
corriente de acciones se constituye como tal en la consciencia
por medio de la memoria, pero —en tanto secuencia sucesiva
continua— no de la memoria histórica de mi Yo, sino de la
memoria inmediata, de la memoria consciente, del recuerdo de
lo recién pasado; o, dicho de otro modo, del conocimiento de
lo que está pasando. Esto que está pasando es el instante que,
para la existencia, es siempre pasado, porque el presente es
actualidad y la actualidad es entitativa. La sucesión temporal de
lo ocurrente a la consciencia como unidad situacional dota de
sentido instantáneo a lo que pasa, así preyectivamente (hacia su
origen) como proyectivamente (hacia su destino). De tal manera
que el sentido de una vivencia viene siempre desde el ámbito de
la acción, e incluso de la acción inmediata de mi Cuerpo en
cuanto es la raigambre de la mi consciencia; acción que siempre
y únicamente se da en la consciencia como sucesión. El estado
de la consciencia depende de lo inmediato pasado; si lo que
ocurre a la consciencia es siempre lo que ya ha dejado de ser
para existir como conocimiento, entonces lo que es más vívido
de la experiencia es lo que está más cercano a su entidad, en
tanto que hay menor mediación temporal entre lo entitativo y
lo existencial en que se manifiesta habrá mayor viveza en el
conocimiento de lo que contacta mi cuerpo, mayor apariencia:
cuanto más cercana la sensación, más existente el objeto. La
vista que ahora tengo del árbol es la del árbol pasado, no de su
actualidad, pero, aún con eso, no puedo decir que lo que hay
en la consciencia sea su recuerdo, sino que lo que percibo es, en
tanto que ocurrencia inédita —y todas lo son—, un objeto; así,
mientras todavía objetante, la percepción conserva su efectivi-
dad en la conformación del sentido de la vivencia, y por ende,
para la motivación del Yo. La corriente vivencial de la existencia,
entonces, da sentido a lo que inmediatamente le ocurre a la
consciencia porque ésta es pre- y pro-yectiva situacionalmente;

§1.7 | 56 LA SOLEDAD



es decir, manifiesta un origen y un destino (aunque cortos en su
alcance temporal) de lo que pasa en el mundo (así allende como
aquende): de lo que, en el Yo, es activo.

Hay, sin embargo, un sentido más profundo, más interno, más
personal [relativo al {hecho de} ser persona]; y este sentido es
también dado por las pre- y pro-yecciones, pero de un tipo más
intuitivo, que no está en la consciencia como memoria ni como
anticipación, sino que sólo se le da precisamente como sentido.
Esta determinación de lo vivido, en tanto que memoria, sólo
lo es en lo inconsciente [en lo meramente corporal [entitativo],
aquende la conciencia]. No se trata, pues, de una memoria que
re-vive una vivencia pasada: Es una memoria histórica del
Yo. El sentido de que dota esta historia a la vivencia viene
de la configuración de lo extensivamente sensitivo que se ha
incorporado a lo que Soy por medio de su ejercicio. El ejercer
un sentido —que en un primer momento debe ser descubierto
y que, ya incorporado, se evoca por la apelación— es restituirlo
con éxito a la consciencia. Pero no se trata de que al momento
en el que se mira cierto objeto, por ejemplo, la esquina de la
calle de mi casa, se recuerden todas las veces que se ha pasado
por ese lugar, sino que la objeción de la esquina de mi calle
invoca su memoria, no consciente sino corporal, una memoria
que no restituye imágenes y sucesiones situacionales, sino que
restituye significados efectivos para la realización del Yo y que,
en tanto que incorporados constituyen el saber del objeto.

Esta memoria histórica [este saber] determina, por lo tanto, la
vivencia en su significado motivacional, en su sentido para Mí.
De la forma en la que esto ocurre se hablará en seguida.

La determinación histórica de la
vivencia

§8Anteriormente se ha hablado de “experiencia” en un sentido
amplio, como referida a todo lo que ocurre con migo en tan-
to existencia, sin distinción de la cualidad de esto que ocurre.
En adelante, es precisa una distinción entre experiencia y viven-
cia. Por vivencia se entenderá todo lo que ocurre con migo en
tanto vivo, en tanto que se refiere a lo que soy íntegramente, y
que abarca todo lo que me apela como existente, lo que significa
que incluye también la memoria y, sobre todo, la apelación de lo

EL YO 57 | §1.8



que se vive; de tal manera que cuando se hable de “vivencia”,
debe tenerse presente que se está hablando de una situación
vital [de algo que está situando la vida de quien lo vive]. De otro
lado, por experiencia se entenderá una referencia a la vivencia
desde un posterior análisis más bien de carácter teorético, que
necesariamente dejará de lado mucho de lo que se encuentra
en ella y que —mayormente, pero no únicamente— se aplicará
a la construcción objetiva de la experiencia. Es decir que, en
un sentido, lo que se experimenta sería una parte de lo que se
vive, aunque, como tal, no es posible que alguien experimente
algo, sino que, eso que se experimentaría, se vive como todo
lo demás, pero se constituye como experiencia una vez que, a
posteriori, se analiza la vivencia.

También más arriba, se ha tratado de la memoria histórica
del yo (o de la memoria inconsciente o de la memoria corporal);
en adelante eso se llamará, por economía, simplemente como
“historia del Yo”; se dijo también que esta historia está arraigada
en el cuerpo y que, por lo mismo, constituye un saber. Como
contraparte, hay lo que también se aprende en el actuar, pero
que se arraiga en el conocimiento-entendimiento1, que se queda
fijado en conceptos y que no encuentra una directa repuesta
corporal [entitativa] a lo que en cada momento se vive, sino
que su repercusión se da de manera plenamente consciente en
la consideración y reflexión de lo que se concibe a partir de
una situación2

Cada vivencia se descubre siempre con un sentido de acción
(tomada esta palabra en un sentido estricto, como todo lo que
es acto [como todo lo que se hace]). El descubrimiento del
mundo [el conocimiento de lo que es] ocurre al yo-consciencia
gracias a la actividad del Yo-ente, se descubre el sentido de las
cosas a partir de la inter-acción con ellas, y su encuentro no es

1. Recuérdese lo que se dijo supra de la distinción entre conocimiento, saber
y entendimiento

2. Por lo general, la función de lo que se entiende en la determinación de una
vivencia se da cuando uno se encuentra en un ambiente en el que todo lo
que nos objeta nos es habitual, por lo menos en su utilidad (o, si no es
la consecución de un fin material lo que se persigue, cuando se trata de
continuar con el funcionamiento de un sistema o de una rutina, etcétera en
la que se consigue lo que se busca). En el ámbito urbano es bastante más
común la determinación de las cosa por su entendimiento, y el saber de
ellas muy generalmente se suspende.

§1.8 | 58 LA SOLEDAD



(no primordialmente, por lo menos) teorético. Esta inter-acción
significa un llegar de Mí hasta lo real, hasta lo que es otro
de Mí y actuar, incidir en ello, trans-formarlo y en esa misma
acción transformarme con él. No sólo se trata de llevarme —por
mi movimiento— hasta lo otro, sino de conformar mi propia
entidad con la incidencia de ello sobre Mí en función de lo que
busco y de lo que Soy.

Se requiere de una apelación (del objeto a nosotros) y de
una interrogación (de nosotros al objeto) para poder verificar
el aprendizaje de un entendimiento o la incorporación de un
saber. El conocimiento del sentido de lo que existe en el mundo
pasa por que lo que me objeta se muestre, pero no en la
estaticidad e inefectividad de una obra escultórica o pictórica,
sino que se muestre en su movimiento, el descubrimiento de su
motivación es el desentrañamiento —tanto, cuanto es conscien-
temente posible— de la entidad del objeto; aunque el ámbito
entitativo permanece sólo como el de la realidad1. Así, tal
interrogación debe ser activa, debe incidir en la actualidad de lo
que lo ente es; por lo tanto, es sólo en la inter-acción en la que
podemos descubrir la motivación y, entonces, la entidad —que
es motivada— de lo que nos objeta. Pero no sólo ocurre que
se descubre la propiedad existencial [lo que es propio de sí en
tanto que existencia] de lo que me enfrenta, sino que también
se va desentrañando el significado, para Mí, de su objeción: se
va formando un juicio de los objetos.

Con la inter-acción se va formando la sapiencia-entendimiento
de los objetos. En la temporalidad de la existencia se va
descifrando el comportamiento de lo que es además de Mí. El
entendimiento de los objetos se los arranca al devenir puro y
los coloca en una situación, en su co-determinación con los otros
objetos, y los dota de sentido racional: de un por qué [el enten-
dimiento de su principio] y de un para qué [el entendimiento
de su finalidad]. Y también de un sentido temporal: de un desde
donde [origen] y de un hacia donde [destino]. El conocimiento de
lo que es no supone sólo la sensitividad extensiva sino también
la configuración de eso sensible en su objetividad (convertir lo

1. No es que se encuentre con lo que es lo otro con lo que interactúo, sino
que sus manifestaciones perceptibles indican todas a su origen entitativo y
es esta indicación la que, por decirlo así, nos acerca a lo que es eso que nos
aparece como mera objeción.

EL YO 59 | §1.8



sentido en objeto) y, a partir de eso {del conocimiento de lo que
es el objeto allende} se manifiesta su implicación aquende, y se
da el movimiento —por la perenne apelación de la consciencia a
la motivación— consecuente. Lo que se va descubriendo de los
objetos (nunca hay un descubrimiento último de ningún objeto)
se ejerce en el movimiento mismo de conocerlos; este ejercicio
determina la efectividad de ese conocimiento en Mi acto de ser,
esto es, el éxito o fracaso del movimiento que supuso la verdad
de ese conocimiento.

Todo entender o todo saber, en el momento de su descubri-
miento, se in-stituye en la consciencia y es esta institución del
sentido del objeto la que vuelve ante la ocurrencia de otra obje-
ción semejante: se re-stituye. La fuerza con la que esté instituido
el entendimiento o la sapiencia de un objeto determina la fuerza
con la que se restituirá a la consciencia ante una semejante
objeción; y esta fuerza puede ser débil en su origen o puede irse
atrofiando con el tiempo. Al ejercerse, un entendimiento o una
sapiencia se refuerzan o se debilitan; el éxito o el fracaso del
ejercicio verifican o falsean el conocimiento que se tiene. Todo
fracaso se da porque hay antes una motivación (que impele al
movimiento fracasado) que viene del Yo-ente; cada fracaso es,
por lo tanto, mi fracaso de ser Yo; es la no-actualidad de lo que
mi entidad busca; es, en este sentido, una virtual disminución
de mi entidad.

Se evita, entonces, el renacimiento de lo que me acerca a
lo que niega mi acto de ser, se juzga molesto, se repulsa lo
que me hace fracasar, lo que me disminuye. La falsedad de un
conocimiento supuesto se intuye por un juicio de molestia o
hasta de repulsión: un juicio de verdad es un juicio de agrado o
hasta de deseo1. Así, la verificación de lo que se conoce, ya por
aprendizaje ya por incorporación, es un ejercicio exitoso del
conocimiento que me ocurre del objeto, de la concepción del
objeto en la que es configurado a partir de la sensitividad. El

1. Cuando se presenta a la consideración una proposición hay un juicio, pero
no uno que nazca de una categoría especial —lógica— de judicatura, sino
uno que nace de la misma entraña en la que se manifiesta la respuesta
de lo que Soy ante lo que lo objeta. Así, molesta la presencia de algo que
me lastima, como molesta la presencia de algo que se sabe falso o —en su
caso— la contraposición de una proposición con otra que la contradice.

§1.8 | 60 LA SOLEDAD



objeto ocurre a la consciencia ya concebido y la concepción se
determina por lo que se sabe y lo que se entiende.

Lo que conscientemente se descubre, se in-stituye en lo
inconsciente y, desde ahí, determina (por su re-stitución) la con-
cepción de lo que ocurra en lo sucesivo. La institución de lo que
se conoce puede darse como un aprendizaje (del entendimiento)
o como una incorporación (de la sapiencia). El entendimiento es
el descubrimiento de lo racional [rationālis] de lo objetante, es
el desentrañamiento de su principio y de su finalidad; es una
consideración que se puede agotar en lo teorético: pura catego-
rización lógico-lingüística, sin juicio. La sapiencia opera en un
ámbito de bastante más obscuridad, es un descubrimiento que
no se notifica lingüísticamente a la consciencia, sino que aún en
su conocimiento permanece como sensibilidad, como noción de
un sentimiento que se relaciona con lo que se apercibe y cuyas
consecuencias aparecen, no tanto como pensamiento, cuanto
como efecto en lo que se concibe o en lo que se piensa, pero
sin manifestarse ella misma {la sapiencia} como tal, sino sólo su
consecuencia. Lo que Yo sé de un objeto no aparece nunca en
la consciencia, a no ser como la manifestación de esa sapiencia
relativamente a la situación del mundo [de la existencia] en
la que me encuentro. (Todos los caminantes sabemos caminar,
pero pocos entienden el caminar.)

Es decir que, cuando algo se aprende, se desarrolla un entra-
mado conceptual-ligüístico que permite volver sobre ello inten-
cionalmente porque se ha estatizado como palabra, como frase,
como relaciones de conceptos teoréticos (meramente objetivos,
abandonando el juicio o con un juicio débil) y también permite
entender (aunque sea a grandes rasgos) sus causas y sus efectos.
Lo que se aprende de un objeto es su razón [su ratio] y se puede
hablar de ello [λóγov διδóvαι]1. El entendimiento trata de
alcanzar a lo otro tal cual se me manifiesta (en la sensación y en
la interacción), sin interés —ni egoísta ni altruista— por lo que
ello signifique para mi motivación, simplemente encontrándolo
como existe, como se siente y se comporta; intenta encontrarse
con la manifestación del objeto que me toca en su devenir, lo que

1. Se puede “dar palabra”, ex-plicar, poner ante los otros —y ante el yo—
aquello que Me ha convencido de tal verdad; esto es, se puede describir
la situación que hace necesarias las rationes que supongo o que hace
imposible su negación.

EL YO 61 | §1.8



se asoma de su entidad en su comportamiento en el mundo. El
desciframiento de [el esfuerzo por entender] lo que es enfrente
de mí [lo que me objeta] lo estatiza, pero no en una percepción:
lo estatiza en una concepción [en un concepto]. Las concepcio-
nes estáticas, muy por lo general, vienen con las palabras.

La incorporación, en cambio, lo es del saber, que siempre llega
por la acción. Cada acción que el cuerpo ejecuta conforma al
cuerpo con ella, lo determina de manera tal que el movimiento
que se busca se dé; el éxito de la acción —su no repulsión— pro-
voca la reiteración efectiva de eso mismo que se ha hecho antes.
Este ejercicio de lo mismo va modificando las disposiciones
corporales del ente que Soy; es decir que paulatinamente la dis-
posición al movimiento tal se va incorporando. Si el movimien-
to en primer lugar ha necesitado de la concepción consciente
para determinar su realización, cuando ya se incorpora [cuando
ya se sabe] el Yo no necesita más recurrir a la consciencia
para realizarlo [para traerlo a la realidad]. El saber, entonces,
se determina por el movimiento intensivo, aunque siempre
referido a lo allende; los movimientos meramente intensivos
(la digestión, la circulación) no se pueden conocer, la sapiencia
es de los movimientos que involucran a la motivación en tanto
que tiende hacia lo ajeno. La sapiencia es —en cada momento—
situacional, pero siempre se refiere a lo que hay que hacer con
relación al Yo, a cómo se ha de recibir a determinado objeto, a
cuál es la re-acción que merece su apelación y a la determina-
ción de la manera en la que puedo alcanzar corporalmente lo que
deseo conscientemente; me manifiesta lo que —a partir de lo ya
vivido— se espera que haga tal o cual existente (manifestación
que no aparece entendidamente). El saber, entonces, es siempre
referido al movimiento (la concepción de lo que ocurre en la
consciencia es también un movimiento de mi Yo).

La conformación de la historia se da de forma inconsciente.
La institución de lo conocido [de lo en la consciencia] es una
asimilación de lo vivido a lo por vivir; es una inclusión de lo
que me pasa y de lo que hago a lo que Soy; de ahí su papel
efectivo en la existencia. Cada momento, cada percepción,
cada sentimiento está conformado por la apelación a lo que
Soy, el aprendizaje y la incorporación instituyen en mi Yo el
entendimiento y la sapiencia de los objetos, y de ahí las nuevas
apelaciones a lo que Soy invocan también esto instituido y lo

§1.8 | 62 LA SOLEDAD



restituyen a la consciencia. La historia se incluye en lo que Soy;
de ahí su determinación de la vivencia. Esta determinación,
empero, lo es sólo por su inclusión en lo que Soy; es solamente
la respuesta de la apelación al Yo la que provoca su efectividad
en la concepción de lo que ocurre.

No solamente lo histórico es lo que conforma lo que existo
[no sólo Soy lo que se ha instituido] también Soy, desde luego,
lo ya instinto; esto es que, de las disposiciones corporales por
las que tiene que pasar lo sensitivo para existirme, están las
que me conforman desde el principio, desde la anterioridad de
lo genérico. Lo instituido es histórico, lo instinto es innato,
pero esto no quiere decir que la historia no pueda modificar lo
innato. En la actualidad de mi entidad, lo que Soy [el estado
de mi cuerpo] es la unidad de ambas [la confusión —por usar
esta dicotomía— entre lo natural y lo cultural], por lo que
no es posible discernir cualitativamente lo que es instinto de
lo que es instituido: ambos se confunden porque la referencia
fundacional de lo existente es la entidad actual [el presente
del cuerpo] sin distinción de si este estado es transitorio o ha
permanecido o es reciente (todo lo cual sólo se puede discernir
por la memoria consciente [por la re-vivencia objetante]). La
distinción entre estos dos ámbitos siempre es a posteriori de la
vivencia, en el discernimiento de lo uno y de lo otro basado en
conjeturas y deducciones, pero no por algo inherente y que los
distinga de por sí, sino por la manera en la que se relaciona y
en la que se manifiesta cada uno de los impulsos con lo que se
conoce que se ha vivido, para determinar lo que parece haberse
aprendido y lo que no.

La institución del entendimiento se da conceptualmente. Es
posible, por lo mismo, que se entienda algo que se escucha o
que se dice sin una comprensión cabal de lo que significa. El
significado siempre apela a la subjetividad ante lo objetante [a
lo que, de lo que me objeta, importa a lo que me sujeta], a los
sentimientos asociados a las percepciones; pero el entendimien-
to, al ser meramente teorético, no necesita comprender la parte
subjetiva. Por lo tanto, es posible entender algo sin comprenderlo
en lo que Soy. El entendimiento que es comprensivo cabalmente
es sólo el que lo es del propio saber y, por su lado, es éste
el único conocimiento que puede decirse filosófico. Cuando lo
que se descubre es lo que se sabe de la propia vida, de la de

EL YO 63 | §1.8



los semejantes y de la de lo ente, es entonces cuando se hace
filosofía. Un entendimiento sin comprensión vital de lo que se
entiende es un cadáver que camina.

La historia del Yo, las sensaciones y vivencias que se han
incorporado a lo que Soy, determinan el acercamiento a lo que
aparece en mi experiencia, a lo que me llega por las sensa-
ciones, los sentimientos, las percepciones. No se trata de que
el conocimiento de lo que se me manifiesta en mi existencia
sea intuido y determinado primariamente por el lenguaje, sino
que la concepción [conceptualización] y solidificación [afirma-
ción, fijación] que se dan con el lenguaje vienen después, en
el momento en el que se asientan tales concepciones como
experiencias recurrentes. La determinación lingüística de la
experiencia es siempre secundaria, obedece a una experimenta-
ción de la vivencia. Cuando se intelige [cuando se entiende], las
estructuras lingüísticas de asimilación de lo en el mundo están
siempre presentes, pero hay un nivel de determinación anterior
al entendimiento: que es la concepción.

§ 9 La operación de la historia del Yo en la determinación de la
vivencia corriente [que está corriendo] se da al nivel de la

concepción de lo sensitivo como sensación. Pero, ¿cómo se ex-
plica esta determinación?, ¿cuál es el proceso que se da por el
que se encuentra Mi motivación con lo que existe en el mundo?
¿Cómo se le brinda sentido a eso que es lo que me toca de los
entes otros?

Cuanto se da a mi yo como fuente de experiencia proviene
de los sentidos, proviene del contacto de mi cuerpo con otros,
y de su confusión en lo sensitivo. Lo sensitivo es el origen de
la consciencia [del conocimiento]. En la consciencia sólo hay
sensaciones. El contacto —que es siempre en lo sensitivo—
con lo otro de Mí es la única manera de mi entidad en la
que alcanza a lo otro, y lo hace como sensibilidad, esto es,
como conocimiento (que tiene una cualidad ontológica distinta
de lo ente: la cualidad de existente). El alcance de lo otro se
da, entonces, sólo en la existencia, en el conocimiento, en el
mundo; no es un alcance de su entidad, de su actualidad, de su
realidad. Lo sensitivo es siempre pasado, nunca en acto: En la
consciencia no hay presente; en el cuerpo no hay temporalidad.
Lo otro que me toca es, para poder ser conocido, adecuado a Mi

§1.9 | 64 LA SOLEDAD



sensitividad, es interiorizado como sensación, existe por lo que
en mí se mueve a partir de su contacto, pero no por su entidad
como tal [por sí mismo ni desde sí]. La sensación, aunque con
origen exterior, es siempre lo interno del contacto.

Hay, entonces, un primer estadio, que es puramente estético,
tal como lo señala Kant. Pero el segundo estadio, del que nos
habla en la «Lógica trascendental», no es —como él pensaba—
puro; pero tampoco es todavía lingüístico. Se trata de lo que
aquí se denominará concepción; y que es la primaria fundación
de sentido de toda vivencia.

El encuentro de nosotros con un objeto no se da sólo
como sensitividad extensiva. La mera percepción sin referencia
subjetiva es un suceso que no puede decir nada; pero además,
si Kant bien decía que las intuiciones sin categorías son ciegas,
pues no pueden conformar un objeto1, los objetos conformados,
sin sentido, son insignificantes, son entregados a una sucesión
bruta de percepciones y, como en el río de Heráclito, quedarían
a la deriva, sin posibilidad de sostenimiento, se derrumbarían
en cuanto apareciesen y, aun con la memoria inmediata como
unificadora, aun pudiendo ser dotadas de un sentido momentá-
neo para esta acción (y solamente esta acción, sin que nada de
lo que ocurre se refiera a algo más allá de lo que está pasando
ahora), sólo sucedería que serían más grandes los fragmentos

1. «Éstas [las categorías] son conceptos de un objeto en general mediante el
cual la intuición de éste es considerada como determinada en relación con
una de las funciones lógicas del juzgar» — KrV B128. Esta determinación de
lo intuido [percibido] con relación a los juicios y sus modalidades lógicas
(a saber, de la cantidad (universales, particulares, singulares), de la cualidad
(afirmativos, negativos, infinitos), de la relación (Categóricos, hipotéticos,
disyuntivos) y de la modalidad (problemáticos, asertorios, apodícticos),
según se establece en la tabla de los juicios que aparece en A70 B95)
sólo se refieren a la determinación meramente perceptual de la experiencia.
Como se ve en la tabla misma, estas funciones que se corresponden con
los conceptos puros del entendimiento abarcan sólo la parte trascendental
del conocimiento, la condición de toda experiencia (e incluso de toda
experiencia cognitiva [inteligible]); Kant no se ocupa de más, para él «la
experiencia es un conocimiento obtenido por medio de percepciones enla-
zadas» (B161), unión de la intuición y del juicio, pero esta intuición viene
sólo de la percepción y este juicio es sólo lógico, los sentimientos parecen
no tener cabida. Pero —cómo se verá infra— los conceptos sólo nacen de
la experiencia, no hay algo tal como un concepto puro; la determinación
absoluta de la posibilidad de la vivencia no incluye categorías a priori y sí,
en cambio, un juicio motivacional, muy anterior al lógico.

EL YO 65 | §1.9



de tiempo, los fragmentos de yo que llegaran al ciego río insa-
ciable del devenir (algo que, en último término, sí pasa con el
conjunto de cada existencia humana y pasará con la existencia
toda de la especie).

Así, lo que hace que cada acción tenga sentido es su
referencia a la vida de quien la actúa, pero no una referencia
a la vida en su acepción casi lógica de lo que vive frente a lo
que no vive, sino a la vida como la entidad que yo Soy, como lo
que me ocurre, como lo que me ha ocurrido y como lo que me
ocurrirá; todo tomado desde y a partir de lo que Yo soy (que es,
en la existencia, lo que yo siento). Se trata de lo que me apela
a mí como sintiente (y, posteriormente, como ser deseante). Es
decir, que es el yo-consciente el que da unidad a todo lo que
ocurre, pero es la apelación de esta unidad al Yo la que funda
el sentido de todo lo existente, de cada acción que en la vida
se comete, de la apelación al Yo que es cuerpo como el origen
de este otro yo, que es el único yo que se nos manifiesta. Hay,
pues, que aclarar qué es lo que específicamente es apelado en
el Yo y funda el sentido del mundo [de lo que se conoce] y
desde dónde lo hace.

Si el conocimiento es lo que permite al Yo realizarse por
medio del movimiento extensivo, entonces la apelación de lo
percibido se dirige al Yo en tanto que me busco en lo otro
de Mí y lo pretendo alcanzar físicamente por mi movimiento,
encontrarlo para resolver mi motivación. La posibilidad y la
pre-visión de lo que voy a hacer es la base fundamental de
[sobre la que se funda] la facultad sensitivo-cognitiva; es decir,
que el conocimiento —y la fundación por él de la temporali-
dad— responde a la necesidad de encontrarse con lo allende
para mejor conservarse, para poder suplirse con lo otro, pero
también defenderse de ello.

La historia del Yo —como se dijo antes— no está en la
consciencia como existente; no, por lo menos, en la manera
de recuerdos inteligibles [entendibles], sino en la manera de
sentimientos y pensamientos que son pro-vocados por las per-
cepciones objetivas. Esta provocación se da siempre y depende
de la historia que haya tenido una similar constitución objetiva
[la misma objeción] anteriormente. Si antes —por ejemplo—
se ha tenido la vivencia del peligro que representan las ser-
pientes, si se ha sentido miedo cuando se ve una, entonces la

§1.9 | 66 LA SOLEDAD



vista posterior de ésta re-stituirá sentimientos y pensamientos
relacionados con el miedo aún cuando, tal vez, no ya el miedo
mismo. No puede hacérsenos manifiesto el proceso por el que
la apelación restituye lo que restituye; la mayoría de las veces,
cuando nos viene un sentimiento cualquiera de repente, no se
entiende qué es lo que lo hizo aparecer, qué motivo su resti-
tución y me promete la repetición de la situación en la que ya
me acompañó antes. En cada momento de la existencia hay un
estado del ánimo con el que se vive, y este estado es, en parte,
determinado extensivamente, por las reacciones intensivas de
lo que nos objeta en la percepción [en las sensaciones extensi-
vas] y en parte por la manifestación ex ipse de lo que Soy {como
sensitividad intensiva [sentimientos]}.

Pero una percepción no ocurre aislada, siempre se da par-
ticipando en una vivencia íntegra, indivisible como tal; no es
posible escapar de la confusión en la vivencia de lo extensivo
y de lo intensivo; todo aparece, todo ocurre en la existencia,
no hay, en un primer momento, disociación entre lo exterior y
lo interior de la vivencia y esta confusión permanece en lo su-
cesivo porque, además de estar en el fundamento (el contacto),
la concomitancia de la objeción de lo ajeno y de la respuesta
de lo que Soy es indistinguible mientras no se conciban ambas
separadamente y aún así la separación sólo se entendería, difí-
cilmente se sabría. La asociación de la vivencia de lo percibido
y la de lo semtimentado es una condición de la consciencia; en
principio, en el conocimiento es indisoluble lo que se conoce
y quién lo hace: no hay conociente que no conozca a algo y
no hay algo conocido que no conozca nadie. Conocer es esa
estancia sensacional en la que todo lo sentido es originalmente
igual [es igualmente producto de la sensitividad] (sólo después
—por la interacción— de descubre la sujeción del yo al Yo).

No es posible, en la vivencia, hacer abstracción de una sola
de las constituciones objetivas que se perciben (y no se trata
sólo de las constituciones sólidas1, también de todo lo que se

1. Tradicionalmente, casi siempre que se habla de objetos se refiere a lo que se
construye sólo con la vista y con el tacto, de tal manera que el olor puede
ser una característica del objeto, pero no se considera como parte del objeto
y los sonidos no son considerados objetos como tales. Hay que recalcar:
cualquier impresión sensitiva objeta a mi entidad [es objetiva], sin importar
si son perceptivas o sentimentales; lo que conforma a mi consciencia es
todo ello, todo lo que se conoce, todo lo que se vive sin distinguir la solidez:

EL YO 67 | §1.9



nos presenta objetante en la experiencia, como temperatura, la
luminosidad, lo que ha pasado recién, etcétera), sino que todo lo
que percibimos restituye —principalmente— sentimientos y, en
algún momento, pensamientos (pues, como se ha dicho antes,
los pensamientos son sentimientos lingüistizados, que han sido
sacados de la veleidosa {casi pura} sensacionalidad y fijados en la
estabilidad —y consecuente claridad— de los conceptos). Cual-
quier sentimiento que llegue por la historia, será subsumido en
la situación presente, sin entendimiento previo de que se trata
de una restitución histórica, como parte de lo que me pasa (como
parte de las ocurrencias de la consciencia de que se habló más
arriba). Se trata de una reacción instintiva, que ocurre siempre
y que no necesita que se le busque y que —consiguientemente—
tampoco se puede evitar. Empero, aparte de esto, está lo que
ocurre siempre por referencia al placer y al dolor (es decir, por
referencia al Yo mío más profundo, al yo que es mi cuerpo);
es decir, una respuesta no ya histórica, sino inédita ante la
situación en tanto que ésta es también inédita1. De tal manera
que, por la totalidad de percepciones definidas que se tenga, así
mismo se tendrá una multiplicidad de sentimientos restituidos
como trasfondo de lo que nos sucede; estas evocaciones se
suman y conforman, en parte, el estado con el que se vive una
experiencia (con el que se experimenta la vida).

Este estado ánimo de mi existencia, aparte de las restituciones
relacionales de la memoria inconsciente, contiene lo que se
provoca, no ya a partir de lo instituido por la historia, sino
también aquello que resulta de la apelación directa a Mi entidad,
resultado no de lo que se instituye, sino de lo que la conforma
innatamente como instinto. Son los sentimientos que resultan
de esta situación en su conjunto, de este ahora de la existencia

el presente acto sensitivo es el que me existe, la presente sensación es la que
forma el mundo, sin que para eso haya menester estar ahí más tarde.

1. Inevitablemente, cada objeción remite a un sentimiento (e, inclusive —ya
imaginativamente— a un recuerdo) que restituye muy parcialmente la
situación o situaciones con las que se asocia y, por tanto, el conocimiento
de lo que, efectivamente, significa esta objeción; pero esto no quiere decir
que se crea estar viviendo en el mismo tiempo de antes. El conjunto de
los muy muchos fragmentos restituidos forma un sentido nuevo que puede
atenuar o agravar ciertas objeciones, que puede hacer descubrir un nuevo
sentido, etcétera. Entonces, en tanto que es inédita, toda vivencia merece
una respuesta inédita.

§1.9 | 68 LA SOLEDAD



como inédito, y que es lo que supone la efectividad viva de las
sensaciones recientes1. La configuración responsiva innata de
lo humano es la que determina también la manera en la que la
historia se conforma: las disposiciones ya instintas de lo que se
busca y de lo que se huye, previo a todo aprendizaje o incorpo-
ración son las que configuran en primer lugar la vivencia y es
a partir de esta vivencia que se aprende y se incorpora. Así, es
el sentimiento que se provoca en el juicio original [instintivo]
lo que determina la tendencia motivacional final de toda exis-
tencia. Las repuestas instintas en la corporalidad humana y en
su desarrollo son la base sobre la que lo histórico se cimentará
aunque, por esto mismo, son capaces de modificar el primer
estadio de mi corporalidad (lo que se aprende-incorpora puede,
en su reiteración, replantear lo instinto). Los juicios primeros de
agrado y de molestia, los que se hacen durante el lento proceso
de formación de las primeras categorías se refieren al puro pla-
cer; el entendimiento y la sapiencia modifican esta estructura
ingenua en la que solamente se busca lo placentero presente
y se rehúye lo doloroso presente. El conocimiento permite al
Yo salvar el escollo de la presencia y trans-presentarse, y por
lo mismo puede encontrara objetos de motivación más allá del
ahora, gracias a los conceptos lingüísticos, racionales.

El más básico de todos los instintos, el que justamente funda
al yo-consciente, el que motiva todo movimiento, y en el que
consiste la cualidad más entrañablemente entitativa es el de
permanecer en y extender la entidad. Es esta la Idea del Bien
platónica, el Connatus de Spinoza, la Voluntad de Vivir de
Schopenhauer y se manifiesta en la existencia como la preten-
sión de bien-estar. El ente no tiene más de sí que seguir siendo.
La existencia es un estadio ontológico en la que la entidad
humana —y todo ente animado [todo ente con movimiento]—
supera su entidad, aunque artificialmente; con la consciencia
se trasciende la entidad gracias a la existencia, pero no en la
entidad misma, no en la realidad. El movimiento permite una
mejor conservación de la entidad y el conocimiento permite un
movimiento certero. El movimiento que es determinado por el

1. Cuando, por ejemplo, un estado general de depresión, de angustia, de
sinsentido, no nos permite encontrar aquella parte agradable de los senti-
mientos que está en los recuerdos y que no se invoca por ser imposible
que se compaginen.

EL YO 69 | §1.9



conocimiento [por la consciencia] sólo es movimiento extensivo;
el movimiento intensivo se da sin la concurrencia de conoci-
miento alguno, porque se da en el seno de la autosuficiencia. El
movimiento extensivo —y, por ende, la sensibilidad y, por ende,
la consciencia— es una respuesta a la insuficiencia de lo que es
[de lo que Soy] para conservarse y acrecentarse en la entidad.
El desgaste biótico degenerativo en la muerte es superado con
la reproducción. Toda la vida no es más que eso: alimentación y
trascendencia [realización] de lo que Soy. Este instinto básico es
el que ha determinado las configuraciones corporales innatas, y
estas configuraciones son las que han determinado la historia de
la consciencia que se instituye y restituye en cada instante.

Lo que se liga a mí en el ahora del sentir provoca una respuesta
directa de lo que Soy, provoca la restitución de la historia, pero
también provoca una respuesta desde lo que Soy como ente a
lo que Me apela en mi actualidad; provoca sentimientos que en
este sentido son inéditos por cuanto la situación vivencial es
también inédita. Mi Yo, apelado en su entidad misma, en cada
caso, en cada momento, responde con los juicios capitales
de agrado y molestia; a partir de éstos, todo lo que se sigue
se va difuminando en un plexo de sentimientos que pueden
ser matizados (incluso entre sí) de manera que es imposible
encasillarlos todos; pero a su vez el agrado y la molestia no
son sensacionales, sino determinaciones de ello (el placer y el
dolor, por su lado, son determinaciones de la sensitividad). Así
como el blanco y el negro (la lucidez y la obscuridad) no son
colores propiamente, pero son determinantes de todo color, en
ese mismo sentido el agrado y la molestia determinan a cada
sensación de las que hay en la existencia. El agrado y la molestia
son, pues, manifestaciones en la existencia de lo que Soy como
entidad y de su motivación; y son determinantes, por lo tanto,
de que el objeto se manifieste o no —y en qué sentido— como
un motivo de mí. Aunque la resolución de todo movimiento mío
[el motivo] sea algo externo, el origen de ese movimiento y de
la determinación que me tiende a su realización [la motivación]
siempre será interna, siempre será desde mí.

La motivación es el núcleo vital de mi Yo-ente manifestado
a mi existencia por la concepción de lo que es como juicio
y también como actitud; manifestación que me tiende a la
consecución o a la evasión del motivo. La motivación responde

§1.9 | 70 LA SOLEDAD



perennemente a la perenne provocación de la existencia [de
la consciencia].

Es muy importante apuntar, nuevamente, que el sentido se
construye en la acción, en el yo pero no en un yo cognitivo, sino
en un Yo activo [que actúa] y que se relaciona con el mundo, no
primordialmente como una existencia contemplativa, sino que,
en el principio y en el fondo de todo está siempre el {hecho de}
ser viviente, que sufre y que goza, que se duele y que se place
y, sobre todo que busca y huye siempre queriendo conservar su
vida como disfrutable, como vivible.

El sentido, pues, de cada acción, de cada experiencia se
juega en el ámbito de la responsabilidad por el ser propio.
Cada actitud, cada momento se juega en al ámbito del yo como
afirmación de mí mismo, como afirmación de lo que en este
momento Soy, como encuentro con lo que me alcanza, pero sin
tenerme yo como centro de lo que ocurre, sino como una parte
de eso, como algo que está en un campo práctico, en donde no
soy más que alguien que participa, en donde lo más importante
de la acción es lo demás (son los inmuebles, los árboles, los
ruidos, las personas que están cerca de mí) y en la que mi yo-
consciente es simplemente la unidad de sentido, pero la unidad
de sentido de todo lo existente, lo que me permite descubrir a
los árboles como árboles, a los hombres como depredadores de
árboles, a los ruidos como cantos de pájaros, etcétera. No es po-
co, entonces, el papel que tiene la consciencia frente al mundo:
darle sentido, y existencia; aunque nunca su entidad. El hecho
de darle sentido no quiere decir que se está por sobre la realidad,
sino que simplemente se la vuelve vivible (se la vuelve mundo),
simplemente la hace inteligible [entendible], interpretable. Pero
la entidad que Soy, la soy en un ámbito distinto del mundo este,
la soy en el ámbito de lo que se hace presente, de lo que es siem-
pre; la existencia tiene mucho menos peso ontológico. Empero
nunca hay que olvidar que, aunque subsidiario de lo entitativo,
lo que le da unidad y sentido a este momento es la unidad de la
consciencia inmediatamente preyectiva y proyectiva de manera
consciente (en el yo), y que esta acción se inserta en una vida,
que tiene un mundo y, con él, un sentido (un desde dónde y un
hacia dónde) por la memoria corporal [por la historia] y por
la apelación —de manera inconsciente— a la motivación, y que
esa acción busca siempre un bienestar.

EL YO 71 | §1.9



Las vivencias de la existencia no carecen de sentido, pero
tampoco adquieren un sentido desde sí; el sentido que tenga ca-
da momento para mí depende por completo de la determinación
de las categorías lógicas y vivenciales en la concepción.

La concepción de la existencia

§ 10 Así pues, aunque en la existencia-consciencia todo sea ad-
venimiento, devenir incesante, este devenir tiene un senti-

do porque apela en cada momento a la entidad que Soy, y por-
que esa entidad, que tiene una constitución histórica, es la que
está arraigada en la realidad. Pero el sentido sólo lo es para la
consciencia [sólo en la existencia se encuentra un sentido]; a
pesar de esto, ¿por qué es sostenible —si lo fuera— un discurso
en el que se hable del sentido de la realidad y no sólo del senti-
do del mundo? Si las categorías son, como dice Kant, impuestas
a priori por el entendimiento, ¿cómo es posible la ciencia pura
de la naturaleza? ¿Cuál es el origen de las categorías?

Las categorías —para usar la terminología kantiana— de-
terminan en cada momento cada experiencia, literalmente la
conciben y la traen a la existencia. Lo que se nos manifiesta
por los sentidos en el campo de lo meramente estético deviene
consciente porque todo lo sensitivo viene a apelar al Yo, y en esta
apelación es en donde se construye el sentido de consciencia. Si
las categorías son trascendentes es porque su estructura perma-
nece aquende la consciencia y la funda en tanto que determina
la interpretación de lo sensitivo. La instancia de la que depende
la existencia que soy es la entidad que Soy [la instancia de la
que depende la consciencia que soy es el cuerpo que Soy].

Las experiencias, en tanto ya-experimentadas [en tanto ya-
concebidas] existen inmediatamente en la consciencia, pero esta
inmediatez sólo quiere decir que ambas (las experiencias ya-
concebidas y la consciencia) se identifican. La mediación entre
la realidad y la consciencia no ocurre —ni podría ocurrir— en la
propia consciencia (puesto que una mediación desde sí y para
sí impide la distancia y fuerza la identidad). Los que afirman
que hay una mediación entre la consciencia y la consciencia
determinada por la misma consciencia (a través del lenguaje o
de otras estructuras cognitivas cualesquiera) tratando de deses-
timar el acceso inmediato a lo que se conoce no tienen claridad

§1.10 | 72 LA SOLEDAD



en lo que afirman, porque arraigan la distinción en la identidad;
les parece que la hipotética divisibilidad infinita del tiempo
es suficiente para postular en ella el momento que distinga
lo todavía no interpretado y lo ya interpretado del mundo; la
dialéctica hegeliana del sujeto no aporta ninguna clave para
descifrar la existencia. La mediación entre lo sensitivo y el mun-
do se da previo a la constitución en el ámbito de lo conocido: se
da directamente en el cuerpo, y desde ahí es primero concebida
por Mí y luego es que ocurre en mi consciencia.

Lo que hay en primer lugar es el con-tacto de mi cuerpo con
un ente, pero el contacto no es simplemente un acercamiento
de cualquier tipo con lo que es además de Mí, sino una forma
muy específica de acercamiento: el contacto está condicionado
por la capacidad sensible del propio cuerpo, por la receptividad
de los sentidos. A partir de aquí se puede concebir la sensación.
Primero es lo sensitivo: la capacidad receptiva de mis sentidos
en su actualidad; después, lo sensacional: lo sensitivo en tanto
que existente, ya concebido. Es decir que la sensación nunca
es pura; la sensación se concibe como ya mediada porque sólo
se da en la consciencia (no hay sensaciones inconscientes, pero
tampoco hay, en la consciencia, sensaciones sin concepción [sin
concepto], como se explicará infra). Es decir que por el con-tacto
franco de algún ente con Migo, con mi cuerpo en tanto capaz de
receptividad [en tanto adecuado* a alguno de mis sentidos], se
concibe* la sensación que ocurre a la consciencia.

Es en esta concepción en la que se dan las determinaciones
cognitivas que se encuentran a priori en el cuerpo que Soy, es en
donde ocurre la categorización de lo contactado en un sentido
lógico (cercano aquí al kantiano), pero también la categorización
en un sentido vivencial (en un sentido que se refiere [que hace
referencia] al núcleo vital del ente que Soy); cuando se hable
del primer sentido se conservará el término de categorías
mientras que cuando se hable del segundo se usará el de juicio.
Así pues, lo que ocurre en la existencia está ya-categorizado y
ya-juzgado; es decir, que está ya-concebido1 (el entendimiento de

1. Esta concepción (tomada —a grandes rasgos— en su acepción de «2. comen-
zar a sentir alguna pasión o afecto» y de «4. Formar idea, hacer concepto
de algo» (cfr. Diccionario de la Lengua Española, R.A.E., 22ª edición)) es
la que le ocurre en la consciencia. Empero, no hay que confundirlas {la
consciencia y la concepción}; es la entidad-cuerpo la que concibe a la

EL YO 73 | §1.10



esta vivencia vendría después). La consciencia no tiene, por lo
tanto, acceso a la sensación pura, sin la mediación de la con-
cepción, sino sólo como ya-concebida (es decir, como vivencia).
Así, la consciencia sí tiene un acceso inmediato a sí misma (es
decir, se vive); pero no tiene acceso al con-tacto, sino mediado
por la concepción; la concepción, a su vez, no tiene un acceso a
la realidad, sino en tanto adecuada a la receptividad del Yo.

En la concepción [en el nivel conceptual] se categoriza y se
juzga a lo sensitivo1. Esta concepción se da en el cuerpo de tal
manera que, ciertamente, toda la forma (lo categorial) y todo el
sentido (lo judicial) de la vivencia son originados en ella y todo
lo que ocurre a la existencia lo hace conforme a esto. Pero esto
no quiere decir que se trate de una vuelta al planteamiento mo-
derno en el que el yo se mantenía como un substrato absoluto
en el que se discernía toda la forma y todo el fundamento del
fenómeno; y en el que llegaba a ser fundamento de sí mismo.
Una vez más, esto no se niega, o más bien sólo se acepta en
un sentido: el Yo como entidad es fundamento absoluto del yo
como existencia (y, por lo tanto, la consciencia no se funda a
sí misma). Pero el Yo que es cuerpo tiene su fundamento en
la realidad. Es por esto que no se puede decir que el yo que
es consciencia es independiente de lo real, pues si bien es por
completo producto del Yo, este Yo, que necesariamente está
arraigado en lo real, los liga ineludiblemente (aunque, como tal,
el yo que existe no tenga contacto con lo real externo).

Esto quiere decir que las categorías y los juicios en los que
se funda la concepción de lo existente, del fenómeno todo, de-
terminan a cada vivencia, le brindan la forma y el sentido. Pero
estas categorías y esta judicatura determinan de esta manera la
concepción de lo que hay en la consciencia porque forman parte
del ente que Soy, del cuerpo que me constituye. El cuerpo, sin

existencia-consciencia. A la consciencia le ocurre existir, mientras que el
cuerpo (que es) concibe esta consciencia.

1. Cuando se hable de “lo sensitivo” en su denominación genérica se referirá a
la entidad contactada, en cuanto adecuada a los sentidos, no a la sensación
(pues ésta sólo ocurre en la consciencia); “lo sensitivo” es, entonces, el
contacto sensitivo [el contacto franco con los órganos sensoriales capaces]
a partir del cual la sensación es concebida. Se usa esta expresión a falta de
palabra más adecuada, y con el riesgo que se sigue de usar una misma raíz
semántica para designar dos cosas distintas.

§1.10 | 74 LA SOLEDAD



embargo, no es una substancia ni es inmutable; es claro que las
categorías y la judicatura que tenemos ahora (y que es también
apelada perennemente por la consciencia) no son las mismas
que tuvimos hace tiempo (hace varios años, pero también hace
unas horas). Es claro, en primer lugar, que no son innatas,
que un bebé no nace con la gama de conceptos (ni lógicos ni
vivenciales) de los que va disponiendo al pasar el tiempo, sino
que esos conceptos son incorporados y van llegando a formar
parte del ente que Soy conforme los ejerzo.

A este respecto, en Sobre la cuádruple raíz del Principio de
Razón Suficiente, Schopenhauer pretende demostrar que todas
las categorías kantianas pueden reducirse a un solo Principio (el
de Razón Suficiente) como producto suyo. Ahí se encuentra una
muestra de cómo se conforman las categorías lógicas a partir
de la vivencia y de la experiencia en la que el cuerpo va descu-
briendo cómo es que se relaciona lo sensitivo con las acciones
(que mayormente tienen motivo en la consciencia) y, partiendo
de eso, la relación de las sensaciones entre sí. Ahí también se
refiere a varios ejemplos; algunos notables, por ilustrativos, son
los que hablan de ciegos de nacimiento que han recuperado la
vista tras una operación:

Nevertheless this schooling can be much more clearly verified
in the case of those who are born blind and have undergone an
operation late in life; for they are able to give an account of their
observations. Cheselden’s blind man became famous (the original
account of him appears in Vol. 35 of the Philosophical Transactions),
and there have since been repeated instances of this. It is always
confirmed that those obtaining the use of their eyes in life certainly
see light, colors ands outlines immediately after the operation, but
yet have no objective perception of things; for their understanding
must first learn to apply its casual law to the data that are new
to it and to the changes thereof. When Cheselden’s blind man for
the first time saw his room with its different objects, he did not
distinguish anything, but had only a general impression as of a
totality consisting of a single piece which he took to be an smooth
surface of different colours. It never occurred to him to recognize
separate things lying behind one another at different distances.
With the blind who have thus obtained their sight the sense of
touch to which things are already familiar must first make them
acquainted with the sense of vision, must present an introduce

EL YO 75 | §1.10



them, so to speak. To begin with, some people have absolutely no
capacity for judging distances, but grasp at everything.1

Estos testimonios no hacen sino permitir conocer la manera
en la que se van desarrollando categorías que no se poseían
(gracias a que su desarrollo sucede en personas que pueden
expresar lo que les pasa); pero, más que eso, cómo el cuerpo
va habitando [cómo se va habituando a] la realidad que tiene
enfrente a partir de lo que le pasa, de lo que hace. Pero ni
aún el Principio de Razón Suficiente schopenhaueriano es a
priori [previo a toda experiencia], sino que es aprendido en su
ejercicio. Una reformulación del tal principio es “todo tiene un
fundamento”; la razón [ratio], como tal, no es una facultad, sino
que es el descubrimiento de los principios y los fines de lo que
se nos aparece, es alcanzar lo que nos objeta en lo que ha sido
antes y lo que será más tarde; encontrar qué es lo que los ha
movido a su actualidad y a dónde llegarán luego; es, en fin,
especular al mundo. El que todo se halle fundamentado no es
algo que se tenga a priori, como una ley que el entendimiento
aplique a lo que le enfrenta, sino que es la patencia misma del
mundo, lo cual es muy evidente sobre todo en los niños (y, más
todavía, en los planos en lo que no se han ejercitado demasiado);
que todo tenga un por qué es algo que se aprende del mundo

1. «Sin embargo este aprendizaje puede ser verificado mucho más claramente
en el caso de aquellos que nacen ciegos y han sufrido una operación
después; pues ellos son capaces de dar cuenta de sus observaciones. El
hombre ciego de Cheselden se hizo famoso (el informe original sobre él
aparece en el Vol. 35 de las Philosophical Transactions), y desde entonces
se han repetido los casos de esto. Siempre se ha confirmado que, los que
llegan al uso de sus ojos ya nacidos, ciertamente ven la luz, los colores
y los contornos inmediatamente después de la operación, pero no tienen
todavía una percepción objetiva de las cosas; pues su entendimiento debe
primero aprender a aplicar su ley de la causalidad a los datos nuevos para
él y a los cambios en ellos. Cuando el hombre ciego de Cheselden vio su
habitación por primera vez, con sus diferentes objetos, no distinguía nada,
sino que sólo tenía una impresión general como una totalidad consistente
en una sola pieza que le pareció ser una superficie lisa de distintos colores.
Nunca le ocurrió reconocer cosas separadas yaciendo las unas detrás de las
otras a distancias diferentes. Con los ciegos que así han obtenido la vista
el sentido del tacto, al cual las cosas le son ya familiares, debe primero
hacerlas conocidas al sentido de la vista, debe presentárselas, por así
decirlo. Al principio, mucha gente no tiene ninguna capacidad para juzgar
las distancias, sino que se asen a todo.» — Schopenhauer, Arthur. On The
Fourfold Root of the Principle of Sufficient Reason. IV, §21. pp. 105-106.

§1.10 | 76 LA SOLEDAD



en cada instante. La magia y la libertad (como conceptos) se
manifiestan contrarias a tal principio y son determinaciones
humanas de lo inexpugnable: la racionalidad del mundo [el que
todo tenga una causa que obedezca a la naturaleza misma de
lo que es] se da fácticamente, como lo contenido patentemente
en la vivencia, y así mismo lo irracional [lo que se halla para el
cognoscente desfundado]. Ambas {la racionalidad y la irraciona-
lidad} se muestran. La intuición humana no impone al mundo su
racionalidad antes de aprenderla-incorporarla de él mismo.

Tal entendimiento de la causalidad no puede ser a priori si,
como él mismo dice, “su entendimiento debe primero aprender
a aplicar su ley de la causalidad a los datos nuevos para él y a
los cambios en ellos”. Pero el reclamo no es porque se establezca
que la ley de causalidad (una de las raíces del Principio de Razón
Suficiente) no se aplique perfectamente, esto es, que no se en-
cuentre desde el principio y a priori la capacidad de establecer
la causalidad particular o situacional en cuanto se presenta, sin
la necesidad de que halla un aprendizaje de cómo se dan éstos
en el mundo. El reclamo es que precisamente es en el mundo
en el que se manifiesta la tal causalidad (y, en general, la razón
suficiente) y que, por principio, en determinando las causas
se aprende la causalidad como concepto ¿Cuál es, entonces, el
fundamento de la necesidad apriorística del tal Principio? No
sólo es que se estaría cayendo en un tipo de redundancia que el
mismo Schopenhauer denunciaba1, sino que no hay tal principio

1. «Eliminemos del mundo por un momento a todos los seres cognoscentes,
dejando tan sólo a todos los seres inorgánicos y a la naturaleza vegetal.
La roca, el árbol y el arroyo siguen ahí bajo el cielo azul: el sol, la luna
y las estrellas iluminan este mundo, como antes […]. Pero introduzcamos
finalmente a un ser capaz de conocer. Ahora este mundo se representa otra
vez y se repite dentro del mismo exactamente tal como era antes afuera. Al
primer mundo se añade ahora un segundo mundo que, aunque plenamente
separado de aquél se le asemeja por completo. […] Yo pienso que todo esto,
considerado con detenimiento, resulta bastante absurdo […]» — El mundo
como voluntad y representación. Vol. II: I, 1. p. 11.

Así mismo, siendo que hay una ley de causalidad que se manifiesta
y se descifra (se aprende, vale decir) de la interacción con lo sensitivo
mismo, suponer una segunda a priori que determina el descubrimiento
de la primera es algo absurdo. La capacidad del aprendizaje-incorporación
de lo del mundo [de la asimilación [asemejamiento] de lo que el mundo
es para preverlo] es lo único que necesita ser explicado, y con esto se
explica también el Principio de Razón suficiente del ser, del conocer y de la
voluntad (que, dicho sea de paso, es ésta la raíz más desatendida por el tal

EL YO 77 | §1.10



que se aplica a priori a todo cuanto existe y que preceda a toda
experiencia; en efecto, tal principio también es aprendido como
una ley de la naturaleza, i. e., a posteriori y en la vivencia misma
de lo que el mundo es. Ahora bien, si lo que se entiende por
el Principio de Razón Suficiente es la facultad para investigar
lo que precede (temporal u ontológicamente) a cada cosa que
existe, entonces se tratará aquí sobre éste mismo como las
capacidades pre- y pro-yectivas y, racionalmente [en tanto que
se aplica al razonamiento], como la concepción especulativa.

En Kant, las categorías no son las que determinan lo que en
la existencia acaece (no regulan las leyes de la naturaleza), sino
que son simplemente la fuente que asegura el conocimiento. La
manera más sintética de exposición de los Prolegómenos hace
que sea más fácil de tratar ahí la descripción kantiana:

Naturaleza es la existencia de las cosas, en tanto que esta existencia
está determinada según leyes universales […]. Mi entendimiento
y las condiciones, sólo bajo la cuales él puede conectar las deter-
minaciones de las cosas en la existencia de éstas, no prescriben
regla alguna a las cosas mismas; éstas no se rigen por mi en-
tendimiento, sino que mi entendimiento debería regirse por ellas;
por tanto deberían serme dadas previamente, para tomar de ellas
estas determinaciones [las de la naturaleza], pero entonces no
serían conocidas a priori. También a posteriori sería imposible tal
conocimiento de la naturaleza de las cosas en sí mismas. Pues si
la experiencia ha de enseñarme leyes a las cuales está sometida la
existencia de las cosas, estas leyes, en la medida en que conciernen
a cosas en sí mismas, deberían corresponderles necesariamente a
éstas también fuera de mi experiencia. Ahora bien, la experiencia
me enseña, ciertamente, lo que existe, y cómo existe, pero nunca
me enseña que ello deba ser necesariamente así y no de otro
modo. Por consiguiente, nunca puede enseñar la naturaleza de
las cosas mismas.1

La problemática que Kant plantea aquí es la aprioridad del
conocimiento de la naturaleza y de cómo está sometida a leyes.

principio; es decir, el tipo de objeto en el que menos se aplica la inquisición
sobre su razón suficiente).

1. Kant, Immanuel. Prolegómenos a toda metafísica futura que haya de poder
presentarse como ciencia. §14, p. 294. Nota: la paginación corresponde a la
edición de las obras completas de Kant de la Real Academia Prusiana de
las Ciencias (Berlín, 1911) y que aparece al margen de la edición indicada
en la “Bibliografía”.

§1.10 | 78 LA SOLEDAD



Si tales leyes se buscaran en la naturaleza de las cosas fuera del
entendimiento no serían a priori y, por lo tanto, no satisfarían
la condición —que Kant supone tal— de la ciencia pura de la
naturaleza. Entonces, hay que tomar otra ascepción: «la natu-
raleza, pues, considerada materialiter, es el conjunto de todos los
objetos de la experiencia»1. Ahora bien, ya que

[…] nunca podemos saber a priori a qué leyes están sometidos ellos
[los objetos] en sí mismos, sin referencia a una experiencia posible,
nunca podremos estudiar a priori la naturaleza de las cosas de otro
modo sino investigando las condiciones y las leyes universales
(aunque subjetivas), sólo bajo las cuales es posible tal conocimien-
to como experiencia (según la mera forma), y determinando según
ello la posibilidad de los objetos de la experiencia […]2

Toca, pues, investigar cuáles son los principios del conocimien-
to de toda la experiencia, lo que acontece siempre en todo
objeto (ya de la intuición externa, ya de la interna). Y es por ese
camino que se llega a las categorías.

Y, sin embargo, todas estas categorías cumplen lo que Kant
ha dicho más arriba, que “nunca se me enseña que ello deba ser
necesariamente así y no de otro modo”, pues, ¿qué hace que la
cantidad (unidad-pluralidad-totalidad) o la cualidad (realidad-
negación-limitación) o la relación (sustancia-causa-comunidad)
o la modalidad (posibilidad-existencia-necesidad) deban prece-
der a toda experiencia? Sabemos, en efecto, que cualquier cosa
que se presente en la experiencia debe estar determinada por
algo así, pero, ¿a caso precede este conocimiento a todas, a la
primera experiencia de la vida? No es así, no hay nada que
realmente diferencie a estos conceptos de otros como el de la
impenetrabilidad de los cuerpos como no sea el que éste último
se refiere a un campo particular de objetos3 y, sin embargo,

1. Ibídem, §16, p. 295.
2. Ibídem, §17, p. 297.
3. «Hay empero en ella muchas cosas que no son completamente puras e

independientes de fuentes empíricas: como en concepto de movimiento, el
de impenetrabilidad (sobre el que se basa el concepto empírico de materia),
el de inercia y otros […]. Pero, entre los principios de aquella física general
hay algunos que poseen realmente la universalidad que nosotros exigimos,
como la proposición: que la sustancia permanece y perdura; que todo lo que
ocurre está siempre determinado previamente por una causa según leyes
constantes, etc.» — Ibídem. §15, 295.

EL YO 79 | §1.10



¿qué es lo que hace verdaderamente distintos a estos conceptos
puros del de la de impenetrabilidad?, ¿no sabemos acaso, previo
a toda experiencia, que cualquier cosa que se nos presente es
impenetrable?

Todo lo que se tiene es la evidencia de que nunca han dejado
de ocurrir, de que siempre se dan, si se quiere, la de que son
condición de la experiencia (aunque no se acepta ni se refuta
que sean las propiedades que Kant enumera, pues no es éste el
tema que se trata) y, sin embargo, ¿estas condiciones son con-
ceptuales? Si esto es así, implicaría que no haya la posibilidad
de vivir algo si no es con el conocimiento de estas categorías,
con la posesión de este concepto, pero no es así. Kant se olvida
de la infancia y de la idiotez, del deseo y de la repulsión, y de las
experiencias salvajes. Las condiciones de la experiencia subjetiva
son, antes bien, las condiciones de la sensitividad, aquellas que
determinan cómo se da el acto sensitivo, que es el que funda
toda la experiencia; la conceptualización de esas condiciones se
da después, con su descubrimiento. El poder pensar a priori la
experiencia por venir ahora no significa que tal pensamiento
sea absolutamente antes de toda experiencia. Lo sensitivo,
mezcla de la cualidad adecuada de lo que me contacta y de la
condicionalidad de mi sensitividad, es el material con el que
se funda mi consciencia: es ahí en donde se me da todo lo
dable. La confusión del contacto no permite discernir, desde sí,
lo que es de uno y lo que es de otro; pero la condicionalidad
sensitiva es ineludible, en tanto que la cualidad de lo objetante
es variable, aunque si hubiera una cualidad invariable no se
podría determinar por ella. Las “conceptos puros” kantianos,
pues, son en la experiencia y en ella se descubren, pero sólo
después de descubrirse se conceptualizan [se conciben]; lo cual
no obsta para seguir suponiendo que no son propios de la cosa
en sí, sino que convienen a la condición de la existencia [al
acto sensitivo], aunque tampoco se puede negar lo contrario
(a saber, que pertenezcan invariablemente a la cualidad de lo
objetante). De otro lado, en esta investigación no son las doce
categorías kantianas las únicas que se consideran tales, también
todas aquellas que se sepan, esto es, que se incorporen

No hace falta suponer que haya ninguna cosa puramente inte-
lectual, más allá de la sensibilidad, para explicar la inteligencia.
Se trata, antes bien, del aprendizaje de lo que el mundo es, de

§1.10 | 80 LA SOLEDAD



emular en lo que Soy lo que del mundo se me ha manifestado.
Incorporar quiere decir introducir en la propia entidad lo que
me ha pasado para entender lo que me pasará; esto es, hacer
de mí el movimiento que es del mundo. No es que a priori se
determine cómo se entiende, ni aún la objetividad en general,
es que la objetividad se me enseña y Yo, asimilándome a ella, la
entiendo, la descubro en su sentido porque concibo en lo que
me toca lo que le sigue y de lo que se sigue.

§11Las categorías, pues, son incorporadas y, por lo mismo, mu-
tables. La incorporación se da por la historia que, de tan
cotidiana, se convierte en habitual. Que las categorías y la judi-
catura son mutables es evidente, no sólo por la experiencia de
cada quien1, sino también porque de otro modo la locura y la
demencia simplemente serían imposibles. No habría posibilidad
de que alguien alterase su personalidad al grado de encontrar
un sentido y una lógica sui generis. En la locura la concepción
que ocurre en la existencia obedece a una configuración que no
es compartida por nadie más, y que no se da más que en la per-
sona que la concibe; pero no por ello deja de concebir las sensa-
ciones (de lo contrario sería, mas que un demente, un bruto). La
locura no consiste dejar de concebir el mundo, sino en conce-
birlo de una manera que no sigue una lógica que los demás pue-
dan entender e incluso con una lógica inestable. Pero si esto es
posible es porque, al momento de la concepción [conceptuali-
zación] en la existencia de lo sensitivo, el Yo responde desde su
entidad en donde lo incorporado ha determinado una distorsión
respecto de lo común, de lo que en la mayoría ocurre. Se trata,
simplemente, de concebir el mundo de manera diferente, lo que
imposibilita la comprensión de los dementes, su inclusión en el
ámbito del común. Lo cuál no quiere decir —no ontológicamen-
te— que el cuerdo (que está, mayormente, conforme con los de-
más) esté más cerca de lo real en su existencia; la distinción on-
tológica de lo ente y lo existente [de lo actual y de lo conocido]
no es remontable por la propia consciencia, ni de ninguna otra
manera.

1. Baste para esto, si se quiere, recordar cada uno la manera en la que concebía
el mundo en la infancia o ver cómo lo hace alguien, ahora y después de un
tiempo, en la misma situación. Simplemente porque opera de una manera
distinta y su conformación histórica varía.

EL YO 81 | §1.11



Pero la incorporación de las categorías no puede llegar de la
nada, sino que llega del ejercicio. La categorización del mundo
viene del ejercicio de las categorías en el acto. En la acción, el
ente que Soy incide francamente en la realidad y se interpelan
{el Yo y el ente otro}, de tal manera que la motivación en
la entidad, manifestada en la consciencia [sentimentalmente]
como deseo, mueve al cuerpo que Soy hacia su realización [su
conversión en real]. Es el éxito o el fracaso de este movimiento el
que provoca su reintento, si es exitoso para reencontrarse con
lo deseado y si es fracasado para encontrar otro movimiento
por el que sí satisfaga ese deseo (a menos que la desproporción
entre el nivel del deseo y la cualidad del fracaso sea tal que
provoque un desistimiento). El éxito, aunado para siempre (en
este nivel básico) al sentimiento de satisfacción, es incorporado;
pero también lo es el fracaso y cada uno de los movimientos que
se ha efectuado en el intento de conseguir mi motivo; todo esto
{la incorporación}, sin embargo, de una manera efímera. Lo que
determina su mayor o menor efectividad [incidencia efectiva]
en la concepción del mundo es el constante ejercicio de ese
movimiento. Es claro que el movimiento que ha llevado al éxito
es el que se buscará ejercer repetidamente. La concepción es
también un movimiento en la que lo sensitivo se convierte en
sensible y forma así un mundo. Cuando uno se mueve hacia lo
real, lo real se enseña; cuando se intenta consumar un deseo, se
descubre lo que la realidad permite, y cómo lo permite: se van
formando las categorías a partir de la funcionalidad, de la falibi-
lidad e infalibilidad que se revelen en cada caso. Las categorías
nacen siempre como movimientos conceptivos individuales
(casuales o conjeturados) a posteriori, pero el ejercicio de ellos
—por su infalibilidad para la satisfacción, para la consecución
de lo deseado— los incorpora más firmemente, así cuando se
trate de un movimiento intensivo, como cuando se trate de
un movimiento extensivo1; de esta in-stitución en el cuerpo

1. En el primer caso —el del movimiento intensivo, que es el que estamos
tratando— se trata de su incorporación como conceptos, como juicios y
categorías (también fobias, filias…). En el segundo —el del movimiento
extensivo— se trata de su incorporación como movimientos inconscientes
(el movimiento del caminar para todos los caminantes; el de tallar la piedra
para un escultor experimentado, el de limpiar un pescado para un cocinero
en las mismas circunstancias, etcétera), de un movimiento casi reflejo ante
determinadas circunstancias.

§1.11 | 82 LA SOLEDAD



[incorpoiración] viene, posteriormente, su condición a priori.
Cuando un recién nacido intenta alcanzar alguna cosa que se le
presenta y trata de llegar a ella, el movimiento que se practica
primero es estirar la mano, pero sólo alcanza a tocarla, no ha
llegar a ella; el movimiento de su perspectiva visual respecto
del objeto, el cambio de tamaño de algunas cosas mientras que
otras permanecen o varían muy poco, el que una se mueva
mientras las otras no, el que la sensación tal acompañe siempre
a la imagen de la mano sobre la cosa, el que la sensación
motriz acompaña a la visión del movimiento, etcétera. Todas
esas y otras innumerables condiciones y coincidencias que se
dan en la inter-acción del cuerpo con el mundo van poniendo
de manifiesto las categorías que inciden luego en la concepción
de lo sensitivo, en la formación de un mundo que incluya ya el
sentido que ahora se ejerce titubeante y a posteriori.

Las categorías se forman dentro del cuerpo y, a partir de ahí,
determinan a priori la concepción del mundo [de la existencia
| del conocimiento]. Pero esto significa que, más allá de que la
concepción del mundo se determine por lo que ha sido incorpo-
rado, hay algo todavía anterior que determina las condiciones
de incorporación de las categorías. El movimiento del cuerpo
en el mundo interpela a la realidad, y ésta se enseña y llega
hasta nosotros (aunque siempre limitada por nuestra capacidad
sensitiva); entonces, las categorías, siendo impuestas a nuestra
experiencia, son también incorporadas de manera que responden
a la manifestación de lo real a nuestras capacidades sensitivas.
Son un saber que responde a la inter-acción, que responde a la
manera en la que más directamente se con-tacta lo real.

El caso de las categorías lógicas es particular. Se ha dicho que
la incorporación de las categorías depende de su infalibilidad
y ésta se determina en la historia de cada cuerpo, de cada
ente; en este tenor, las categorías lógicas ocupan un lugar
privilegiado, pues son absolutamente infalibles, es decir, que
siempre funcionan, que nunca fallan cuando se determina con
ellas lo sensitivo (siempre se verifican). El Yo las incorpora
y en delante determina con ellas a priori cada uno de las
concepciones que parten de lo sensitivo; pero su incorporación
viene de ese contacto pre-categorial con lo sensitivo, en el que
las categorías son descubiertas e instituidas en mi entidad. La
trascendentalidad de estas categorías reside entonces en que

EL YO 83 | §1.11



siempre se manifiestan en la existencia, siempre se dan con
cada acto sensitivo. Alguna ocasión en la que no funcionasen,
en la que fallase su aplicación traería un cuestionamiento sobre
su verdad y un intento por encontrar la manera en la que se
dio, en la que se enseñó verdaderamente lo real. Pero no es así,
de tal manera que las categorías lógicas son constantes, son
inmutables, aunque no como creía Kant, por ser pertenecientes
a un sujeto trascendental (porque un recién nacido no las tiene),
sino porque su origen (i. e., el contacto de lo sensitivo con lo
real) es trascendente y fundamental de toda subjetividad. Esto
significa que las categorías corresponden a lo que se muestra
en la realidad; de lo contrario no se explica cómo puede
haber una incidencia efectiva del acto corporal que proviene del
conocimiento (basado en un mundo así categorizado) sobre lo
real [no se explica cómo puede haber una incidencia en lo nou-
ménico por parte de un movimiento basado en lo fenoménico
| no se explica la aplicación efectiva de la ciencia pura de la
naturaleza]. Todo fracaso se da por una falta de correspondencia
entre lo que es y lo que se conoce (entre la realidad y el mundo);
la infalibilidad de las categorías lógicas (su trascendentalidad
intersubjetiva, intercultural, interhistórica) implica que no pue-
den provenir de suposiciones, sino que tienen que corresponder
a lo en que la realidad funciona.

Las categorías que no son así lógico-trascendentales son,
sin embargo, igualmente incorporadas, de manera que también
se saben y, por lo tanto, también son determinantes a priori
del mundo (de cada mundo de cada quien). Pero estas otras
categorías no dependen de algo que es históricamente trascen-
dental, sino de algo históricamente particular (aunque esta par-
ticularidad histórica comprenda a una mayoría de individuos).
Esto no quiere decir que lo que se sabe de esta manera sea
correspondiente a la realidad o no lo sea; la sapiencia proviene
igualmente de la interacción del Yo con la realidad, en la que los
su-puestos son funcionales o no, pero el que hayan funcionado
no garantiza su corrección absoluta, sino sólo relativa al acto
concreto en el que funcionó.

La mutabilidad de las categorías es posible porque el cuerpo
actúa permanentemente y los saberes se van diluyendo entre la
mar de nuevos movimientos. Las categorías lógicas son ejerci-
das a cada momento, en cada experiencia, en cada percepción;

§1.11 | 84 LA SOLEDAD



eso las refuerza y las convierte en indubitables, no se permite
que se difuminen ni que se desvanezcan en la nada del olvido,
su ejercicio permanente es el que no lo permite. Todas las
otras podrían no ser ejercidas (no con tanta frecuencia, por
lo menos), aunque correspondiesen a lo real, o serlo (aunque
no tan constantemente) aunque no correspondiesen (pero sí
tendrían que ser adecuadas a la parcialidad mundana en la que
se desenvuelve el Yo que las dicta). Esto es, en cada nuevo
ejercicio de cada categoría —dependiendo de la efectividad que
demuestre como resultado de su incidencia en lo real; esto
es, de su éxito o fracaso— ésta puede reforzarse o debilitarse,
y de muchos factores dependerá la gravedad de esto en cada
caso; más delante se especificará cómo, cuando se hable de los
conceptos en general. Por ahora baste decir que cada vez las
categorías son restituidas, es decir, que no son simplemente
aplicadas, como si —las mismas siempre— estuvieran dispuestas
a ese efecto, sino que son invocadas de tal manera que cada vez
que se concibe [se conceptualiza] una sensación ocurren nue-
vamente, son concebidas como integrantes del objeto mismo y,
así son tan emergentes en cada aparecer como el objeto mismo
ante el que estamos o como la vivencia en su conjunto.

La invocación restitutiva de las categorías resulta de la ape-
lación que hace al Yo la situación en la que se encuentra, en la
que es-ahora. Las apelaciónes que la aparición de tales o cuales
situaciones sensitivas hacen al Yo restituyen tales o cuales cate-
gorías que se han incorporado a partir de situaciones sensitivas
semejantes; es esta semejanza la que las relaciona [asocia] y la
que produce la invocación, la que llama a lo que se ha instituido
históricamente como efectivo para la consecución del descu-
brimiento que se busca. Cada vivencia del mundo [cada des-
cubrimiento de lo real en la concepción] es inédito; pero la base
sobre la que se descubre lo que pasa de nuevo [lo que es nuevo
en su paso] es la historia incorporada, categorizadora que ya ha
des-cubierto antes —en lo semejante1— a lo inédito-ahora.

1. Existe, entonces, la posibilidad de que las situaciones del Yo que es sean
tan poco diferentes [tan habituales] que la efectividad de las categorías que
se invocan no son alteradas, de tal manera que la facultad de la formación
y la busca de las categorías se ve atrofiada, y no permite una adaptación
fácil (o ni aún difícil) a otras situaciones —igualmente inéditas— que sí
difieren de lo cotidiano.

EL YO 85 | §1.11



Se ha dicho ya cómo se da la formación de las categorías; pero,
¿cómo se da la formación de los juicios? Aquí hay que tomar
en cuenta un factor que no se ha mencionado: mientras que
en el caso de las categorías se incluía sólo la parte del contacto
sensitivo con los entes de la realidad [lo perceptivo] (de tal
manera que su origen está en el ente que Soy, pero la causa
de ese origen no), en los juicios además se incluye lo que tiene
su origen y la causa de este origen directamente en el ente
que Soy [lo sentimental] —aunque igualmente mediado por las
capacidades sensitivas—.1

Empero, la judicatura no determina la concepción de lo
sensitivo en el ámbito de lo teorético2, sino en un ámbito que
apela, además de a la historia —y antes que a la historia— del
Yo, al núcleo vital del que se deriva lo que Soy: a la motivación
[a lo que mueve].

La motivación del Yo es lo que determina lo que Soy en el
sentido más vital de mi entidad. Determinación que va siempre
hacia el futuro, que está eternamente deviniendo. La motiva-
ción me impulsa a lo que hago [a la acción]: es la tendencia
del Yo hacia lo real, la parte del movimiento inter-activo que se
funda en Mí. La motivación [lo que me mueve] es lo vitalmente
determinante porque es lo que me hace, lo que constituye el
sentido último de cada momento del yo [de cada conocimiento
[de cada encuentro] de lo que hay allende], de la actualidad
sensitiva de la entidad, del ser Yo quien Soy permanentemente,
eternamente. La motivación es, ya en la consciencia, repulsión
y deseo3, pero se manifiesta en la concepción de lo sensitivo

1. Hay también una manera en la que lo sentimental puede entrar en el
alcance de lo categorial, pero de eso se hablará infra, en “El conocimiento
de lo que Soy”.

2. Un poco más abajo se abundará sobre esto, pero lo theorético [lo que se
contempla] se toma como designación por antonomasia de lo que hay en
el conocimiento de puro; del desinterés por la consecuencia efectiva de lo
que se conoce, del movimiento que implica solamente el abarcamiento del
objeto, más acá del juicio y la pro-yección vital.

3. El deseo es producto de la frustración de la motivación en su actividad; es
un movimiento fallido en su inmediatez. No es, por lo tanto, un movimiento
intra-corporal —que se realiza sin mediación—: es un movimiento que
tiende hacia lo que se me niega ontológicamente [hacia lo que no Soy]. La
repulsión es producto de la satisfacción de la actualidad de la entidad, es la
exigencia de su salvación. Es un movimiento de huida ante la amenaza: es

§1.11 | 86 LA SOLEDAD



como juicio. El juicio primario, el original, el que se presenta
siempre es el del agrado o el de la molestia. La apelación al
ente que Soy por parte de lo perceptivo (en un nivel básico), y
de lo consciente (en un nivel de lo reflexivo, en un estadio donde
lo sensitivo está ya-descubierto) y de lo sentimental provoca el
juicio cuando se comprende [cuando, a la vez, se entiende y
se sabe], pero también es provocado en la sensación misma y
concebido con ella en la actualidad de lo sensitivo, en el acto
mismo de la fundación de la consciencia [del conocimiento].

Hay dos momentos {ontológicos} judiciales ante lo que objeta
y que dependen de los momentos en los que se in-tiende la
entidad ajena. El primero es por la sensitividad bruta previa a
la concepción como sensación; este juicio es anterior al juicio
tal como se vio más arriba (que funda el sentido del objeto):
se identifica plenamente con la sensitividad [con la facultad
sensitiva] y no hay manera de modificarlo históricamente.
Juzga sobre el contacto más franco con lo otro de Mí. Lo que
manifiesta a la consciencia no es el agrado o la molestia como
determinaciones de lo objetivo, sino el placer y el dolor que
significan a lo sensitivo objetante.

El placer y el dolor sólo pueden darse ante la sensitividad
pura, sin importar si es extensiva o intensiva. En el acto
mismo de la sensitividad está el placerse o el dolerse. Más que
juicios, se trata de determinaciones sensitivas. A pesar de que la
determinación placentera o dolorosa es innata e inmutable y de
que toda sensitividad es placentera o dolorosa en sí misma, hay
grados de fuerza con los que se manifiesta, que son equivalentes
al grado de fuerza que tiene la sensación, el contacto con lo ente
(así allende como aquende). Los sentidos de la vista y del oído,
que abolen la necesidad de un contacto franco con lo entitativo
objetante (el contacto se da con el reflejo de la luz o con las
vibraciones sónicas que determinan los entes ajenos; pero no

un movimiento que rechaza lo que me niega ontológicamente [que rechaza
la posibilidad de no ser].

Toda la consciencia no tiene como fin otra cosa que posibilitar la
realización de ese movimiento (en ambos sentidos): toda la existencia se
funda en la satisfacción de la motivación: la consciencia es un medio del
ente que Soy para alcanzar lo otro de sí y aumentarse (garantizar su entidad
por los otros entes) y de separarse de lo que la desintegra y desaparece
(proteger su entidad de la amenaza de los otros entes). (cfr: “Lo que Soy
y lo que tengo”, pág. 117).

EL YO 87 | §1.11



es el ente mismo el que toca mi entidad, sino una entidad más
sutil, determinada por el ente ajeno que veo o que oigo) se mani-
fiestan a la consciencia con un grado de placer y de dolor muy
bajo, y esto cobrará relevancia cuando se trata del nacimiento
del pensamiento, y que será abordado infra (cfr. pág. 104).

El segundo momento judicial es el que se trató antes y que es
el que concibe el objeto como tal a la consciencia. El significado
para mí [el juicio del objeto] sucede a partir de la objeción sen-
sitiva en el momento de su concepción. El agrado y la molestia
son determinaciones de lo objetante en la concepción de su sen-
tido: se identifican con la concepción de lo sensible (así como
el dolor y el placer se identifican con lo sensitivo); son juicios
de los objetos (con un sentido transpresencial y translocal),
mientras que las determinaciones sensitivas del placer y del
dolor juzgan la sensitividad (que es acto presente y local).

La repulsión y el deseo son actitudes que acompañan siempre
al juicio que se concibe, pero no son ellos juicios, sino algo
que tiende a su realización, mientras que el juicio simplemente
concibe la ocurrencia en la consciencia de lo que apela al Yo y a
su motivación como molesta o agradable. Las actitudes se dan
en la entidad, pero se conocen en tanto que el estado de la exis-
tencia [el ánimo] está marcado por la busca de su resolución.
La actitud es la tendencia general a actuar lo que no es todavía
actual; su resolución es, justamente, la actualidad de a lo que se
tendía. La manifestación de la actitud en la consciencia es parte
conformante del estado completo de ella, como una concepción
general que, así, acompaña todas la concepciones particulares
y tiende a la realización de una actualidad proyectada corpo-
ralmente, de manera inconsciente [sin conocimiento de esta
proyección]. Muchas veces la ligadura entre el agrado y la
molestia y la actitud deseosa o repulsiva es tan inmediata y tan
fuerte que se descubre con claridad; las más de las veces, no es
así y la existencia toda se ve marcada por actitudes que tienden
hacia algo desconocido y difuso en el horizonte temporal.

A diferencia de lo que ocurre con las categorías, no son los
juicios mismos los que mudan con el tiempo y se modifican
con la historia. Por principio, las variaciones del agrado y la
molestia no se dan en sí mismos, sino tan sólo en su gradua-
ción: Puede haber, en efecto, diversos grados cuantitativos de
manifestarse estos juicios, pero no hay variación cualitativa. El

§1.11 | 88 LA SOLEDAD



agrado es siempre el mismo agrado y la molestia, la misma
molestia; estos grados sólo dependen de la gravedad con la que
lo que me objeta me importa. Lo que sí muda y se modifica
históricamente en el caso del juicio es la judicatura (es decir, la
motivación)1. La variación de la motivación se da porque ésta
encuentra su núcleo en la entidad del ente que Soy; es decir que
está integrada en el cuerpo. El agrado y la molestia que causen
ciertas situaciones o presentaciones en particular dependen de
la historia de cada una de ellas o de apelaciones previas de
vivencias situacionales semejantes. La motivación del Yo se ve
también determinada por el éxito o el fracaso.

La motivación absoluta es siempre hacia el bienestar; pero la
actualidad particular [situacional | in situ] del estar bien es la que
depende de las vivencias históricas y —como la incorporación
de las categorías— depende, a su vez, del éxito y de los fracasos
de los movimientos de deseo y de repudio que son instigados
por los juicios. Las configuraciones históricas de lo deseado y
de lo repudiado pro-vienen a la consciencia —a través de su
concepción— desde la incorporación de las situaciones y de los
objetos iguales o semejantes en la memoria-histórica del Yo.

La repulsión de algo por-venir depende del éxito de la re-
pulsión de lo ya-pasado similar, o de su fracaso; la satisfacción
del movimiento de repudio lo refuerza2; el fracaso de la repul-
sión no consiste en no alcanzar su plena satisfacción, sino en
encontrar en el movimiento repulsivo efectivamente satisfecho
un dolor mayor que el que se proyectaba recibir, y del que se
huía (esto incorporaría —paulatinamente— un repudio hacia el
movimiento que lo provocó). Un movimiento de repulsión sin
consumarse no puede fracasar. La frustración no es un fracaso:
lo es el dolor vital consecuente de su movimiento.

El deseo, que nace de la frustración, se mantiene con ella; su
satisfacción debiera apaciguarlo (cuando se trata de un deseo
vital) o extinguirlo (cuando se trata de un deseo casual). Su
fracaso consiste en que el movimiento del deseo provoque un

1. La judicatura no es otra cosa que la motivación; empero, se referirá a ésta
con aquélla cuando se trate solamente de lo relativo al juicio (la motivación
es mucho más abarcante). Es decir: la motivación, en tanto que referencia
judicial, se llamará judicatura.

2. Es decir que si el movimiento de salvación que ha sucedido tiene éxito,
no en su ejecución, sino en la salvación y satisface así la motivación vital,
entonces es satisfactorio y se refuerza el movimiento in situ.

EL YO 89 | §1.11



dolor vital más grande que el placer a que se tendía. Todo
movimiento que se dirija conscientemente hacia lo otro de mí
parte del deseo; el trabajo [cualquier movimiento mío que tien-
da hacia cualquier ente de lo real, y que yo sea consciente de
él] pasa por el estadio del deseo antes de realizarse. El éxito del
deseo es la modificación de lo real, del ente que está más allá de
mí para mi bienestar, para la consumación del deseo (el deseo
se consuma en su satisfacción)1; es el aplacamiento o extinción
de la molestia de la ausencia de lo deseado. En efecto, el deseo
no aparece solamente hacia el exterior [extensivamente], sino
que también se manifiesta desde el interior [intensivamente].
El deseo es, a la vez, el sentimiento molesto de mal-estar y la
percepción (y también, en su caso, la proyección del bien-estar)
que es agradable a esa molestia porque la extingue. El deseo,
pues, se configura en este juego, en el que el instinto innato [la
configuración corporal con la que ya se nace] es el instructor
primario. La molestia del cansancio es el deseo del agrado del
descanso; la molestia del hambre es el deseo del agrado del
alimento; la molestia de la mentira es el deseo del agrado de
la verdad [es la filosofía]; la molestia de la insuficiencia es el
deseo del agrado de la alteridad; etcétera. Es decir que el deseo
provoca molestia intensiva (de un sentimiento juzgado molesto)
y agrado extensivo (de una percepción juzgada agradable).

El fracaso de ambos (de la repulsión y del deseo) no es su frus-
tración: es el dolor. La no realización satisfactoria de cualquiera
de estos movimientos básicos no es suficiente para hacerlos
fracasar, para hacerlos debilitarse en su concepción, para hacer
que se incorpore una repulsión al movimiento que demandan.
Esto se da solamente cuando la realización (total o parcial) del
movimiento a que impelen provoca un dolor. El debilitamiento
de un deseo, o de una molestia extensiva [objetiva] implica una
repulsión hacia la realización de ese movimiento. Sólo el dolor
puede hacer fracasar la motivación.

La concepción de lo consciente (a partir de lo sensitivo que
apela —en su contacto— al Yo) es —además de categorizado [de
determinado en su conocimiento teorético]— juzgado desde la
motivación del ente que Soy; y así —ya-concebido— ocurre a la
consciencia. De tal manera que no sólo se conoce lo que hay en

1. Hay deseos inconsumables, que son los deseos vitales.

§1.11 | 90 LA SOLEDAD



el mundo, sino lo que hace a mí del mundo. El sentido de todo
lo en la consciencia depende de ambas cosas —aunque, prima-
riamente, del juicio—. Cada percepción y cada sentimiento (y,
por ende, cada pensamiento) son siempre juzgados —aunque en
muy diversos grados— como agradables o molestos; el agrado y
la molestia son manifestaciones de la motivación hacia las con-
cepciones particulares; el deseo y la repulsión son las actitudes
[tendencias motivacionales] básicas a que impelen el agrado y
la molestia. La concepción del juicio de lo que en la consciencia
ocurre es lo que perfila el ahora de la existencia-consciencia;
es lo que llama al ente que Soy —en el acto mismo de ser— a
realizar-se; el Yo —eternamente actual— se realiza en sus actos
por mediación del yo-consciencia [el ente se actúa [actualiza]
en la realidad por mediación del existente]. El juicio de cada
sensación descubre lo que cada objeto y cada sentimiento
significan para la motivación y, al mismo tiempo, provoca mo-
vimientos de respuesta [provoca la responsabilidad] del Yo (que
perennemente responde a la perenne apelación del yo) [(que es
perennemente responsable)]. La consciencia, en su concepción,
es manifestación del Yo, y, en su existencia, es apelación al Yo.

§12Todo lo que se concibe (así las percepciones como los sen-
timientos) se refiere a algo que se sucede ahora {en la exis-
tencia}, a algo que hay en el ente que Soy actualmente [en acto].
Lo en la entidad es el factum de ser; lo en la existencia es el fac-
tum de existir [lo en la consciencia es el factum de conocer]. En
la consciencia las sensaciones trascienden su actualidad; exis-
ten [son conocidas] más allá de su aparecer presente: son pre-
yectadas y pro-yectadas por la concepción [conceptualización]
de lo consciente (categorización y juzgamiento de lo sensitivo y
lo sentimental). Ambos (las categorías y los juicios) son deter-
minaciones conceptuales. Pero, ¿cuál es el comportamiento ge-
neral de los conceptos?, ¿cómo es su manifestación que permite
este encuentro con lo pasado y lo futuro de lo objetivo?

La consciencia es el conocimiento. El descubrimiento de lo que
hay en el mundo se da en la consciencia y, de ahí, se instituye
(se aprende o se incorpora) de lo conocido a lo corporal. Cada
acto sensitivo del cuerpo se manifiesta en la consciencia en sí
mismo; la actualidad sensitiva es, en primer lugar, la actualidad
de la consciencia. Es de suponerse que, en un primer momento,

EL YO 91 | §1.12



la sensitividad y la consciencia se identifiquen cabalmente.
La concepción [conceptualización] de lo sensacional es lo que
dota de sentido —así lógico como vivencial— a lo sensitivo. El
juicio sobre lo sensitivo se ejerce siempre, la actualidad de la
sensación —todas y cada una de ellas— es, como tal, agradable o
molesta y no necesita de ningún aprendizaje para juzgarse. Las
categorías son históricas por completo, aunque dependientes de
la facultad sensitiva innata [de la configuración sensitiva con la
que cada contacto inhiere a mi entidad].

La concepción es el nacimiento a la consciencia de la sensación
como dotada de sentido, y esta dotación le viene directamente
de la historia. Un concepto es lo que —en cada momento— se
concibe de lo que es; y lo que es viene a la existencia por la
actualidad de la sensitividad de lo que Soy (así intensiva como
extensivamente). En la consciencia, que es la actualidad de la
sensitividad, todo es devenir; no hay presente, todo es ya pa-
sado y evanescente; la temporalidad es una cualidad ontológica
de la existencia, no de la entidad. Pero el incesante pasar de
las sensaciones no conformaría un conocimiento certero ni uno
como el que cada quien puede apreciar en su propia existencia.
Por la consciencia, la actualidad sensitiva viene a la existencia
como temporal, como sucesiva y es sólo en el conocimiento en
el que se funda el tiempo de lo que existe. Pero esta sucesión
interminable e incesante de lo que se siente es arrancada del
burdo devenir de la temporalidad gracias a la concepción, en
la que se dota de sentido formal y semántico a lo sensitivo. El
concepto destaca a lo que funda la consciencia [a la sensitivi-
dad] de la mera sucesión insensata y lo fija en la continuidad
y en la constancia de su existencia y de la existencia de lo
que le semeja. La institución de entendimientos y saberes en el
Yo que soy permite que, ante la apelación de lo nuevo inédito
(cada sensación lo es, cada momento lo es) resurja la historia
de lo que me ha tocado y encuentre en lo que ahora me
toca un sentido, que ha sido previamente descubierto, al que
ya se ha habituado. La concepción, pues, convierte lo que de
otra manera sería una necia sucesión sin sentido en un mundo
habitable, en el que lo que Soy puede realizarse más allá de su
presente y de su localidad.

El descubrimiento de lo que hay en el mundo [de lo que
existe] como objeción a lo que Soy se da como una interacción

§1.12 | 92 LA SOLEDAD



en la que la curiosidad de mi entidad interroga a lo que sucede
en el movimiento mío y suyo y descubre de esta manera las
determinaciones que, en tanto objeto, tiene lo que me enfrenta.
Lo que se va descubriendo es la objetividad de la entidad
ajena; es decir que lo que entitativamente toca a mi cuerpo,
en mi consciencia existe como un objeto; la objetividad de lo
entitativo otro de mí es su manifestación en mi conocimiento
[la objetividad de lo entitativo otro de mí es su manifestación
en tanto que adecuada a mi sensitividad]. Se descubren así sólo
las cualidades objetivas de lo entitativo; esto es, lo que se me
presenta de ello en tanto objetándome solamente, sin contar con
lo que se manifiesta desde la sujeción de mi propia entidad.

La curiosidad es la disposición a encontrar lo que hay en el
mundo. El descubrimiento se puede dar de manera plenamente
consciente o sólo parcialmente consciente; en el primer caso
se trata del aprendizaje del entendimiento; en el segundo, de la
incorporación de la sapiencia1. La participación de la consciencia
consiste en la mediación, es poner de manifiesto la existencia
de lo objetante al Yo y, por lo tanto, apelarlo de manera que
dicha objeción provoque a la motivación de lo que Soy; ese
movimiento que se provoca es el que se instituye en lo que Soy,
si ha tenido éxito. Su fracaso implica el intento de un nuevo
movimiento hasta que el motivo se satisfaga o hasta que el costo
del intento suponga una repulsión mayor que el deseo que se
manifestó en un primer momento. La curiosidad es, entonces,
una actitud de receptividad ante la manifestación de lo que
existe en el mundo, que está siempre activa; es la receptividad
por excelencia de lo otro de mí. Recibir la objetividad del ente
otro no es solamente encontrarse con su sensación (no se agota
en ello —violencia bruta en la que mi existencia se funda por

1. Convienen un par de aclaraciones: a) no es que lo que se aprenda se
instituya en un ente distinto del cuerpo en el que se incorpora el saber, sino
que, dada la cualidad sutil del movimiento que significa el conocimiento,
el aprendizaje —plenamente consciente— es también más sutil, mientras
que la incorporación se refiere a movimientos más efectivos o a cambios
más arraigados en el estado corporal (el fundamento de la concepción) de
manera que no es consciente su aplicación, ni tampoco su presencia en
el momento de que lo sensacional es concebido. b) La incorporación de la
sapiencia “parcialmente consciente” se refiere a que, en la determinación
del movimiento a incorporarse interviene el conocimiento en tanto que
manifiesta la situación en la que la realización tal es posible, y no porque
conceptualmente se determine lo que se incorpora y cuándo.

EL YO 93 | §1.12



lo ajeno que me toca—), sino que pasa por descubrirla más allá
del ahora sensitivo que lo intiende a lo de Mí y lo manifiesta
en su existencia, es hallarlo en sus razones [en su principio
y su finalidad] y sustraerlo del devenir de lo sensitivo para
entenderlo como un ente entre entes considerando sus mutuas
relaciones y condiciones, y con un significado para lo que Soy
(esto es, como un motivo de deseo o de repulsión, que me hace
tender a o huir de él).

La actitud de curiosidad es expectante. Se espera lo que pueda
ocurrir con el objeto que se tiene enfrente. La expectación es
la condición del descubrimiento porque éste se da, de manera
impersonal, i. e., no es hecho ni invocado por la voluntad del
cognoscente; lo que se manifiesta de lo otro cabe esperarlo
desde sí mismo (en tanto que es en el contacto —y no más
que en ello— en el que se me da), y las conjeturas han de
buscar su verificación1. La interrogación no es concomitante al
descubrimiento, es un momento previo que es proseguido por
la expectación de la respuesta del objeto. La actitud curiosa es
receptiva, es decir que con ella se tiene una especial disposición
por instituir lo que ocurre en el mundo, pero esto no implica
que cualquier otro movimiento no instituya también lo que
sucede en su ejecución, pero cuando es así lo que se instituye
no es tanto lo en la consciencia, sino el ejercicio de lo que se
hace [no tanto se aprende, cuanto se incorpora]. Cuando hay
una ocupación de la consciencia por la actividad del trabajo,
no se conoce tanto lo que hay en el mundo cuanto se repara
en realizarse por la actividad del cuerpo [por la actividad de
ex-tender lo que Soy].

Cada movimiento se instituye (así consciente [aprendido],
como inconsciente [incorporado]), pero su determinación en
la concepción de lo sensacional depende de la fuerza de la
institución. Entre más reciente, más fuerte; pero esa fuerza se
pierde con el tiempo, que sustituye incesantemente el conteni-
do de la existencia. El nuevo ejercicio del movimiento que se

1. Dice bien Heráclito que «Quien no espera lo inesperado no llegará a
encontrarlo, por no ser ello ni escrutable ni accesible» (DK B18). La actitud
curiosa es atender a lo que llegue a pasar, esperar algo que no se sabe qué
es y que, por lo tanto, no puede determinarse con anticipación. Aquello
que no se puede encontrar si no se estaba ya preparado para recibirlo, sin
saber de qué se trataba, ello es lo que se descubre de lo que me objeta (la
manifestación de su comportamiento y, así, de su propia motivación).

§1.12 | 94 LA SOLEDAD



ha instituido aumenta o devuelve la fuerza de la institución
arrebatada por el devenir. La curiosidad permite instituir con
mayor fuerza lo en la consciencia [permite un mejor aprendiza-
je] (pues es de suyo una actitud receptiva); la expectación lo es
de la manifestación instituible, así del movimiento propio como
de la contemplación del movimiento ajeno. Lo ya instituido y lo
ya instinto [las instancias de lo que Soy] conciben lo que ocurre
ahora por su restitución, por el reaparecer del sentido que se
descubrió ya en la historia.

La concepción [el concepto] que tengo de lo objetante es
lo que me permite darle forma y sentido a la sensitividad.
El concepto [el resultado del acto conceptivo] im-plica en la
manifestación sensitiva actual toda la carga histórica de lo que
Soy y, por lo tanto, también prevé lo que le seguirá. Es decir que
la concepción de lo sensacional lo pre-yecta a su pasado y lo
pro-yecta a su futuro, al mismo tiempo que lo significa —para
Mí— proyectivamente [me proyecta situacionalmente ante la
objeción que representa]. El pasado y el futuro se dan sólo
en el conocimiento [en la consciencia | en la existencia], son
una su-posición del objeto mismo [se subponen a lo sensitivo
mismo]. Es esta suposición pre y proyectiva la que se refuerza
o se debilita con el movimiento que resulta de la concepción
del objeto ahora y, por lo tanto, el concepto mismo (síntesis de
lo categorial y lo judicial) del objeto. También ocurre que la
suposición se dé después de la concepción objetiva, que nazca
de una conjetura y que, entonces, se expecte la ocurrencia de tal
o cual cosa, con lo cual se instituye progresivamente (conforme
se ejerce y se refuerza) la concepción consecuente; es decir que
la suposición que nace después de la concepción se va —por
la repetición de su ejercicio— paulatinamente incorporando-
aprendiendo. La formación de la conjetura sobre la que se basa
la suposición a posteriori, así como su cualidad no competen
a este estudio, en el que sólo se quiere indicar la estructura y
alcance de la concepción objetiva. Hay que señalar con cierta
insistencia, en cambio, que el concepto de un objeto se va
instituyendo y modificándose gradualmente; deviene junto con
el cuerpo que Soy, con el que cada uno es.

Tanto los juicios cuanto las categorías son determinaciones
conceptuales. El concepto [la concepción] dota a lo sensitivo
de un sentido lógico y de un sentido vivencial y lo trasciende

EL YO 95 | §1.12



de su actualidad; lo sensitivo es un acto del ente que Soy, el
conocimiento [la consciencia] nace de esa sensitividad. Cuando
conozco, conozco lo que me toca. Pero la consciencia no sólo
es el devenir incesante y bruto de lo sentido, la consciencia es
temporal; esto es, contiene lo pasado y lo porvenir en el seno
mismo del acto presente al que está arraigada por su fundación
en lo entitativo (y la entidad es eterna presencia). En el conoci-
miento existe lo que en la actualidad ya no es [el conocimiento
es trans-presencial]; lo que existe en la consciencia no deja de
existir luego del ahora, sino que se desvanece conforme deviene
lo siguiente, va perdiendo densidad ontológica [va pasando] lo
que había en la existencia. La concepción [conceptualización]
de lo sensible va mucho más allá; es, en cada momento, traer
lo pasado y lo futuro al ahora de la consciencia [es preyectar y
proyectar lo objetivo] y, así, manifestarlo al Yo que soy. Se trata
de poner lo que fui en la actualidad {sensitiva} de ser {Yo}: Es
conocer lo que me toca como objetante, no sólo como objeción;
es, en este sentido, entenderlo como un existente particular
en su aparición y en su función, y como diferente del resto,
darle una particularidad respecto de lo otro que se me da en
el mismo acto de lo sensitivo; es comprender lo que significa
este objeto para mi Yo en la consecución de la única meta que
persigue: el bien-estar.

Los objetos ya concebidos, entonces, adquieren un signifi-
cado para Mí. La motivación, que es la que se manifiesta a la
consciencia como juicio (placer-dolor, agrado-molestia), como
deseo, como repulsión o como actitud, es la tendencia de lo
que Soy a alcanzar lo ajeno para satisfacer su postulado (el
bienestar). El sentido último del conocimiento de lo que es, es
justamente encontrar la manera de realizar-me, de encontrarme
en una estancia buena. Esto es lo que se persigue con el
conocimiento. El conocimiento [la consciencia] manifiesta a lo
que Soy lo que es, y lo que Soy manifiesta su motivación a
la consciencia para poder encontrar lo que lo faculte para la
satisfacción de su entidad, para la consecución de su bien: segur
siendo y ser más. El sentido de la existencia desde mí es el
terreno sobre el que crece todo el conocimiento. Encontrar a lo

§1.12 | 96 LA SOLEDAD



que es para poder realizar lo que Soy: he ahí el fundamento de
la existencia… el sentido último del mundo1.

Empero, para encontrar en el mundo mi realización es nece-
sario tratar de entenderlo {al mundo} desde sí, encontrar cómo
es, cuál es su razón. Pero no es posible encontrarla en la entidad
del objeto (inalcanzable siempre), sino en la existencia fundada
por mi sensitividad en cuyo acto se in-tiende lo que es ajeno,
pero esta in-tendencia lo es de lo adecuado a mi sensitividad.
Lo que es, es actual; lo ente es el acto de ser lo que se es. Lo
que los cubre y guarda en su entidad de la mía es mi separación
de ellos, que es la de ellos conmigo; separación que sólo me
permite encontrarlos cuando y como me con-tactan. Este con-
tacto es la manifestación de lo que ellos son que se me descubre;
la institución de esto des-cubierto y su posterior restitución
cuando lo invoque algo semejante, eso es el concepto. Tener un
concepto de algo es conocer su razón [su ratio]2.

En el mundo —que se conoce, que existe— se habita, y esta
habitación [habituación] se va formando por la constancia en
el encuentro con situaciones siempre semejantes. Habitar algo
es tener seguridad proyectiva de su acontecer; lo habitual es lo
que ya no me pide un movimiento consciente para entenderlo,
es lo que ya se sabe [lo incorporado]. El conocimiento de
sus rationes es efectivo —no importa si corresponde con la
realidad o no—. La seguridad que me brinda la habitación es
la seguridad de lo futuro de mi entidad, la conservación de
los hábitos es una tendencia de sobrevivencia (excepto que
se manifiesten como una amenaza). La incertidumbre es en sí
misma una amenaza porque la preyección y la proyección de
lo que me objeta no es fija, el pasado y el futuro, la efectividad
del objeto no están determinadas ni, por lo tanto, seguras. La
seguridad de la no destrucción permite la calma. Lo habitual es
el regreso a lo que ya he sobrevivido y es, así, la seguridad de
la sobrevivencia futura.

1. Es último en tanto que más allá de él no hay ya sentido. Cfr. “El sinsentido
de vivir”, pág. 324.

2. Con esto no se quiere decir que tal razón sea efectivamente correspondiente
con lo que ello es en la realidad, sino que está en la consciencia, que se sabe
o se entiende (o, si ambas, se comprende) su sentido, el origen y la finalidad
con los que se dan y, así, se determina la posible interacción.

EL YO 97 | §1.12



El saber de lo que hay en el mundo me permite encontrarme
con lo que me depara de manera tanto más habitual cuanto más
sepa, cuanto más entienda de él. El conocimiento in-tiende lo real
en mí (como mundo) y permite así la ex-tensión Mía en lo real
al realizar mi habitación. No tratar ya de habituarme al mundo,
sino de hacer al mundo habitual a mí: eso es el trabajo.

Los conceptos convierten a lo efímero sensible (siempre
evanescente) en un mundo en el que se puede anhelar y temer,
en el que los objetos tienen un sentido desde sí y uno para mí:
lo convierten en habitual, implican en los objetos su trayectoria
pasada y futura, su-ponen su origen y su destino y, así, le
brindan su conocimiento, pero nunca su facticidad. Es decir, que
por mucho que en la concepción se determine el conocimiento
del objeto, éste es sólo en su sentido, en su razón. Pero esta
razón puede ser falseada o verificada en cada momento, pues
el fundamento de la concepción es la sensitividad, que es acto
[que es real] y esto nunca se puede determinar desde mí, sino
que cada ente lo es desde sí. En efecto, uno no se halla jamás
en la posesión de la entidad [del fundamento de la existencia]
ajena, aunque bien puede hallarse con lo verdadero…

El problema de la verdad

§ 13 Si la concepción de lo sensitivo, su sentido, su forma, su
saber, su entendimiento, su conocimiento surgen sólo des-

de el yo, ¿cuál es la delimitación de lo cierto y de lo falso? ¿Có-
mo se llega a la seguridad de la habitualidad? ¿En qué sentido
puede hablase de verdad?

La verdad no es una determinación entitativa, sino que se
refiere sólo a lo que se conoce [a lo que existe, a los objetos].
Pero, así mismo, no hay una cualidad objetiva que determine la
verdad en su apariencia, no hay objetos verdaderos ni objetos
falsos y bastante menos hay entes verdaderos ni entes falsos. La
cualificación veritiativa no pertenece a lo tangible. No hay en la
sensación nada que pueda designarse de una o de otra manera,
no es en el ámbito de lo entitativo ni del fundamento sensitivo
de lo existente en donde se puede encontrar el fenómeno ni
el discernimiento de lo verdadero y de lo falso. El problema
de la verdad compete solamente al momento ontológico de

§1.13 | 98 LA SOLEDAD



la concepción y al movimiento que se realiza a partir del
conocimiento concebido así.

La verdad no es un fenómeno primigenio, que se dé junto con
los objetos en su apariencia; no se manifiesta en la seguridad
de la percepción ni se conoce como una determinación de lo
existente. La verdad se da siempre como corrección de lo falso: es
un movimiento que niega —y corrige— el error. La falsedad es el
primer estadio de la consecución de lo verdadero. La posibilidad
del equívoco es la que muestra la necesidad de la verdad como
un descubrimiento de los objetos del mundo más profundo de
aquél que se detiene en la patencia de las manifestaciones sen-
sibles de lo ente, del que se conforma con la inmediatez que se
muestra efectivamente con la fuerza de lo ahora-percibido.

Por medio de la dotación de sentido [de la concepción], el ob-
jeto se pre-yecta y se pro-yecta. Estos movimientos eyectivos, al
mismo tiempo que extienden el ahora sensitivo, lo alejan de la
seguridad del arraigo en lo actual, de la eternidad inconcebible
(y, por lo tanto, inefectiva) de lo entitativo. La apelación a lo que
Soy y a su historia en el momento de la concepción de lo en la
consciencia es el movimiento por el que se le su-pone el sentido
de lo que nos objeta. Es este movimiento el que funda el pasado
y el futuro de la existencia. Pero el acto de lo sensitivo tiene
una vinculación entitativa con lo otro de mí por el contacto,
mientras que la concepción se da por lo histórico instituido e
instinto en lo que Soy, y no tiene, por lo tanto, ninguna relación
franca con la actualidad entitativa de lo objetante, y aún más,
toda su razón radica en justo eso: en poder trascender el acto
presente y llegar a lo que ya no es y a lo que no es todavía.

Así, inevitablemente el movimiento de concepción objetiva
su-pone en los objetos determinaciones categoriales y judicia-
les; tales suposiciones tienen asidero en la historia del Yo. Mi
historia, evidentemente, no pude ser omniabarcante, sino que
se tiene que ceñir estrictamente a lo que le toca; y ni aún esto
le conviene totalmente, porque lo instituido tiene un carácter
perennemente evanescente (que tendría que ser ejercido para
reforzarse y no desvanecerse, pero aún el ejercicio no puede
decirse que lo sea de lo instituido primero, pues siempre hay
algo ya perdido). De esta manera, no hay garantía alguna de
que la historia en la que se basa la concepción corresponda con
lo objetivo en su existencia.

EL YO 99 | §1.13



La formación de las categorías y de la judicatura —como se
dijo más arriba— se da por el ensayo y el error del éxito o
del fracaso, su ejercicio no es solipsista: es un movimiento, y
los movimientos actúan en la realidad, inciden en ella. Todo
movimiento extensivo implica inter-acción entre la actualidad
del Yo y la actualidad del ente ajeno. Las suposiciones de los
objetos que se conciben no se agotan ahí mismo, sino que son
verificadas o falseadas por su efectividad [por su consecuencia
efectiva] en la actuación que a partir de ellas se ha determinado,
por que el resultado del movimiento —que se ha satisfecho— sea
o no correspondiente con lo que se supuso. La corrección de ese
movimiento implica la corrección de la concepción {del objeto}
que fracasó y esto es lo que principia la busca de la verdad.

El ingenio es un instinto que consiste precisamente en
suponer en los objetos algo que no ha sido antes dado a la
historia. La preyección y proyección conceptiva pueden ser una
simple restitución de lo que ya ha pasado o una deducción del
ingenio a partir de esa restitución. En la corrección de lo que ha
fallado, el ingenio practica una su-posición eyectiva1 a posteriori
y consciente, lo que motiva nuevamente al Yo, que realiza un
nuevo movimiento que de igual manera verifica o falsea la su-
posición y, por lo tanto, refuerza o debilita la concepción. Que la
verificación de los conceptos se dé en el movimiento entitativo
real de mi Yo, significa que se da como una interrogación de la
realidad. El fin del movimiento nuevo no es encontrar la verdad,
sino realizar con éxito lo que antes ha fracasado, pero para
esta realización hay que descubrir primero conscientemente las
determinaciones objetivas involucradas y este descubrimiento
(que es la corrección de la falsedad: la verdad) se instituye.
La corrección de lo que es negado por la efectividad del
enfrentamiento con el mundo es, así, una necesidad instintiva;
el instinto del ingenio es lo que permite ex-tender la objeción
de lo que me apela sensitivamente por medio de la eyección.
El funcionamiento de la consciencia es el encuentro con el
mundo, pero encontrarlo es encontrarlo en su efectividad, en la
concepción verdadera de su existencia; de otro modo no habría
caso, y todos seríamos dementes que esperan efectos por actos

1. En adelante, cuando se hable simplemente de “eyectivo” se entenderá tanto
lo preyectivo cuanto lo proyectivo.

§1.13 | 100 LA SOLEDAD



que no los provocan, y que morirían en la desesperación de no
encontrarse con la satisfacción de su deseos y necesidades.

La verdad de un concepto que jamás ha sido errada no
se puede decir que es verdadera, sino sólo por extensión. La
concepción de un objeto que jamás ha fracasado simplemente
forma parte de él, no se manifiesta como una concepción
subjetiva hasta en tanto no haya una escisión que, por el
fracaso (efectivo en la vivencia o posible en la imaginación),
haga imposible la concepción que se tiene aún cuando el objeto
permanezca. Un concepto se falsea cuando lo que no debería
suceder —dado el sentido con el que se ha concebido algo—
sucede (lo cual excluye de la existencia este sentido), mientras
que el objeto permanece existiendo: se escinde el objeto de su
concepto, se separa lo que existe de lo que no. El encuentro
con lo que se opone a nuestra concepción nos hace conocer de
ella, nos la manifiesta como algo que está en la determinación
nuestra del mundo, lo que antes no es posible1; se hace patente
la disociación entre lo que de mí le llega al mundo y lo que el
mundo desde sí me manifiesta, evidencia lo supuesto, que antes
se confundía con la apariencia del objeto mismo.

La verdad, entonces, es siempre positiva, pero —también siem-
pre— nace como respuesta a la negación. El mundo existente
niega la efectividad de lo que hay en la consciencia como objeto-
ya-concebido y, después de este fracaso, el Yo su-pone la nueva
determinación objetiva que al final se verificará o se falseará.
La fuerza que adquieren los conceptos y la judicatura depende,
pues, de la repetición de su ejercicio; esto es, de la mayor
verificación de su efectividad. Pero la consecución efectiva de lo
que se busca a partir de una concepción específica no quiere
decir que eso garantice una correspondencia con lo real, sino
sólo con lo que me ha tocado; garantiza, sí, una efectividad en
el mundo hasta ahora, pero este mundo nace de mi sensitividad
y de las relaciones entre ellas que he descubierto y de ninguna
manera se puede pretender que alcancen lo que son desde sí

1. No se trata de que el fracaso en la actualidad del ente que Somos sea la
única manera de volvernos conscientes de las concepciones que determi-
nan nuestra existencia, también se le puede oponer un pensamiento, una
imagen, o la palabra de otro, pero lo que aquí se describe es la operación
básica que manifiesta el discernimiento de lo que es verdadero y de lo
que no a la consciencia.

EL YO 101 | §1.13



los entes. La fuerza que da la verificación a los conceptos es
la que los vuelve verdaderos en el ahora de la consciencia y
proporciona la seguridad en la determinación de lo porvenir a
partir de ello (determinar que el sol saldrá mañana y actuar sin
la preocupación de que no sea así, por ejemplo).

La verdad no es una correspondencia entre lo conocido y lo
real [entre lo existente y lo ente]. Ninguna relación tal puede ser
verificada; la verificación ocurre solamente en el ámbito cons-
ciente y ahí es donde tiene toda su determinación la verdad. La
no correspondencia de lo concebido en la existencia con lo ente
en lo real falsea el concepto, pero esto no quiere decir que un
concepto no falseado efectivamente corresponda a la realidad. El
descubrimiento de lo que hay en el mundo es la determinación
de las rationes de lo objetivo, de tal manera que es imposible
sugerir que lo que se encuentra en el conocimiento de lo
existente corresponde igualmente a lo ente, aunque resulte de
una interacción entitativa, puesto que es siempre lo sensitivo
lo que funda el conocer. La efectividad de lo concebido [del
concepto] asegura que lo que se eyecta del objeto sea verdadero;
es decir, se verifique; la verificación es el movimiento en el
que ocurre en el mundo lo que se proyectaba que ocurriría. Es
esa la operación de la verdad: en la consciencia, asegurar lo
que se concibe en su efectividad. Pero, entonces, un concepto
puede ser verdadero y al mismo tiempo no corresponder con lo
real; y seguiría siendo verdadero hasta que se falsee [hasta que
se descubra el fracaso que implica esa {previa} verdad], porque
la verdad es una determinación conceptual. No se puede decir
que lo que antes se pensaba efectivamente verdadero y ahora se
descubre falso ha sido siempre falso, porque eso es hacer de la
verdad una cualidad objetiva [que objeta como sensitiva], cuan-
do se trata de una cualidad subjetiva [que sujeta a la concepción
del objeto]: era, antes, verdadero, pero se ha falseado.

§ 14 Hay un caso particular en la manifestación de la verdad: el
discurso. En el discurso que se pretende verdadero, lo que

objeta al Yo quiere encontrar en sí mismo su verdad o su false-
dad; pero estas cualidades pertenecen sólo al sentido de un ob-
jeto, no al objeto mismo. Sucede que el discurso tal pretende ser,
en sí mismo, un sentido que objeta, más que un objeto con sen-
tido. Aquí el movimiento verificativo tendría dos momentos: el

§1.14 | 102 LA SOLEDAD



primero es el mismo que con todos los objetos no discursivos:
concebir el sentido del lo objetante sensitivo. Es decir que, a
partir del entendimiento y de la sapiencia [de la historia] del
Yo, se le encuentra {a lo que objeta como sonido} un sentido y
se concibe este sentido exactamente del mismo modo que el del
resto de lo sensitivo.

Se trata de un primer momento veritativo porque que el
sentido del discurso —que se manifiesta sensitivamente como
sonido— es concebido completamente desde Mí y desde mi his-
toria. Todo lo que me llega de los entes ajenos es la objetividad
sonora, pero ésta —como todo lo sensible— no tiene sentido en
sí, sino que el sentido lo es sólo en la consciencia, y para eso
tiene que concebirse desde el que escucha (de otro modo —si
el discurso tuviera sentido en sí mismo— cualquier palabra de
cualquier idioma se entendería sin necesidad de aprenderlo [de
instituirlo en la historia del Yo]). La diferencia es que el discurso
que se pretende verdadero no se significa a sí mismo como la
objeción que es, sino a un sentido que conviene a los existentes
que no son él, a cosas distintas del sonido. La objetividad
sonora de las palabras sólo importa en el momento en el que
se descifra el sentido del discurso. Es ésta la primera instancia
de concepción, y es entonces que hay cabida para el equívoco:
el sentido que se conciba ante la objeción del sonido de las
palabras no tiene que corresponder al sentido que concibió
quien emita las palabras que se escuchen; pero esto es lo mismo
que sucede con cualquier concepción objetiva.

La segunda instancia veritativa viene en el momento en el
que se concibe el discurso que se escucha y que, como discurso,
es en sí mismo sentido, lo que significa que se refiere a algo
que difiere de sí, que es la suposición que debería acompañar
a un existente, pero sin la manifestación del existente. En el
discurso acontece la inversión de la efectividad de lo objetante:
no es un objeto al que se le sub-pone un sentido, sino que es un
sentido al que se le super-pone un objeto. Aquí la verificación
es distinta; no se trata de la efectividad de la actualidad de un
objeto, objetos o situación dada, sino del efectivamente darse
de un objeto, objetos o situaciones; es decir que no se tiene una
objeción de la que se espere que efectivamente se manifieste de
tal o cual manera, sino que se tiene un sentido que espera por
encontrar la objeción en la que se encuentre él efectivamente.

EL YO 103 | §1.14



Por supuesto que puede haber un discurso que hable con pre-
tensión de verdad sobre un objeto dado ahora, como cuando se
dice que “este gato es negro”; pero el sentido del discurso (que
es el discurso mismo) no implica el estar ahí del gato, uno puede
escuchar de espaldas esa afirmación y concebir su sentido y
aún así tendría que voltear y verificar la existencia del gato.

Todo lo discursivo tiene, por lo tanto, una verificación
pendiente. La dimensión discursiva implica un nuevo ámbito
de la falsedad: la mentira. Con la palabra [con el pensamiento]
es posible mentir, engañar no sólo a los otros, o los otros a mí,
también yo a mí mismo. Hay casos en los que la verificación y el
discurso son simultáneos (como cuando alguien dice “este gato
es negro” al momento de ver al gato), en este caso se trataría
de manifestar discursivamente la concepción que se vive de
lo efectivamente existente, pero aquí el equívoco verificativo
consistiría en la concreción lingüística de lo conceptual [en la
designación de lo que se concibe]; es decir, yo puedo concebir un
gato negro y decir, por equívoco, que es blanco; yo puedo decir
“tengo miedo” cuando estoy angustiado, puedo decir “me duele
el estómago” cuando en realidad es el intestino, pero aquí la
falsedad estaría en la designación discursiva de lo concebido, no
en la concepción misma que se quiere ex-presar. La mentira
sería la no correspondencia efectiva [el que no refieran a la
misma efectividad en el mundo] entre el sentido de lo que se
concibe en la existencia y el sentido de lo que se dice y que
es, más bien, el sentido de lo que se escucha. La designación
de lo conceptual-existente con un concepto-palabra siempre
será, en mayor o menor medida, equívoca, puesto que las
concepciones son nuevas en cada ocurrencia, mientras que las
palabras —y es esa su gran maravilla— son siempre las mismas
y, también, porque las concepciones se agotan en su ocurrencia
en la existencia en que se fundan, mientras que las palabras se
encuentran en el mundo y apelan a cada cual de acuerdo con
su propias instancias. La falsedad de los discursos referidos a lo
que actualmente me ocurre es la mentira, y proviene siempre de
un equívoco en la designación discursiva de los conceptos de
lo existente. Por supuesto que tal equívoco puede darse a pro-
pósito, pero esto no es —me parece— mayoritario, sino que la
mentira es involuntaria las más de las veces, porque el equívoco
tal {en la designación} proviene de la insuficiencia de cualquier

§1.14 | 104 LA SOLEDAD



sistema lingüístico que ineludiblemente ha de ser finito. Mas,
¿qué se ganaría con un lenguaje de signos infinitos?

La verdad no radica nunca en un discurso, sino siempre en la
posibilidad de que el sentido de lo que hay y de lo que acontece
en el mundo (que es lo que yo concibo) se cumpla [se verifique].
Ni la concepción sub-puesta ni la verdad que se restituye en lo
que objeta necesita de su entendimiento, ni mucho menos de
que sea o pueda ser dicha. La estructura de la manifestación
veritativa es tal que no depende de su enunciación; lo verdadero
lo es en mí como entendimiento o como sapiencia, como apren-
dido (en la interrelación de conceptos) o como incorporado (en
el movimiento del cuerpo), pero su carácter de entendido no es
necesario para que su verificación acontezca. El concepto de
un objeto [lo que se concibe de un objeto] no tiene por qué
poder ex-presarse lingüísticamente, ni lo que puede ex-presarse
lingüísticamente tiene por qué concebirse con el objeto del
que se pretende hablar. Es la verificación lo que cuenta en el
momento en el que se refuerza o se debilita el concepto del
objeto; la verificación del sentido de lo que se dice sólo la hace
un tercero, para quien el sentido que nace de la concepción
de la palabra como objeción sonora es el sentido original1.
Pero para el Yo que concibe lo que dice, la verificación es del
concepto. En este sentido, el saber no tiene por qué entenderse,
ni el entendimiento tiene por qué saberse. La comprensión es el
ayuntamiento de ambos, es un saber que se entiende, pero no es
lo más corriente el comprender las cosas, sino el simplemente
entenderlas o el simplemente saberlas.

La sapiencia (que es incorporada) no es, desde sí, dable a la
verificación ni a la falsación porque opera inconscientemente;
sólo cuando se manifieste como concepción en la existencia
puede determinarse falsa por el fracaso del movimiento que
parte de lo concebido o verificarse en el momento en el que
se realiza con éxito2. El entendimiento es siempre susceptible

1. En tanto que objetado también por el sonido que ahora se ha puesto en el
mundo allende, el Yo mismo que pronuncia también verifica el sentido que
concibe con la palabra ahora escuchada.

2. Dependiendo de la importancia de la tendencia del movimiento —esto es, de
la importancia del fracaso— éste, así como su corrección, puede permanecer
inconsciente. Sólo en el momento en el que se requiere del entendimiento de
lo que está pasando para corregirlo se se hace patente la consecución de la
verdad. El que se requiera del entendimiento de lo que está pasando quiere

EL YO 105 | §1.14



de cualificarse veritativamente, porque se refiere a la relación
de conceptos, con lo que éstos deben permanecer atendidos
por la consciencia, si es que el entendimiento está operando
al respecto. Cuando un discurso que se entiende objeta (un
discurso que no se entienda debe permanecer indiferente), la
decisión sobre su verdad es inmediata, no se puede posponer
hasta la verificación del sentido discursivo, sino que la misma
apelación de ese sentido a mi Yo provoca —como todo lo que
lo apela— un juicio. Si se trata de algo que solamente se refiere
a lo que entiendo, tal decisión depende de que mantenga la
atención en mi entendimiento del tema y que lo compare con
el entendimiento del sentido del discurso que me objeta, o de la
sola atención del discurso, cuando éste no sigue las relaciones
lógico-conceptuales que yo entiendo (y que también puedo
saber, es decir, comprender). Cuando el sentido del discurso,
en cambio, objeta algo que yo sé, la reacción es más instintiva.
La objeción de un discurso que manifieste un sentido que se
entienda y que choque con la sapiencia que tenemos del tema
se manifiesta como falso cuando, al apelar a lo que Soy, se
juzga como molesto.

El juicio de verdad o de falsedad sobre un discurso es, en pri-
mer lugar, estético; cuando escucho algo cuya ratio choca con
la que yo he incorporado o con la que he aprendido —siempre
que la atienda— hay una juicio de molestia ante el discurso que
se siente que es falso y, derivado de eso, se me manifiesta (si es
que llega a suceder, pues a veces permanece obscura) la ratio
que yo había descubierto y que se opone a lo que se me dice. Si
no existiera esta molestia jamás se buscaría ninguna razón de
la falsedad de lo que se escucha, porque no habría motivación
en el Yo para la ejecución de tal movimiento. Pero, más allá del
juicio falso, se puede llegar a un grado en el que la falsedad es
tan manifiesta, tan burda y tan desagradable que se convierte en

decir que lo que hace frente al Yo y que le impide realizarse está más allá
de lo habitual, de la verdad incorporada como sapiencia y que se necesita,
por eso mismo, de que el ingenio no sólo encuentre un nuevo movimiento
desde sí, sino que tiene que determinar ese movimiento a partir de los
conceptos que efectivamente se verifican. La verificación de lo que se sabe
nunca es consciente (sólo en el caso en el que se comprenda; aunque ahí,
propiamente, lo que es consciente es el entendimiento, no la sapiencia).

§1.14 | 106 LA SOLEDAD



un absurdo; lo absurdo es no ya desagradable, sino repulsivo1.
Así como la falsedad es un juicio de molestia sobre un sentido
que se manifiesta a la consciencia, el absurdo es una actitud de
repulsión ante lo que es grotescamente equivocado. Lo absurdo
no sólo provoca su rechazo, sino que el intento de su concepción
siempre provocará una actitud repulsiva que aborrece comple-
tamente su posibilidad, que la pone completamente fuera de la
existencia, así sea en teoría. Esto implica que es imposible que
alguien tenga una concepción que contenga términos, razones,
comienzos o causas contradictorias. No se trata de que no pueda
haber dos concepciones del mismo objeto que apelan a saberes
o a ámbitos diversos y que se contrasten entre sí (esta es, de
hecho, la característica propia del pensamiento), e incluso estas
concepciones contrastantes pueden ser contradictorias (para
ello tendrían que fundarse en diversas razones), pero lo que no
se admite es que en una misma concepción se manifiesten ra-
zones antitéticas para lo que es. Es en este momento, en el que
se quiere congeniar dos sentidos que son exclusivos, cuando tal
intento provoca una repulsión que hace imposible que cada uno
pueda pensar en términos contrapuestos. De tal manera que,
en la lógica interna de cada concepción, no hay cabida para la
simultánea y mutua exclusión, sobre todo cuando se refiere a
algo que se sabe, porque el juicio de lo que se corresponde con
lo que se ha verificado (y tal verificación se ha incorporado)
permite o no admitir intuitivamente el sentido que objeta en
un discurso; es decir que es imposible que alguien que habla
de lo que sabe establezca en su propia manifestación de su
juicio conceptos contradictorios, pues la molestia de la falsedad
no lo permitiría, a menos que su inteligencia [entendimiento]
y su ingenio fueran tan limitados que no pudieran invocar las
razones que se lo oponen a un concepción que contradice lo que
sabe ante su advenimiento; esto es, que no reconociera en la

1. «“Es absurdo” quiere decir “es imposible”, pero también es contradictorio. Si
veo a un hombre atacar con arma blanca a un grupo de ametralladoras, juz-
garé que su acto es absurdo. Pero no lo es sino en virtud de la desproporción
que existe entre su intención y la realidad que le espera, de la contradicción
que puedo advertir entre sus fuerzas reales y el fin que se propone.» —
Camus, Albert. “El suicidio filosófico”. En El mito de Sísifo. p. 39. Hay que
observar, empero, que la contradicción es una condición de la falsedad en
general; lo particular del absurdo es justamente la “desproporción” entre
los términos contradictorios, la patencia y la grandeza de la falsedad.

EL YO 107 | §1.14



referencia del discurso que escucha la misma objeción sobre la
que sabe. Pero si se supone que se está tratando con un pensa-
miento estructurado conceptual-lingüísticamente y se halla una
contradicción, entonces no hay más que intentar encontrar las
concepciones que permitieron que dos palabras o expresiones
que a nosotros nos parecen incompatibles no lo sean; es decir
que quepa todo en el mismo mundo, pues cabe esperar que no
se entendían tales términos de la misma manera.

El rechazo de la falsedad por medio del juicio de molestia es
una referencia a partir de la cual se debe comprender lo que
sucede en la busca de la verdad. Una su-posición a posteriori
(producto del ingenio) es en su misma postura delimitada por
lo instituido en lo que Soy, de tal manera que choca con lo
que se sabe y lo que se entiende del mundo. Es por eso que
no muy se puede concebir algo que se oponga a la tradición de
lo que he sido, a menos que el ingenio sea tal que me permita
la concepción de razones ajenas, ya aquéllas desde las que se
concibe el discurso de la persona que me habla, ya aquéllas que
me imagino posiblemente mías; capacidad que —como todas—
se va atrofiado cuanto menos es utilizada.

El sentido de las proposiciones lingüísticas, entonces, también
apela al Yo que soy en su entidad. La concepción en mí de un
objeto que se pretende como un sentido en sí mismo provoca a
la entidad que Soy para que se manifieste desde su motivación.
El que el enfrentamiento con la falsedad provoque molestia
implica, sí, que la sapiencia sea tal que pueda encontrarse algo
que choque con el sentido que significa lo que se escucha,
pero principalmente que la estancia en lo verdadero sea una
motivación del ente que se enfrenta al sentido del discurso
falso. El rechazo de la mentira puede llegar a ser, para algunos
entes humanos, una condición existencial; esto es, una actitud
constante, casi permanente. Vivir en la verdad es vivir en la
seguridad: es habitar. La manifestación de la falsedad amenaza
la habitación de quien así puede verlo. El engaño es una ame-
naza porque nos vuelve indefensos ante el inmenso poder de la
realidad y nos obliga a vivir en un mundo inhóspito, en el que
no se entiende ni se puede entender lo que está pasando y en el
que —podría decirse así, aunque con reservas— no sólo somos
sujetos de lo aquende [de la propia entidad] en que se funda
la existencia, sino también somos sujetos de la arbitrariedad

§1.14 | 108 LA SOLEDAD



de lo allende. El conocimiento de lo que es, el descubrimiento
de su efectividad y la conservación de tal descubrimiento con
nosotros es lo que concibe al mundo como mundo en cada
instante, y lo hace habitable.

De la falsedad nace la verdad como una corrección de lo que
ha fracasado, porque si hay un movimiento que ha fracasado,
entonces hay una motivación que lo realizó; y esta motivación
no desaparece (aunque puede verse inhibida por una amenaza
de mayor fuerza que la que hay en la promesa cuya realización
se busca), por lo que se intenta una corrección para lo fallido.
La huída de la falsedad es la huída del fracaso de lo que Soy, de
la disminución de mi potencia [de mi poder], y de la mengua,
por lo tanto, de mi efectividad en el mundo; es decir, la falsedad
es una anti-realización de mí mismo. Hay la construcción
de la propia habitualidad, que pasa por asignar concepciones
completamente verdaderas a lo que habitamos. Una habitación
artificial [producto del arte (en tanto que trabajo)] es una en
donde el sentido no es sólo concebido en el conocimiento de
los objetos, sino que ese sentido existencial es impuesto en la
realidad de los entes por medio del trabajo (que representa
una ex-tensión de lo que Soy); en tal caso me muevo siempre
con concepciones verdaderas de los objetos, porque su ratio es
conocida a priori, pues es impuesta por el trabajador mismo. La
razón de los instrumentos es la que se les da en el momento
de su manu-factura. Pero la artificial no es la única manera de
habitar el mundo.

Lo que Soy se va acostumbrando a lo que tiene enfrete, a
lo que lo objeta en cada momento; esto quiere decir que va
encontrándose en el mundo, de tal manera que, de lo que hay en
éste, él forma parte y se inserta como un factor que depende de
lo que lo acompaña y que tiene una incidencia en la realidad.
Para esto hace falta que sepa o que conozca las razones de lo
que le toca, de otro modo no se podría mover sin fracasar1. La
seguridad que se tiene en el moverse entre el mundo se llama
habitualidad. El proceso de habitación del Yo es progresivo,
pero la habitación del mundo depende de la sapiencia, puesto
que el entendimiento sólo tiene efectividad en la concepción

1. Como se ha dicho más arriba, la verificación no es posible en la correspon-
dencia de lo que se sabe o se entiende con lo real, sino que se da por la
efectividad de la concepción del objeto en la existencia.

EL YO 109 | §1.14



cuando se atiende; pero es la sapiencia de cada objeto la que lo
acompaña siempre que ocurre a la existencia. Habitar el mundo
es moverse con su sapiencia; el escepticismo sobre su realidad
sólo puede entenderse teóricamente, porque cada movimiento
de lo que Soy implica la verificación de la efectividad de lo
real en el mundo; mover la mano para tomar un lápiz es ya un
rompimiento de la ἐποχή sobre la realidad del mundo, porque
requiere una actividad motivada desde Mí que sabe que se tiende
a lo ajeno, que se suple un menester nacido desde mi finitud: la
motivación la implica ya la realidad de lo otro de Mí más allá de
su existencia. Para que pueda darse una verdadera concepción
del solipsismo, para hacer epoché de la realidad de lo existente
se necesita una actitud meramente pasiva, cualquier movimien-
to extensivo pretende alcanzar a lo otro en su actualidad, para
realizar la mía. El escepticismo es la inminencia del engaño; no
permite un movimiento seguro, en el que se espere algo con
certeza (de lo contrario no es escepticismo); requiere que la ac-
tualidad del Yo seda ante la inseguridad de cada motivo, porque
la motivación se ve impedida por el riesgo; implica siempre una
re-flexión de lo que hay para proceder o no con lo suyo.

Cuanto menos se sabe [cuantos menos movimientos interac-
tivos con lo real se hayan incorporado], tanto mayor entendi-
miento de lo que hay se requiere para actuar la motivación que
ha provocado la apelación de lo que existe.

Cuando se habita en el mundo es cuando todo movimiento
no requiere ya de la re-flexión. La habitualidad implica una
ampliación de lo que Soy más allá de su localidad. El movi-
miento intensivo es inmediato e inconsciente. La circulación, la
digestión, el miedo, el pensamiento… son movimientos del Yo
en los que no media conocimiento porque son locales, porque
no necesitan ser alcanzados, sino que son parte de la misma
entidad. La realización de los movimientos intensivos no se co-
noce, sino sólo cuando implica un movimiento extensivo para
su satisfacción (el hambre, el dolor, el miedo). Habitar el mundo,
o una parte del mundo quiere decir que la foraneidad que lo
caracteriza se ha vuelto casi local, más local en tanto más nos
habituamos a desenvolvernos en él. Es al incorporar las rationes
de lo que me objeta cuando se va habitando el mundo: vivir en
la seguridad de la verdad efectiva de lo que me rodea.

§1.14 | 110 LA SOLEDAD



Es imposible tratar de buscar la verdad como una determina-
ción objetiva; la verdad se da en la concepción subjetiva de lo
objetante. Es la verificación la que necesariamente se da en la
interacción con lo real, de ahí su efectividad en la realización de
la motivación. No hay una verificación subjetiva1 [que ocurra
desde lo aquende como determinación misma de la vivencia],
no hay sueño solipsisita y, si lo hay, sólo puede darse como
engaño. Pero, al mismo tiempo, tampoco se puede encontrar
una determinación de verdad absuelta de su verificación, y lo
que se puede verificar es la concepción de lo que me toca.
Muchas concepciones distintas pueden funcionar efectivamen-
te ante la misma vivencia, muchas razones distintas pueden
explicar el mismo acontecimiento. Pero la capacidad intelectiva
[de entendimiento] y el instinto del ingenio también determinan
que uno pueda darse {a sí mismo} cuenta de la falsedad de
una concepción. Una inteligencia [entendimiento] limitada no
podrá descubrir la falsedad ni, por lo tanto, buscar la verdad;
fácilmente la parecerá que tuvo éxito lo que ha sido un fracaso
y habitará un lugar en la seguridad de su ingenuidad.

Hay la posibilidad de que lo habitual se oponga a lo que
se entiende. Cuando el Sócrates platónico dice que «hacia los
males nadie se dirige por su voluntad, ni hacia lo que cree
que son males, ni cabe en la naturaleza humana, según parece,
disponerse a ir hacia lo que cree son males, en lugar de ir hacia
los bienes»2 dice bien, pero la determinación de qué son bienes
no se basa en la aceptación de preceptos sólo entendidos, ni en
la solidez de un argumento a favor de una moral particular, sino
en la verdad que se sabe porque se ha forjado una habitación
a partir de ella que es benéfica para la consecución de la
motivación de lo que Soy. Alguno puede entender (porque lo ha
aprendido así) que el latrocinio es “malo” y “perjudicial” —por
las razones que se quiera— y, sin embargo, saber (porque lo ha
incorporado) que es “bueno” y “benéfico” porque a su cuerpo lo
alimenta, le evita la fatiga, la responsabilidad y el servilismo del
trabajo asalariado, y el dolor de ver con hambre a su familia,
etcétera. Todos buscan el Bien: pero lo buscan desde lo que

1. Para la distinción específica entre subjetivo y objetivo véase el capítulo
siguiente.

2. Platón. Protágoras. 358d-e.

EL YO 111 | §1.14



saben. Es el saber el que determina la especificidad de la acción,
no el entendimiento (aunque el entendimiento contribuye a la
formación del saber, pues es una su-posición a posteriori). El
Bien, a su vez, no es una concepción, es la motivación absoluta;
para la consciencia, es el bien-estar.

Pero con lo anterior se están adelantando temas que vienen
después; primero hay que ver cómo y qué se conoce de
lo que Soy.

El conocimiento de lo que Soy

§ 15 La existencia-consciencia no tiene en sí su fundamento: El
ente que Soy es el que la funda. Es la actualidad del sentir

la misma actualidad de la consciencia, que se completa con la
concepción de lo sensorial como sensible. La apelación de lo
sensitivo a la motivación de lo que Soy no se da solamente
cuando se trata de la sensitividad extensiva, sino también de la
intensiva. La existencia no incluye solamente a lo que se perci-
be y su concepción, también y muy especialmente abarca a los
sentimientos. De tal manera que todo cuanto se ha dicho más
arriba al respecto de la objeción de lo sensitivo y de la reacción
ante lo objetivo y los objetos vale cabalmente y tal cual en lo
que se refiere a lo intensivo de la sensitividad (que también ob-
jeta). Y, ya que esto es así, ¿por qué dedicar un capítulo a lo que
se conoce de lo que es y otro distinto a lo que se conoce de lo
que Soy? Porque, siendo que el proceso de aprendizaje y el de
incorporación se dan —como ha quedado establecido— por la
interacción, las acciones posibles en cada ámbito son muy dis-
tintas y, por lo tanto, aún cuando lo referente a la concepción
de lo sensitivo extensivo le corresponda cabalmente lo antedi-
cho, los procesos interactivos intensivos de formación del con-
cepto no pueden abordarse jamás desde la misma perspectiva.

Es justamente en el conocimiento de lo que Soy en el que se
puede encontrar la razón de cualquier comportamiento ético.
El conocimiento de lo que se es (el precepto de “conócete a ti
mismo” [γνῶθι σεαυτόν]) implica que conmigo conozco a todos
los como yo; el conocimiento más general, menos ligado a los
avatares individuales conviene más al reconocimiento de los
otros como mis semejantes, sujetos todos de la misma manera a

§1.15 | 112 LA SOLEDAD



una entidad configurada mayormente igual. Saber qué es lo que,
en general, me mueve, me descubre lo que, en general, mueve
a las otras personas. Pero, principalmente, establece cuáles son
los principios y los fines de mi comportamiento y permite, así,
ponderarlo contra sus consecuencias en los entes ajenos y en
el mí mismo por venir o ya pasado. Este conocimiento permite
conceptualizar los resortes de mi voluntad, patentizarlos de tal
manera que pueda deliberarse su ejecución o no y, más todavía,
su bondad o maldad.

Como se verá —y ya se debe atisbar, a partir de lo antedi-
cho— el conocimiento de lo que Soy no es una entramado de
relaciones conceptuales, ni es una definición que se pueda o
deba poder ennunciar, sino que tiene que ver con la forma en la
que se responde vitalmente [desde la motivación] a la apelación
sensitiva de lo que la propia entidad manifiesta al conocer.

Aquí se prescindirá de la expresión “auto-conocimiento”,
porque, a pesar de que es el cuerpo el que funda la consciencia,
éste no es, ontológicamente, idéntico a la consciencia. Conocer
es una especificidad ontológica que se distingue de ser en que
la actualidad de lo ente es su entidad misma, mientras que la
actualidad del existente es la sensitividad del ente que lo funda.
La densidad ontológica del conocimiento es menor que la de
lo corporal. Auto-conocerse implicaría que el cuerpo se conoce
a sí mismo en su corporeidad y que, por lo tanto —puesto
que se conoce en tanto que corpóreo— no habría lugar ni
momento alguno del cuerpo que no fuese conocido, y que,
además, se conocería en lo que él mismo es; es decir que la
corporeidad, si no se identificara, por lo menos se confundiera
con el conocimiento; todo lo cual es manifiestamente falso
(sólo se conoce lo corporal en tanto sensitivo). En otro caso,
auto-conocerse querría decir que la consciencia conoce lo que
ella misma es como consciencia, que se encontrara consigo
misma como síntesis de todo lo conocido-sentido en el acto
mismo del conocer; esto es, que tuviera una sensitividad capaz
de sentir la sensitividad misma, lo cual no sólo es falso de hecho
sino que es lógicamente absurdo. No hay, pues, cosa tal como
auto-consciencia o auto-conocimiento; hay conocimiento de lo
que Soy, existencia de lo intensivo que mi entidad se toca.

La consciencia-existencia, por lo tanto, está tan escindida
del propio Yo, cuan lo está de lo otro de Mí, con la diferencia

EL YO 113 | §1.15



específica de que, mientras lo otro de mí sólo la objeta sensitiva-
mente, lo que Soy además de eso la sujeta ontológicamente.

La relación entre lo subjetivo y lo objetivo no es como la de
dos partes de un todo, ni como la de una base en la que lo otro
se asienta. La objetividad es la cualidad de lo sensitivo (así
extensivo como intensivo) en tanto que apela —con su apari-
ción en la consciencia— a lo que Soy; no sólo las percepciones
son objetivas, también los sentimientos objetan a lo que Soy y
provocan su responsabilidad; lo objetivo es la cualidad de lo que
objeta en general —las cualidades generales del sentir (la funda-
ción temporal, la particularidad, la ubicación (los sentimientos
también se ubican en el espacio), la evanescencia, etcétera), la
apelación, la concepción—.

La subjetividad, por su lado, no es un tipo particular de
sensación, ni tampoco es un lugar en el que acaece lo que me
objeta (el dónde de lo objetivo es la existencia), sino que es una
modalidad del acaecimiento de lo sensitivo que manifiesta lo
aquende mi existencia; mi entidad, que funda mi consciencia,
la sujeta a las manifestaciones de su sensitividad. Esta sujeción
se manifiesta por un modo de darse los sentimientos; este
modo es, básicamente, la responsividad [responsabilidad] ante
lo objetivo y la manifestación directa de la motivación. Las
sensaciones que vienen de esta sujeción no se pueden eludir,
sino que acompañan a lo que Soy a pesar del movimiento: no
vale cerrar los ojos, taparse los oídos ni retirar la mano; estoy
sujeto a estas manifestaciones, con las que sólo puedo interac-
tuar subjetivamente (provocando al Yo para que responda por
ellas o contra ellas). No hay, por lo tanto, una subjetividad
una, sino que se trata una manera del acaecer de la existencia;
esto significa que cada manifestación subjetiva es ella la que se
da como ella; la subjetividad radica en el modo de darse (que
denota la manifestación de mi entidad respecto de lo conocido,
pero que no es la entidad que Soy) y no puede ser una porque no
es objeción1, es modalidad inexistenciable [incognoscible como
manifestación sensual] como tal, sino sólo como un sentido
supuesto a posteriori por el estudio del darse los sentimientos,
los pensamientos y la imaginación.

1. El concepto “subjetividad”, obviamente, sí es una objeción; pero la facticidad
de la modalidad subjetiva de ningún modo es objeción.

§1.16 | 114 LA SOLEDAD



§16La misma distancia que es marcada por la distinción onto-
lógica entre ser y conocer es la que no permite identifica-
ción alguna, ni tampoco que lo que Soy se me dé a la existencia
como tal, sino que lo que Yo soy se manifiesta a lo que existo de
la misma manera que lo que es: por la sensitividad (intensiva,
en este caso). De tal manera que, para la existencia, lo que Soy
no está más cercano que lo que es, ambos se conocen bajo los
mismos principios. La capacidad de manifestación sensitiva in-
tensiva se reduce a aquello para cuya satisfacción hay menester
la consciencia, a aquello que en la interacción con lo otro de Mí
es buscado o evitado: No siento la síntesis del alimento en pro-
teínas, pero sí el hambre; no siento la restauración de los tejidos
musculares, pero sí el dolor que me obliga a cuidar la herida; no
siento la oxidación del flujo sanguíneo, pero si la asfixia cuando
falta el aire; no siento la densidad de mi entidad, pero sí el deseo
del otro y la voluntad de poder… La consciencia-existencia es
una derivación de lo que Soy, es el acto y el efecto de conocer
para extender el dominio de mi entidad. La transpresentación y
la translocación son posibles sólo en la existencia, pero la enti-
dad que se pretende extender es real; para realizarse la exten-
sión de mi ente es necesario un movimiento, que se tiene que
basar en lo en la consciencia. La existencia, por lo tanto, apela
perennemente al ente que Soy en su motivación y cualquier mo-
vimiento extensivo tiene que pasar por la consciencia en el mo-
mento de realizarse porque sólo ahí se podría encontrar —si la
hubiere— una motivación repulsiva que lo frustre antes de que
el fracaso y, en consecuencia, el dolor ocurran; esto es, se puede
prevenir el fracaso y alentar el éxito de la consecución de lo
deseado.

El agrado, la molestia, la repulsión, el deseo, el dolor, el placer
son las determinaciones en las que se basan los movimientos,
pero para que esto se dé, es necesario que el sentido lógico de
lo que hay en el mundo sea manifiesto. La motivación es el
núcleo de lo que Soy que compete a mi existencia, que tiene
que ver con lo que se hace y se puede hacer en el mundo; el
resto de Mi entidad no existe, no se escapa de la obscuridad
de los procesos intensivos incoscientes, no se manifiesta, no se
conoce. Así, mientras que la sensitividad (así extensiva como
intensiva) objeta a mi existencia, la motivación la sujeta en
su determinación. Pero la existencia [la consciencia] no es en

EL YO 115 | §1.16



sí más que el acto de notar lo que sucede en el mundo; es
como una mirilla que se asoma, pero sin participar de nada;
no hay aquí personalidad, ni individualidad que se distingan
de lo que se hace en el mundo, sino simplemente la capacidad
que tengo Yo de conocer lo que está pasando. La existencia es
siempre la misma en su actividad (i. e., el conocer), pero no es
nunca la misma en su contenido (i. e., lo conocido); es sólo la
manifestación de lo que pasa con el ente que Soy.

Es el cuerpo el fundamento, la substancia que sostiene a la
consciencia. Es el estado del cuerpo el que determina comple-
tamente lo consciente, pero el cuerpo no entendido como un
entramado de piel y huesos, ni como la manifestación física
que pretenden algunos adoradores de las ciencias positivas
modernas y de su método: lo físico, los huesos, la sangre,
etcétera son conceptos que tienen su arraigo en lo sensitivo
que me toca, pero es un error inconmensurable confundir un
concepto verificado en la existencia con la realidad de lo que
es. La entidad de lo que Soy no es lo que yo conozco de Mí,
porque eso se concibe a partir de lo ya adecuado a mi sensi-
tividad; la entidad no puede identificarse con el conocimiento
que tengo de su manifestación sensitiva. El cuerpo del que se
habla es Mi entidad, en tanto que real, de la que lo que puedo
concebir en la consciencia no es sino una parte muy limitada;
es lo que Soy aquende la consciencia de que lo Soy. Si bien el
fundamento sensitivo de lo que conozco de mi cuerpo proviene
de la objeción extensiva sensitiva de mi propia entidad, esto no
es su entidad y, como se ha dicho ya, es imposible alcanzar lo
entitativo en el ámbito de la existencia, su cualidad ontológica
es incompatible y no es posible que lo que se conoce tenga la
realidad de lo que se es. Pensar algo, por decir, el asesinato de
una persona, el momento justo en el que inhala por la vez últi-
ma, la mirada que tiene en el momento en el que se da cuenta
de que es definitivo, que no hay ya más vida y en el que piensa
en la cancelación de todo lo por venir, etcétera eso no tiene de
ninguna manera la carga entitativa que tendría si me sucediera
de hecho, ni aún menos la de la mera presencia inconsciente de
ese acto. Los pensamientos y conocimientos pueden crearse y
desaparecer por miles, sin que por ello los entes reales —aparte
del pensante— se afecten en nada. La incidencia en lo real se
da sólo por el movimiento; en el ente humano, y en todos los

§1.16 | 116 LA SOLEDAD



entes animados (esto es, con consciencia, con sensitividad), el
movimiento extensivo es posible porque el conocimiento apela
a la motivación, y es ésta la que realiza lo que se quiere, y lo que
se busca. La motivación primera y última es el bienestar.

La distinción y la distancia entre el yo que existo y el yo que
Soy es infranqueable. La sensitividad intensiva sigue necesitan-
do adecuarse a la consciencia para existir, para destacarse de la
mera entidad y ponerse en el mundo como una determinación
de lo que se hace y de lo que se existe en cada momento. No se
suspende nunca este contacto sensitivo de yo con Migo mismo.
Pero lo que se siente que pasa, no es lo que se es; la entidad
es irreductible a la existencia, y lo sensitivo es solamente
lo que alcanzamos de nosotros mismos. El que se manifieste
sensitivamente lo que Soy y lo que es en una sola consciencia,
eso es lo que permite la translocación de lo que Soy: colocar lo
que Soy en lo del mundo. Eso se permite solamente degradando
la densidad ontológica de ambos y abarcándolos en un solo
mundo, en una sola existencia. Pero esto implica también que
hay una distancia entre lo que Soy y lo que existo, y que el yo
no puede, sensitivamente, alcanzar al Yo más de lo que puede
alcanzar a lo ajeno, sino que simplemente tiene acceso a una
capacidad sensitiva de la que para lo demás adolece; esto es,
una capacidad intensiva de la sensitividad y —al igual que con
la extensiva— de concebir la sensación que nace con ello.

Empero, a diferencia de la objeción extensiva, lo que Soy
se manifiesta a lo que existo como su fundamento y como el
fundamento de la determinación conceptiva de lo que hay en
el mundo. La sensitividad que lo objeta viene desde un sentido
distinto, no visual ni auditivo u olfativo ni gustativo, sino de
una manera sensible, aunque no táctil. Lo sentimental manifies-
ta una diferencia con lo perceptivo en que lo sensitivo que me
contacta no tiene una referencia como la de los sentidos exter-
nos (que, además, es múltiplemente percibido [es percibido por
más de un sentido a la vez], con lo que la riqueza categorizable
de lo extensivo resulta muy mayor), sino que se trata de una
sensación en la que no se encuentra una causa material atendi-
ble, sino solamente se manifiesta la pura sensación pero sin la
posibilidad de interactuar con ella por el movimiento extensivo,
de manipularla o de huir o de buscarla (esto, solamente de
manera indirecta, no como cuando quiero el calor y me acerco

EL YO 117 | §1.16



al fuego, sino como cuando quiero tristeza y leo una novela que
tal sentimiento me produzca, en la espera —no en la seguridad—
de que así sea). Pero esto no es una determinación cualitativa,
sino modalmente distinta; y, sin embargo, esto quizá bastaría
para dar cuenta de una distinción entre el Yo y el no-Yo.

Los sentimientos son la manera en la que me toca lo que Soy
y en la que sé qué es lo que puedo conocer de mi entidad [que es
lo que, de mi entidad, conviene a mi consciencia]. Las noticias
que impelen directa o indirectamente a la interacción con obje-
tos —que son los que apelan en su mostración a la motivación
de lo que Soy— son el hambre, la tristeza, la alegría, el miedo,
etcétera… y a todos ellos les corresponde también como a las
objeciones extensivas un juicio o una actitud. Los sentimientos
son objeciones intensivas (en tanto que las percepciones lo son
extensivas) pero, en tanto que objeciones, les corresponde com-
pletamente todo cuanto se dijo anteriormente al respecto.

Una manera principal en la que la interacción con el Yo es
modalmente distinta es el encontrarse como responsable de lo
que se vive [como lo que necesariamente responde ante lo que
le sucede]. Con el Yo no sólo se interactúa por la sensitividad,
sino también por la concepción misma; y aun cuando en las
determinaciones lógico-categoriales conceptivas no es tan evi-
dente, en los juicios es más fácilmente observable que provienen
de Mí y de mi motivación, y que no sólo la sensación es lo
que me permite un conocimiento de lo que sucede (intensiva o
extensivamente) sino que además el juicio que lo acompaña me
habla de lo que Soy y de lo que me mueve y de cómo lo hace.
De tal manera que, en el conocimiento de lo que Soy, no sólo
se hará como en el de lo que es, a partir de la objeción de lo
sensitivo, sino que también se hará frente a la concepción de
sentido de lo que hay en la consciencia, de tal manera que todo
cuanto hay en la existencia habla siempre de Mí.

En efecto, lo que hay en el mundo ha sido dotado de un
sentido lógico y de un sentido vital por la concepción, y esta
concepción es manifestación responsiva de lo que yo Soy ante
lo que lo apela como sensitividad. Pero este sentido de las cosas
a su vez apela a lo que Soy en un proceso re-flexivo, que es el
que se retiene de lo que se da del objeto para entenderlo más
detalladamente; es por esta re-flexión que se alcanza un distinto
acceso a lo que Soy de modo indirecto y no sensitivo, sino

§1.16 | 118 LA SOLEDAD



por el descubrimiento del sentido que se le imprime desde lo
instinto-instituido [desde mi cuerpo, desde mi entidad] a lo que
nos objeta y, de esta manera, más que conocer lo que me pasa,
conozco mi motivación. Por supuesto que el reconocimiento
de la motivación no se da de manera absoluta [absuelta] sino
relativa al estado de mi consciencia y al presente del ente que
Soy, y que funda lo que soy.

El acercamiento re-flexivo a lo que se concibe de lo que obje-
ta, entonces, conduce al conocimiento de lo que Soy (y, por eso
mismo, de mi cuerpo, de mi entidad) en un ámbito distinto, de
una manera más indirecta, pero que va más allá de lo material
sensitivo, que se refiere al sentido conceptivo de lo que Soy, que
es el de Mi motivación. Encontrarse con el sentido con el que
se ha determinado a lo que me hace frente sensitivamente es
conocer lo que Soy [lo que es mi cuerpo] no desde el encuentro
con lo material en su actualidad, sino desde un encuentro con
el sentido mundano de lo que existe… También se ha dicho que
hay una objeción extensiva que pretende ser en sí misma senti-
do: el discurso; y por medio de éste es posible acercarse un poco
a lo que el otro es por medio del sentido que ex-presa; esto —que
es, al fin, conocimiento de lo que es— tiene de una especificidad
tal que merece un trato aparte, que se le dará más abajo.

Pero el proceso de conocimiento de lo que Soy no se asemeja
al conocimiento de lo que es en el modo (cuando se trata de
lo sensitivo intensivo) ni en la cualidad (cuando se trata de
la re-flexión sobre el sentido conceptivo); esto requiere de un
proceso de respuesta en el que hay una forma de objeción
bastante peculiar, respecto a la sensitiva, que es el pensamiento,
en el que se manifiesta a la consciencia la concepción propia
de lo sentimental en tanto lingüístico, además de la concepción
de lo perceptivo. De la manera en la que esto sucede se tratará
en seguida.

La palabra / el pensamiento

§17Se ha dicho más arriba que pensar es sentir con la palabra;
en este apartado se busca aclarar el sentido que tiene esta
afirmación en el contexto ontológico que se ha venido presen-
tando.

EL YO 119 | §1.17



Lo que Soy, lo Soy en la actualidad, y esta condición es
ineluctable. La consciencia apela perennemente a mi entidad
actual y esta entidad responde por medio de la concepción de
lo que lo apela y por la invocación restitutiva de lo histórico
asociado. Hasta el momento se ha hablado mayormente de
la franca apelación sensitiva, que es un acto entitativo en el
que se funda el conocimiento en primera instancia, pero el
pensamiento no se explica sólo por esto, sino que es necesario,
para que se pueda dar una construcción de mundo sin realidad
y de entendimientos sin correspondencia empírica actual —esto
es, sin correspondencia entitativa—, que haya una forma de
apelación de lo entitativo que conjunte la actualidad con la
inefectividad fáctica. Esto es la palabra.

En la palabra se encuentra una forma de apelación que,
siendo objetiva [objetando a lo que Soy], revela por sí misma un
sentido; pero esto implica que lo que objeta de la entidad pueda
darse en la sensación y, al mismo tiempo, que escape de su con-
sideración efectiva en tanto objeto {sonoro}, que permita que el
sentido que manifiesta sea todo lo que se tenga que atender, sin
que haya una manifestación de lo que funda la sensación que
lo trascienda {al sentido}. Esto es, que el objeto con el que se
las haya no debe entenderse —si acaso, muy secundariamente—
como manifestación de la facticidad material que lo funda, sino
que tiene que poder entenderse directamente desde el sentido
mismo que representa a la consciencia del que lo des-cifra.
La palabra es una objeción entitativa de una liviandad tal que
permite su consideración más allá de su sensitividad. En el
acaecimiento del sentido discursivo no hay una consideración
decisiva de la palabra como sonido, sino como sentido al que
debe o puede convenir un objeto distinto de esta actualidad
sonora [de esta palabra] que remite a él y a su historia [a su
entendimiento y a su sapiencia].

El placer y el dolor son determinaciones sensitivas y, por lo
tanto, siempre se dan actualmente, sin equívoco ni desaparición;
son parte del acaecimiento mismo de lo sensitivo, no son
interpretaciones ni juicios, sino que son en la misma sensación,
son ella misma y sólo un análisis conceptual y a posteriori
puede separarla de lo otro que se da al ente que Soy en el
contacto, en el que se confunde lo que lo otro presenta con
lo que Me presento a mí mismo en el momento en el que

§1.17 | 120 LA SOLEDAD



lo sensitivo cuestiona francamente a mi entidad de hecho. El
contacto implica este cuestionamiento y el placer y el dolor son
las determinaciones que surgen de la franqueza con la que la
entidad ajena alcanza a lo que Soy. La sensitividad no es más
que el fundamento de la consciencia, y la consciencia es la con-
dición de efectividad del movimiento extensivo. Toda sensación
trae consigo inmanentemente, por el hecho mismo de sentirse,
su determinación placentera o dolorosa. Cada sentido externo
o interno encuentra en sí el placer y el dolor que corresponden
con el contacto que recibe de la realidad de lo ajeno al yo, con
lo que me toca de lo que es… Empero, hay un par de sentidos
cuya característica precisamente reside en no recibir todo el
peso ontológico de los entes en su contacto, sino que aquéllos
son apelados principalmente por lo que de éstos surge con más
liviandad y, así también, como no requieren de que lo otro
se encuentre francamente con lo mío, sino que les basta con
que se encuentren ante lo que de ellos se manifiesta, son más
abarcantes que los otros.1

El tacto requiere del contacto franco con las entidades de
quienes recibe la sensitividad; es la actualidad material de lo
ajeno la que lo actúa y lo determina2. La propia entidad, en su
actualidad, recibe lo que la entidad ajena —que la apela— es en
tanto que adecuada, y la presión sobre lo que Soy es ineludible
y completa. La sensación táctil depende de lo que se encuentra
con lo mío en forma brutal, el peso ontológico de este contacto
es el mayor de todo lo sensible, y es por eso que el placer y el
dolor inherentes a su actualidad son los más graves de todos
los de los sentidos. La brutalidad ontológica de este sentido {el
tacto} proviene de que el encuentro que lo actúa implica que el
contacto se dé con el ente al que se enfrenta en la magnitud to-
da de su presencia, que sea directo, sin el concurso de algo que
lo aliviane o de una mediación que prescinda de la carga con la
que se da toda la presencia de lo {ajeno} que es… La piel, cuando
recibe a lo ajeno de mí que hay en la realidad, lo enfrenta en

1. Se habla, por el momento, sólo de los sentidos extensivos, aunque lo dicho
hasta ahora —i. e., que el placer y el dolor corresponden a lo sensitivo
en tanto que sensitivo— vale lo mismo para los sentimientos que para
las percepciones.

2. He de advertir que lo que se dice en seguida de los sentidos extensivos es
en general y no un análisis detenido y sistemático, que sin dudas el tema
requiere, pero que no se puede ni se pretende dar aquí.

EL YO 121 | §1.17



la desnudez sensitiva de mi entidad; es la florescencia de la
sensación por excelencia y lo hace con la mayor fuerza con la
que se puede incluir lo allende, con el mayor ímpetu con el que
se puede localizar lo foráneo. Por supuesto que la liviandad o
la pesantez ontológica con la que es apelado el tacto varía en
cada caso, que no es con la misma fuerza sensitiva con la que
se Me apela siempre, sino que ésta depende del ente con el que
me encuentre y del propio peso de la adecuación con-táctil; lo
que hay aquí es un encuentro con el ente ajeno, una manera
de contacto en la que lo sensitivo tiene en su actualidad la
actualidad del ente ajeno que toca al ente mío. El sentido del
tacto requiere, pues, de un encuentro con los otros entes en
su actualidad, en el mismo acto de su entidad. El encuentro
es brutal, sin que medie más que la capacidad sensitiva. Este
encuentro con la entidad ajena es el contacto por excelencia,
es el más bruto de todos los contactos, el más transparente;
es la apelación más directa y con mayor pesantez ontológica;
empero, por lo mismo, es el más ligado a la actualidad, el más
efímero, en el que se comprueba de la manera mejor el hecho
de que lo en la consciencia es lo ya-pasado: lo que se siente
ahora, ahora mismo ya no es lo que se siente.

Pero el contacto no se da solamente por la sensación táctil,
también es imprescindible para el resto de los sentidos. Éstos,
sin embargo, a pesar de contactar a lo que los actúa, difieren
del contacto mismo, y su referencia no es ya sólo la brutalidad
del encuentro sino también lo específico de su función. El gusto
requiere el contacto con el alimento en la boca, pero más allá
del contacto bruto de la sensitividad, la funcionalidad específica
gustativa actúa determinándolo como dulce, salado, amargo…
de tal manera que además del placer o el dolor puramente táctil,
hay también el placer y el dolor en lo sabores, hay búsqueda
y rechazo de su actualidad, de la sensación que son ellos. En
el olfato se requiere el contacto bruto con los gases que se
huelen pero, en su especificidad, lo que se huele de ellos difiere
de la sensación con-táctil pura, sino que determina también el
acaecimiento del olor mismo y su sensitividad olfativa también
place y también duele. Estos, sin embargo, continúan recibien-
do todo el peso de la sensitividad que les ocurre; no sólo
la sensación del tocamiento directo (lo cual es, propiamente,
táctil), sino la de su manera sensitiva particular. Saborear y

§1.17 | 122 LA SOLEDAD



oler, como sensitividades, tiene de suyo las determinaciones
sensitivas, uno se place o se duele con lo que se siente, sin que
haya una determinación mayormente ajena a eso; el sabor y el
olor, en tanto sensitivos, casi se agotan en su acaecimiento; más
que significar al mundo, significan lo que hace a mí del mundo;
esto es, son más judiciales que categoriales.

En la vista y en el oído tenemos los sentidos más contempla-
tivos. La visión es la analogía por excelencia del conocimiento de
lo ajeno a Mí en su materialidad, y la luz la es del entendimiento
que ilumina lo que las tinieblas mantienen obscuro. La vista
es un sentido que necesita de un contacto mínimo para su
actuación; el contacto visual es tan sutil que su determinación
placentera y dolorosa es casi nula. No se dice que al haber una
presión suficiente en un ojo no se sienta dolor, pero esa sensa-
ción es táctil antes que visual. En lo visual entra solamente lo
colorido; y es raro que algo sea placentero o doloroso por su
mera configuración visual. El contacto específico que se requie-
re para el acaecimiento de la visión es el de la luz refractada,
y el peso ontológico que se tiene aquí es mucho más liviano
que el que tienen los cuerpos sólidos o gaseosos que contactan
al gusto o al olfato; esto permite que lo que se contempla
con la vista no sea considerado sola ni principalmente por su
determinación sensitiva, sino que lo que se vea se considere
primordialmente en virtud de su origen, que se atienda a lo que
se ve y no a la vista misma. La vista se da casi sin que se apele a
la motivación por la sola sensación de la visión; el juicio de agra-
do o de molestia de lo visual como sensitivo (es decir, anterior
a la significación) es muy débil. Pero no es sólo la sutilidad con
la que acaece la visión, sino que también es la complejidad de
lo que se ve la que llama la atención e impele a entender lo que
le ocurre a la vista. Lo que es en la realidad se relaciona con lo
que se ve en el mundo de maneras específicas; el movimiento
de lo que Soy y el de lo que hay en la existencia marcan una
diferencia en lo que es visto que se tiene que determinar en
cuanto a su origen (el del cambio en lo visto). El que casi no se
determine sensitivamente la visión permite que la consciencia
atienda a lo que se ve; que lo que aparece como un montón de
colores yuxtapuestos se configure por la interacción —presente
o previa [histórica]— con la realidad y por la efectividad de las
suposiciones del ingenio.

EL YO 123 | §1.17



En lo visual se alcanza a aquello que se enfrenta sin interés
de la sensación que provoca el mero encuentro; es la forma del
conocimiento más desinteresada, en la que se permite encon-
trarse con lo que hay enfrente sin que sea el mismo encuentro
el que motive su busca. La investigación es de las rationes de lo
que es visto, de las causas de que lo que está en el campo visual
haya aparecido y de que no permanezca el mismo, etcétera son
actitudes que no se determinan por la placencia o la dolencia
que significa lo visto mismo. El hecho de que lo que se ve no
se juzgue en tanto vista, sino en tanto ya-visto [en tanto el
sentido que se concibe de la sensitividad visual], significa que
se recibe lo que se entrega a la vista sin que la recepción y su
modo impidan la consideración de lo que se manifiesta desde sí
antes que hasta mí.

Así como los sentidos antes vistos se encuentran brutalmente
con lo que los actúa, la vista y el oído lo enfrentan contemplati-
vamente.1 La complejidad de la visión contribuye a mantener la
atención en entender lo que se ve; la gran diversidad de lo que
se tiene enfrente y que se puede abarcar con la vista, implica
que en su concepción se apele —y, por lo mismo, se instituya
cada vez— en gran medida al conocimiento y al saber y que
no se agote en el disfrute de su solo acaecimiento. La mayor
contemplatividad de la vista la caracteriza como el sentido que
permite el entendimiento de lo ente ajeno en su materialidad y
en su comportamiento con más excelencia. No se trata de que
sólo lo visible sea conocido, muy lejos de eso se ha movido toda
esta investigación2, sino de que la contemplatividad, origen
ineludible de todo entendimiento, se manifiesta de la manera
más pura y llana en la sensitividad visual.

1. No se trata de que el tacto, el olfato o el gusto excluyan la contemplación,
ni de que la vista o el oído excluyan la brutalidad, sino de que, en un
humano con todas sus facultades sensitivas, son la vista primero y luego
el oído los más contemplativos de los sentidos. Por supuesto que el tacto
también puede ser lo suficientemente sutil para enfrentarse con lo que lo
actúa de manera desinteresada, más allá del placer y del dolor inherentes
al sentir, pero la atención por lo general se centrará en la vista, ya que es
más específica, prolífica y abarcante; por supuesto que, si se carece de la
vista, no hay tal atención de tal manera que para los ciegos puede ser muy
habitual contemplar táctilmente..

2. Sistemáticamente, se puede establecer que (sensitividad + concepción) =
conocimiento = consciencia = existencia = mundo.

§1.17 | 124 LA SOLEDAD



En cuanto al oído, puede decirse otro tanto de lo que se dijo
de lo visual, salvo que su diversidad y complejidad no es tanta,
y que la apelación a lo que Soy no es tan permanente ni tan
compleja, las significaciones con las que se dan en la naturaleza
los sonidos son poco variables, tal vez tan poco cuan los olores;
pero la sutilidad de lo que se escucha es también —como la de lo
que se ve— mucha, y, por lo tanto, la contemplatividad también.
Aunque hay un juicio más fuerte en lo que se refiere —en tanto
que sensitivo— a lo acústico que a lo visible, esto no es tan sig-
nificativo como para evitar que sea mayormente contemplativo.
Las sensaciones sonoras son, cuanto más inespecíficas y difusas,
más brutas, más placenteras o dolorosas; y por lo general así se
presentan en la naturaleza, o en la música. Pero hay una especi-
ficidad que convierte al sentido del oído en el que propiamente
manifiesta a lo racional y a lo pensante: la palabra. El hecho
de que el hombre tenga la capacidad de moldear los sonidos de
tan varias maneras, es decir, que pueda articular palabras, es
el fundamento del acaecimiento del lenguaje. Decir, enunciar
palabra, es crear un objeto en el mundo que puede alcanzar a
lo ajeno de Mí y apelarlo como objeción. La posibilidad de casi
infinitas combinaciones sonoras, el que se pueda especificar
tanto y tan rápido una objetivación que nace de un movimiento
con tan poca resistencia [con necesidad de tan poco trabajo] es
a la vez la posibilidad de casi infinitas apelaciones sonoras… el
que se pueda encontrar una significación a estas articulaciones
es el origen del discurso.

§18La palabra es, en primer lugar, una objeción sensitiva so-
nora: es un objeto. El reconocer esta cualidad y mantenerla
presente es importante porque permite comprender mejor la
manera en que se da el fenómeno del pensamiento-lenguaje. El
comenzar por el hecho de que la palabra es un objeto —una so-
noridad con existencia material que objeta a una sensitividad
específica {el oído}— permite establecer la condición de todo
pensamiento con precisión: el contemplar un objeto y medirlo
ante el mundo existente y su potencia [posibilidad].

Se ha descrito más arriba cómo es que la objeción sensitiva
apela al Yo que soy, y la respuesta que tiene el Yo, que se
da primariamente por medio de la concepción [del juicio y la
categorización]. Pero también hay una respuesta al sentido que

EL YO 125 | §1.18



tiene el objeto ya-concebido. Esta segunda instancia de apela-
ción a lo que Soy es la re-flexión. Cada objeción —concebida o
no— restituye lo que se le relaciona históricamente (los senti-
mientos y percepciones asociadas a ello) y también provoca una
respuesta motivacional (que implica el acaecimiento del agrado,
la molestia, el deseo, la repulsión, el miedo) que depende del
éxito o fracaso histórico de lo semejante a lo que se enfrenta.

La palabra es un sonido específico que —en una sociedad hu-
mana lingüística— acompaña —mayormente— a tales o cuales
situaciones, sentimientos o percepciones. La manera en la que
aprenden el lenguaje los infantes no es otra que la asociación
de los sonidos con lo que les pasa, se les señala, etcétera. Una
palabra es un objeto que, como objeción misma, es casi irrele-
vante, pero cuya esencia se encuentra en el sentido que evoca
su apelación. Es decir, el sonido del lenguaje, por sí mismo, no
impele a lo que Soy a manifestarse de manera firme; es, sí, una
objeción y, por lo tanto, obliga a un respuesta por parte de lo
que Soy, pero la manifestación entitativa de un sonido tal es
tan débil, que no mueve a una respuesta mayor, como cuando
se escucha a alguien que habla en un idioma desconocido1: un
susurro que no amenaza la quietud de quien lo escucha. Pero,
por el otro lado, lo que sí es fuerte, lo esencial y determinante
de la palabra es el que refiera, el que signifique algo que no es
ese sonido. Eso que la palabra significa es —tiene que ser, si es
palabra— un concepto que hay en lo que Soy.

La palabra es, pues, un objeto que tiene en su referencia
su sentido, y su referencia es la concepción subjetiva de ella
misma. Una palabra, como todo objeto, tiene un concepto para
sí misma. Los conceptos son históricos y evanescentes, nece-
sitan de su ejercicio para continuar instituidos en la entidad
que somos (cfr. pág. 39 ss.). Las concepciones no se relacionan
directamente con el sonido que a ellas significan sino de

1. En el contexto en el que nos encontramos, escuchar un discurso, aún sin
poder descifrar su sentido, se entiende como manifestación de una entidad
humana; el tono, la modulación y varias otras maneras de la voz nos
pueden decir ya más: la nacionalidad, el sexo, una edad aproximada, si se
trata de una súplica, una queja, o de una simple llamada… Pero aquí no me
refiero a estos sentidos particulares, sino que remito al plano meramente
estético de una voz en una conversación normal, sin gritos, ni quejidos ni
risas (que ya tienen un valor judicial propio sin necesidad de configurarse
lingüísticamente) sino a una palabra normal, pronunciada normalmente.

§1.18 | 126 LA SOLEDAD



manera casual; es decir que estas relaciones se establecen por la
asociación de —por un lado— el sonido como acto real y —por
el otro— de la concepción como conocimiento existencial.

El desarrollo de la concepción de las palabras no difiere, por
principio, del de cualquier otro objeto: cada vez que acaece, se
asocia con lo que le acompaña en su aparición. Como la fuerza
de apelación motivacional-entitativa del solo sonido es muy
pobre, se le dota de un contenido por apelación existencial que
la acompaña, que es el de lo que estamos viviendo. Tal concepto
ahora asociado a su uso en tales o cuales circunstancias se
reafirma si se repite este sonido en muy semejantes situaciones
y no se reafirma si se repite en muy diversas situaciones;
esto determina el mayor o menor equívoco de su significación.
Entonces, es su sutilidad entitativa-sensitiva la característica
básica que permite que las palabras designen algo que no son
ellas; la vista, de su lado, también puede designar algo que no es
ello (también se pueden representar las palabras gráficamente,
aunque esto siempre es posterior a lo sonoro). A lo que se
refiere la vista no es lo visto mismo, sino el ente que está
visto; los colores y las formas que se dan a la visión refieren la
presencia de lo que hay enfrente, dan noticia de que está ahí;
pero es sólo un indicio, el acto mismo de verlos no significa
por sí mismo, casi nada para la entidad que Soy… De esta
manera, lo acústico está en desventaja con lo visible en tanto
que sentido cuya sutilidad sensitiva permite enfrentarse con lo
otro de mí sin encontrarlo. Hay, empero, otra cualidad —que
no compete a lo vivible— que hace de la palabra un objeto
diferente de cualquier otro que se nos da en la realidad, que
lo convierte en la manifestación expresiva de lo que Soy que
más puede ser fiel del sentido que ocurre a mi consciencia al
momento del hable: la objeción de la palabra requiere sólo del
concurso de un movimiento de mi cuerpo para ser. La palabra
se crea en la realidad entitativa a partir de un acto nuestro, sin
más. Se trata de la creación mía más directa, de la incidencia
en lo real y en el mundo allende menos desgastante y, sin
embargo, muy significativa; el habla es la manifestación de lo
se siente en lo que Soy más in-mediata, de la realización nuestra
con lo otro existente que exige menos trabajo. La puesta en la
realidad de un objeto es lo que permite que haya algo cercano
a la comunidad de lo que Soy [a comunicar lo de mi entidad]:

EL YO 127 | §1.18



es el poner ante todos lo que antes había sólo ante mí (aunque
esto sigue siendo muy limitado).

Pronunciar una palabra es poner en la realidad una manifes-
tación de lo que se está sintiendo e imaginando en el momento
en el que el movimiento realizador del sonido se da. Hablar es
dejar en la realidad, para quien lo escuche, lo que se quiere
decir, lo que se siente en el interior —desde sí inmanifiesto— de
la consciencia, aquello que encuentra precisamente en las pa-
labras que se pronuncian la más fiel correspondencia histórica
con lo que en la existencia se vive. La apelación de la sensiti-
vidad de la realidad actual, que es concebida a la consciencia,
contiene ya las proyecciones y las preyecciones de lo que se
siente extensivamente [de lo que se percibe]. Pero también las
sensaciones intensivas [los sentimientos] provocan a lo que Soy
para que acaezca una respuesta, y ésta siempre me pro-cura:
intenta encontrar lo que hace a mí de la situación en la que
me encuentro, lo que me interesa, lo que me puede ocurrir, y
se molesta de lo malo o se agrada de lo bueno. La ocurrencia
de sentimientos implica que se busca una relación con lo que es
otro de mí, y es, a la vez, una impelación a que se realice.

Si con las percepciones lo ajeno a Mí me alcanza, con los sen-
timientos lo que Soy pretende alcanzar a lo ajeno. Es necesario
el sentimiento porque no me basta el movimiento al interior de
mi propia entidad para satisfacerme, y, por lo tanto, es necesa-
rio el concurso de la consciencia para la realización exitosa de
este alcance, de este movimiento que me lleva a lo foráneo para
encontrar en ello la satisfacción de mi localidad, de mi entidad
separada de ello. Pero los sentimientos no sólo aparecen como
una manifestación que impele a la realización del deseo de lo
ajeno que ya se muestra [que ya me objeta en la existencia],

§1.18 | 128 LA SOLEDAD



sino que también pueden fundar dicho deseo1. El hambre y el
instinto sexual son el fundamento por excelencia del deseo.

Los sentimientos son la ocurrencia sensitiva de lo que Soy
a lo que conozco, cuya manifestación es imperioso hacer cons-
ciente para que se encuentre con lo que le hace falta en sí (pues
es así que tal carencia determina la relación con lo allende); la
extensividad del movimiento de la entidad mía busca, en prin-
cipio, el aumento de mi entidad [el mayor alcance de mi acto
de ser]… lo cual sólo se logra teniendo como primera instancia
al conocimiento, y el conocimiento de lo allende implica ya un
movimiento sensitivo-perceptual. Pero, en el encuentro con lo
ajeno, me encuentro a mí también en el momento en el que me
llevo {a Mí mismo} al mundo como motivación. La concepción
de las sensaciones se da no sólo como la dotación del sentido
que tienen de por sí los objetos, sino también como una mani-
festación de lo que busco con mi movimiento. La sensitividad
intensiva manifiesta lo que me configura como consciente: las
necesidades de mi cuerpo-entidad, la busca del bien-estar, el
establecimiento del movimiento para mejor ser.

Estos sentimientos pueden, gracias al lenguaje, darse como
pensamiento. Son las palabras y la fijación conceptual que llega
con ellas las que permiten la constancia necesaria para pensar
lo que me pasa.

§19Con el pensamiento se abre una tercera cualidad ontológi-
ca, que se encuentra inscrita en la existencia-consciencia:
la especulación. La existencia difiere de la entidad en que la
primera es conocimiento, re-presentación, mientras que la últi-

1. Me refiero aquí únicamente a los sentimientos que impelen al deseo en su
manifestación (como el frío origina el deseo del calor, la sed el de agua,
etcétera) es decir, cuando la actitud deseante se da como resultado del
sentimiento de molestia interno, y de ahí la representación imaginativa de
lo que lo satisfará, aunque no esté la representación sensitiva. Pero eso no
quiere decir que éstos —los deseos en los que se dan los sentimientos como
consecuencia de la representación sensitiva de lo que satisfará este malestar
(como cuando se ve algo cómodo y hasta entonces se antoja descansar,
o cuando se huele algún platillo y se quiere comer justo ese, etcétera)—
tengan fundamento en la representación misma, sino que se originan como
respuesta a la apelación de mi entidad que hace tal percepción; aunque
no en atención a un sentimiento particular, sino de manera previa a ese
sentimiento (por lo general, producto de una necesidad vital o que ha
llegado a importar tanto como una).

EL YO 129 | §1.19



ma es acto, presencia eterna. La especulación, de su lado, difiere
de la existencia también {como la existencia lo hace de la enti-
dad} en la fuerza de la presencia de lo que se conoce: mientras
en la existencia se da la re-presentación de lo presente en la
realidad, en la especulación se da la representación de lo que
se representa en la actualidad sensitiva ya-concebida; pero esta
re-representación no tiene una necesidad que nazca de la sen-
sitividad, sino de la invocación asociativa de lo que se conoce
[de lo en la existencia]. No se quiere decir que la especulación
no pertenezca a la existencia, como tampoco la existencia deja
de arraigarse en la realidad, sino que hay una diferenciación
cualitativa entre lo que se representa de lo real a partir de lo
sensitivo y entre lo que se representa de lo conocido a partir de
su restitución sin sensación directa (aunque la diferencia cuali-
tativa entre especulación y existencia no es tanta cuanta la hay
entre existencia y realidad). Para distinguirla, cuando se hable
de la representación en la existencia se usará “representación
sensitiva”, mientras que cuando se hable de la representación
en la especulación se usará “representación imaginativa”.

La representación imaginativa es, básicamente, lo mismo que
las eyecciones conceptivas [que las eyecciones inherentes a la
concepción de la sensitividad actual], pero con una invocación
independiente de la actualidad sensitiva de lo concebido. Las
eyecciones conceptivas son concomitantes a la sensación que
las invoca, con la que nacen a la consciencia; están amarradas
a la representación sensitiva de los entes de la realidad1. Pero la
especulación representa una detención sobre el objeto más allá
de sus eyecciones efectivas inmediatas; la especulación es una
preyección y una proyección que va más allá del instante en el
que se manifestare {sensitivamente} lo que esté enfrente de mí.
La especulación permite una consideración de lo en el mundo.
Considerar algo es imaginarlo en su situación, sea ésta la actual
o alguna posible [que no sea absurda ni nauseabunda]; pero la
imaginación —que es especulación— no es simplemente una re-
presentación de lo que en el mundo hallo, sino que, así como la
existencia es la sensitividad dotada de sentido por la concepción

1. Como una presunción sin más fundamento que el razonamiento que
me propicia su comportamiento, los animales —con todas sus variantes
en capacidad y grados— no rebasarían este estadio de la existencia: sí
concebirían un mundo, pero no lo especularían.

§1.19 | 130 LA SOLEDAD



histórica y motivacional, la imaginación es una concepción del
ingenio. La imaginación no se agota en re-representar un solo
objeto, como para tenerlo en cuenta aún en ausencia de su
objeción sensitiva, sino que también se conciben situaciones
complejas, y se encuentra uno con lo que hay sin la efectividad
apelante a lo que Soy; empero, las situaciones imaginadas
también apelan a lo que Soy, también merecen una respuesta
motivacional de mi entidad, si bien menos fuerte que ante el
encuentro con la situación existencial, sensitivamente viva.

La concepción de lo sensitivo ya era una superación de la
mera actualidad sensorial abigarrada; con la especulación se
llega a una {superación} todavía mayor, en la que se alcanza el
objeto, no sólo en su re-presencia sensacional [en lo que ahora
se manifiesta de lo otro que me enfrenta], sino en su potencia de
ser, y tal alcance se da aunque no se le enfrente sensitivamente.
Por la especulación se llega a tener la experiencia de lo que en
la realidad podría pasar; es la manifestación de una situación
trans-presenciada y trans-localizada aún más allá de lo que hay
en la existencia de la representación sensible. Es el encuentro
con un lugar y con un tiempo en el que un objeto específico
[un existente en mi existencia | una cosa en el mundo] —yo
incluido— está en una situación que lo determina de una mane-
ra inefectible, que lo coloca en un mundo posible, y encontrar
lo que él es en esa posibilidad —que sensitivamente no se está
dando—. Incluso se pueden alcanzar posibilidades que efecti-
vamente [en la existencia efectiva] jamás se me darán, como
cuando me imagino una situación subjetiva de la existencia de
alguna otra persona o lo que sería este mundo si algo que no
ocurrió lo hubiera hecho, etcétera.

La imaginación es una emulación de lo existente [de lo
mundano] en sus posibilidades, no es solamente una figuración
en la que se den situaciones cualesquiera, sino que lo que se
imagine tiene que acotarse a la posibilidad ontológica; es decir:
lo que en la imaginación se dé, está igualmente restringido
ontológicamente en su posibilidad, tanto cuanto lo existente o
lo entitativo mismo. El absurdo imaginativo [especulativo] es
lo que ha demarcado el alcance del conocimiento; la náusea
provocada por una consideración especulativa es la que ha de-
terminado hasta dónde alcanza la realidad ha manifestarse: ha
determinado los principios epistémicos, que son, por lo mismo,

EL YO 131 | §1.19



ontológicos. Lo que es, es; lo que no es, no es1. Pero es un error
identificar lo verdadero con lo entitativo; la verdad y la falsedad
existen, y aunque la existencia tiene su arraigo en la realidad,
no sucede que la facticidad dependa de la verdad, sino al con-
trario (y aun esto en medida limitada). Este axioma nos permite
ver que no hay una disociación de órdenes: el pensamiento y
la palabra siguen siendo, la falsedad y la verdad son —y no
relativa, sino absolutamente—: la falsedad es fracaso; la verdad,
éxito. La imaginación no responde a un principio radicalmente
distinto de lo que es ni de lo que existe; la principal diferencia
entre éstos [entre la entidad, la existencia y la especulación] es
su relación con la actualidad [con la facticidad]: la entidad se
identifica con ella; en tanto que la existencia la trasciende por
medio de la concepción sensitiva, pero en éste su trascender la
pierde como realidad actual; de su lado, la especulación tras-
ciende la existencia por medio de la concepción imaginativa,
pero en éste su trascender la pierde como sensitividad efectiva.
El hecho de que la especulación no se desentienda del dominio
de lo ente, la impele a manifestar, tan bien como lo entitativo o
lo existente, los principios ontológicos2.

1. «Pues bien, yo te diré (y tú, tras oír mi relato, llévatelo contigo) las únicas
vías de investigación pensables. La una, que es y que le es imposible no
ser, es el camino de la persuasión (porque acompaña a la Verdad); la otra,
que no es y que le es necesario no ser, ésta, te lo aseguro, es una vía
totalmente indiscernible; pues no podrás conocer lo no ente (es imposible)
ni expresarlo.» — Parménides, DK 2. En efecto, todo lo pensable es y lo que
no es no puede pensarse (si es ya pensado, ya es). Pero la distinción que
aquí {en este trabajo} se hace entre ser, existir y especular permite hablar
de falsedad. Todo lo conocido —aun lo falso— se arraiga en la entidad, es,
aunque en una dimensión muy más sutil que la entidad actual. Lo que se
especula, aunque no sea efectivamente ocurrente, se arraiga en la existencia
(que se arraiga en la entidad); especular es ya un modo de mi entidad. Lo
que no es, no puede ser pensado, pero la falsedad y la experiencia que
falsea lo que se suponía, ambas son y deben ser al mismo tiempo para que
se pueda dar cuenta del error. De tal manera que cabe decir que todo lo que
se piensa es, pero no que todo lo que se piensa es verdadero; por otro lado,
si bien todo pensamiento se da en el seno de lo que es, no todo lo que es se
da en el seno del pensamiento.

2. Mientras que en la realidad entitativa no hay posibilidad, sino que todo es
en acto, y lo es por necesidad entitativa, y mientras que en la representación
sensitiva lo posible [lo que es susceptible de verificación y de falsación] se
limita a la efectividad inmediata de lo sensitivo presente, en la especulación
la posibilidad se ensancha y manifiesta todo lo que no sea absurdo o

§1.19 | 132 LA SOLEDAD



Hay, pues una degradación ontológica, pero no una destruc-
ción de su orden; aunque el ligamento es más endeble, la
especulación sigue siendo, no se retira del dominio de lo ente:
lo que no es, no es, y las especulaciones son, aunque sin con-
secuencia fáctica mayor en la realidad. Lo que uno se imagina,
entonces, no está desarraigado de lo que es real, sino que es
una dimensión ontológica distinta, en donde la facticidad de lo
ente se ve trascendida por la potencia de lo existente; es decir,
que no se trata de lo que es de hecho, actualmente, sino de
lo que es posible1. La imaginación —concebida por el ingenio—
consiste en una emulación del mundo, de la existencia [consiste
en especular [en reflexar] lo sensitivo, lo consciente]. La consi-
deración de lo en el mundo es el eyectarlo en sus posibilidades,
es ponerlo en el espejo imaginativo en donde se comportará
según las circunstancias en las que se modifique su estancia.

Se pretende que, mientras que lo que se considera que las
cosas son se mantenga, lo que cambie sea cómo están las cosas.
Esta modificación de la estancia es la que debe provocar las
eyecciones de lo que se coloca en este espejo, pero esto no
surge de la presencia sola de la entidad de lo especulado —que,
por otro lado, siempre permanece ajena—, ni de la apelación
mundana de lo existente, sino que tiene que venir del concepto
que de esa entidad se tiene in-corporado a lo que Soy. Esta
concepción especular [esta emulación] nace del ingenio mismo
del que nacen las eyecciones conceptivas de la sensitividad y,
por lo tanto, se basa igualmente en la historia instituida y en
el instinto, en lo que de lo ajeno se ha podido incorporar o
aprender, en lo que de la existencia y de lo existente se sabe
o se entiende. El movimiento ingenioso de lo especulativo no
puede basarse en la necesidad entitativa de lo especulado [en
las condiciones desde sí de lo que aparece en el especulación]

imposible en grado sumo (o esto es así, por lo menos, hasta donde la
consciencia es capaz de concebir).

Así, en cada nivel se van manifestando principios ontológicos cada vez
más laxos, pero los límites que ya no podemos pasar son los de la imagina-
ción que, por ser los más básicos, son también los más principales.

1. La inexistencia de la gravedad, por ejemplo, no es algo imposible, sino
algo falso; imposible es que la misma cosa sea y no sea al mismo tiempo
y en el mismo sentido, que la suma de dos y dos sea distinta de cuatro,
etcétera; no se puede imaginar un absurdo, intentarlo solamente provoca
la repulsión de mi entidad.

EL YO 133 | §1.19



porque esta entidad {de lo especulado} le es ajena por constitu-
ción. La concepción imaginativa, a diferencia de la sensitiva, no
tiene un contacto franco con lo ajeno a sí para representarlo,
sino que se tiene que fundar totalmente en lo que se ha ido
conociendo, en lo que se ha quedado con nosotros de lo que
no somos nosotros. La carencia —por lo menos de manera
inmediata— del movimiento verificativo de lo que se eyecta
de aquello que se considera especulativamente provoca que
la correspondencia efectiva de lo que se imagina tenga una
incertidumbre con consecuencias graves para el desarrollo de
la existencia, que se estudiarán mejor en la sección sobre “La
incertidumbre proyectiva” (cfr. pág. 315).

En la dimensión especulativa, la representación imaginativa
trasciende el dominio de la facticidad, de lo actual-sensitivo que
se manifiesta en lo que se enfrenta o se encuentra. Se trata de
re-representar imaginativamente lo que en la mera existencia
sólo se representa por la sensitividad actual, y que por lo tanto
depende de la manifestación sensible de lo ente. En la especu-
lación no hay disociación con lo que es sino que, en su menor
cualidad entitativa, se puede desligar más de lo actual, pero a
costo de que su aparecer tenga, por esta misma cualidad, muy
poca incidencia en lo real [muy poca pesantez ontológica]. Lo
especulado [lo imaginado | lo pensado] no tiene, en la realidad,
ninguna consecuencia más allá de su aparecer en la consciencia.
Lo que se representa imaginativamente no llega a la realidad,
aunque se refiera a entes concretos y específicos que tienen una
correspondencia exacta con lo que es manifestado al mundo,
con lo que en la existencia se representa de forma concreta.
En la especulación acaece un mundo que no está atado a la
actualidad sensitiva, ni mucho menos al eterno presente de lo
ente, pero sigue estando arraigado en la existencia, y ésta a lo
entitativo; no es una anarquía que subsista por sí misma, ni se da
en una realidad distinta de la entitativa fundamental, sino que,
aunque más débil e indirectamente, sigue siendo fundada por la
entidad, por la actualidad, por la realidad en la que todo es.

La emulación del mundo que se da en la especulación no tiene,
pues, una incidencia de hecho en lo real, pero sí permite al ente
que Soy encontrarse en un mundo en el que tal o cual situación
se le manifiesten sin necesidad de que esto se dé efectivamente.
La excepcionalidad maravillosa de la especulación no consiste

§1.19 | 134 LA SOLEDAD



en lo que en la realidad sucede con esto [en su darse en la
entidad en la que se da —que es la mía—] sino precisamente
en prescindir de la actualidad de lo que se considera para tener
noticia de su posibilidad; y es que la representación especulativa
apela —si bien con menos intensidad— a lo que Soy así como
lo hace cualquier otra ocurrencia de la consciencia [cualquier
sensitividad].

La especulación de un objeto, de un sujeto o de una situación
es ponerla ante el ente que Soy de forma especular, tenerla
ante lo Mío sin necesidad de que lo ajeno a Mí devenga tal que
lo permita. En la dimensión emulativa del mundo (que es la
especulación) los entes se le representan a la consciencia —que
perennemente provoca a mi entidad— en su posible actuación,
es decir, en un momento de su existencia que esté determi-
nado por las circunstancias que precisamente se emulen en
la consideración en cuestión. Es la representación imaginativa
(a partir del ingenio) la que concibe estas circunstancias y
la modificación existencial que le correspondería en el mundo
posible en el que se le encuentra. Y esto es ir muy más allá
de la actualidad, es alcanzar al ente más allá de su aparición
sensitiva, es llevarlo a la situación pretendida sin que de hecho
esté en ella, es conocerlo en su modificación sin modificarlo en
la realidad, sino que esta modificación [este modo de existencia
nuevo] es determinado por la consideración especular en la que
se contempla un mundo no-efectivo, una dimensión mundana
en la que se experimenta lo que podría ser, sin el trabajo ni
la espera por que suceda efectivamente. La consideración de
un objeto permite conocerlo en su ser potencial pasado, futuro
o presente, que está vedado a la concepción existente-sensible
(que sólo puede darse a partir de lo sensitivo).

Como se dijo supra, la concepción de lo imaginable está tam-
bién limitada por lo instituido-instinto en [por las instancias
de] lo que Soy. Si bien el ingenio es un instinto que busca las
eyecciones de lo que se encuentra conmigo, esto lo hace a partir
de lo que previamente está instituido (conocido o sabido) y de
lo ya-instinto; no puede concebir una situación que carezca de
toda vinculación con la historia o con la motivación de lo que se
es. La concepción de lo sensitivo se da también en lo imagina-
tivo, aunque determinando no ya a la sensitividad actual, sino
a lo que se rememora, a lo que aparece de ello en el momento

EL YO 135 | §1.19



en el que se vive lo ahora, y que se da ya como recuerdo y
no como simple sentimiento concomitante a la respuesta de la
motivación de lo que Soy ante la apelación de lo objetante y de
lo especulado. Las representaciones especulativas justamente
emulan lo que en el mundo sucede y que se tiene presente en lo
que Soy por la historia {incorporada-aprendida} del Yo —que es
cuerpo—. En lo que es concebido por el ingenio influye defini-
tivamente lo que se haya vivido, lo que he sido y lo que tengo
de Mí. Es en el mismo acto de la concepción imaginativa en el
que lo instituido-instinto se manifiesta en la determinación de
la posibilidad de las cosas especuladas y de sus circunstancias
y comportamientos. Pero esto no quiere decir que no se pueda
imaginar nada que no haya sucedido previamente: no se trata
de imitar los hechos sucedidos, sino de emular los comporta-
mientos del mundo en su posibilidad (no en su facticidad). Esto
es, que lo que en la especulación aparece, es una réplica de la
realidad, de lo que en el mundo sé que es posible, y remite a
aquello con lo que mi cuerpo [mi entidad] puede conciliarse,
con lo que el hecho de mi existencia supone en la determinación
de las rationes del mundo y de las personas, con las bases sobre
las cuales guío mi interacción con ello, con lo inorgánico, lo
natural, lo humano, con lo que yo sé que mueve todo ello.

Hace falta precisar que la especulación es una degradación
ontológica respecto de la realidad, no una copia, ni una imita-
ción; el hecho de que respete los principios ontológicos (aquí
también epistémicos, pues son los mismos) se explica porque
no se disocian, sino que responden al orden ontológico mismo.
La in-conciliación de la contradicción en lo especulado sigue
manifestando a la realidad, pues {la especulación} —aunque
arrancada del fundamento del acto— sigue estableciendo una
actualidad imaginaria, en la que tampoco se concilia la contra-
dicción de lo que se re-presenta: la re-presentación imaginativa
pierde el arraigo con lo fáctico entitativo, pero no su necesidad
presencial1. El que la característica genética de la especulación
sea la emulación se explica porque su nacimiento proviene

1. Los objetos y situaciones que se especulan no tienen que estar fácticamente
presentes ante lo que Soy para que se pueda especular; pero la especulación
como tal es un acto ahora, presente cada vez que se ejerce (se puede
especular el futuro o el pasado, pero no se puede especular en el pasado
o en el futuro).

§1.19 | 136 LA SOLEDAD



únicamente de lo instinto-instituido en Mí [de la asimilación de
lo que Soy a lo que me pasa y de la configuración ontológica
—ergo, innata— de mi entidad]. Lo que Soy ha encontrado en
la emulación del mundo un receptáculo de su pasar, de su
hacerme (de lo que me hace en ambas acepciones: lo que hace
hacia Mí, y lo que hace de Mí); ha puesto en esta dimensión
una manifestación de lo suyo que mejor ilustra su deseo, su
repulsión, su esperanza y su temor… y que mejor le permite
conocer lo de lo ajeno, pero también lo de sí.

La consideración es la representación imaginativa de una
situación existencial —así de lo objetivo como de lo subjetivo—
con veracidad; para descubrir cómo serían los objetos y las
sujeciones si tal fuera el mundo, lo que es también un indicio
de cómo actuarían los entes y las existencias si tal fuera la
realidad. Las posibilidades se ven acotadas por los recuerdos y
los concimientos-sapiencias que tengo de lo que se involucra en
lo que es considerado en la situación especulativa. La exclusión
de la contradicción en la consideración hace que lo que en la
imaginación se da, se asemeje más y más al mundo allende
Mí, porque las representaciones que vienen de la historia de
la vivencia del mundo acotan a las eyecciones imaginativas y
excluyen las que las contrarían, dejando lugar solamente a las
que se concilian con lo que es posible con apego a la historia,
y no ya sólo a lo absolutamente posible (que es todo, menos lo
absurdo). Las suposiciones que se dan en la especulación (del
mismo corte que las que se dan en la concepción sensitiva, pero
de mayor trascendencia) se basan, entonces, en la historia y
en la apelación a lo que Soy de las representaciones sensitivas;
aunque la verificación o la falsación de estos supuestos no es,
como en las eyecciones conceptivo-sensitivas inmediata en la
efectividad de lo existente. Las representaciones imaginativas
son también concebidas —porque también apelan al Yo— como
las sensitivas, aunque más débilmente.

La dimensión ontológica especulativa es comprendida [está
incluida] en la existencia, y la existencia es comprendida [está
incluida] en la realidad. Empero, la gran distinción cualitativa
está en la frontera entre realidad y mundo, pues es ahí en donde
se trueca la modalidad ontológica fundamental: el conocimiento
[la sensibilidad | la consciencia | la existencia] implica un para-
mí como fundamento, una vocación a una entidad particular:

EL YO 137 | §1.19



la mía siempre. La actualidad existencial siempre se da en y
para el ente sensitivo, como vínculo con lo allende o con lo
aquende su entidad, para manifestar el motivo de su movimien-
to extensivo; de otra forma —intensivamente—, el movimiento
simplemente se da, sin que aquél {el motivo} se necesite como
mediación. Pero la dimensión especulativa, a pesar de diferir
de la existencial, pertenece a ella de un modo más cercano del
que a la realidad pertenece la existencia, pues no se rompe esta
referencialidad [este para-mí] de lo existente, sino que sigue
apelando y provocando a la entidad en la que se da. La espe-
culación sigue teniendo en sí el principio de la sensibilidad, si
bien no es una sensibilidad actual, sino que es una imaginaria,
especulada a partir de lo que se me queda de la primera.

§ 20 Se ha dicho ya que todo lo que hay en la consciencia no es
más que sensaciones: el pensamiento es, entonces, necesa-

riamente sensacional. El pensamiento es la réplica intensiva de
la palabra como sensación acústica que acompaña a los senti-
mientos y a las representaciones imaginativas que ocurren a la
existencia, y permite que se abarque cada momento bajo los
conceptos que históricamente se han ligado a esas palabras.

La palabra es el elemento fundamental que abre la posibilidad
del pensamiento, es la manera en la que se puede hacer, de una
objeción efímera, la misma constante a través del tiempo, y en
la que la sensación —que sólo alcanza a objetar a la consciencia
propia— objete también a la consciencia de una entidad ajena. La
concreción sonora que se pone por Mí en la realidad es la misma
que llega a los otros entes; es el vínculo más directo con lo que
se me escapa siempre, con lo que no Soy y quiero, sin embargo,
que mi existencia y lo que en ella ocurre lo alcancen.

La palabra es una objeción sonora que acompaña siempre a
muy múltiples manifestaciones sensitivas que se dan en el mis-
mo momento. Así, lo que es evocado al pronunciar una palabra
se va acumulando y tanto más, cuanto más constante sea lo en
la existencia cada vez que se repite el sonido que la palabra es,
cada vez que se da sola o conformando un sentido como parte
de una frase, de una proposición que se me manifiesta en la
pronunciación de otro o en la que viene de Mí.

El vocabulario que se tiene en lo de sí, las palabras que sé y su
significado no provienen del uso de ningún diccionario; definir

§1.20 | 138 LA SOLEDAD



así una palabra supone ya el uso de palabras o de signos. Es el
indicativo —el “esto”, la señal del índice, la mera contemplación
del suceso— el que puede mostrar lo que se refiere con cada
sonido. Para que las objeciones sensitivas que se me dan tengan
sentido no es necesario que posea un lenguaje, aunque son las
palabras las que posibilitan una consideración de sentido que no
esté atada a la aparición misma del objeto del que concibo ese
sentido. Designar sentidos [conceptos y procesos conceptivos]
con sonidos es un proceso lento, que un humano no puede
llegar a dominar si no es tras varios años de práctica incesante.
A despecho de la pobreza de las capacidades fisiológico-
cognitivas, si un humano naciera con la capacidad mental de un
niño de seis años no podría mejor reconocer los significados de
las palabras; una asimilación más rápida de sentidos abstractos
viene justamente de su ejercicio; tendría que empezar con la
misma torpeza que un recién nacido, con la desventaja de que el
menor dinamismo del desarrollo corporal alentaría la capacidad
de adaptación al entorno lingüístico en el que se le sumerja.

Si se puede aprender el significado de una palabra por su
definición es sólo porque se tiene ya práctica en ello y por
asociación a palabras ya conocidas, y con la desventaja —in-
mensa desventaja— de que la remisión de unas palabras a otras
palabras aligera con mucho su significación ante la motivación
mía. Reconocer en un sonido una situación o una cosa se da de
manera más grave por la indicación directa de la situación o de
la cosa que se significa. “Esto es un plátano”, “esto tiene espinas”
“esto es injusto”, “esto duele” “esto quema”, “sufro porque tengo
esto”; cuando un niño pregunta qué son las cosas necesita una
respuesta vivencial, no una definitoria: “es injusto porque el
otro no tenía defensa” antes que “es injusto porque lo que cada
uno tuvo no permitió que se manifestara un encuentro real de
sus fuerzas y que se impusiera aquella mayor”. Si se reemplaza
una palabra por su definición se dice una tautología (“corre
porque camina rápido”, “come porque se mete comida en la
boca, la mastica y la engulle”), lo que se busca es encontrar
en dónde está la injusticia [en dónde se muestra, cuál es la
situación en la que se vive la injusticia], no en qué consiste.
No se busca, pues, una descripción del acto mismo, sino del
sentido del acto (“corre porque necesita llegar pronto”, “come
porque tiene hambre”). Decir “esto es injusto” no es decir lo que

EL YO 139 | §1.20



pasa objetivamente, sino considerarlo en su sentido, porque la
injusticia no es una cosa ni una acción, es un sentimiento. No
es que sea injusto dañar a otra persona, sino que lo es hacerlo
de tal y cual manera. Se trata —en este caso y en el de todos
los sentimientos— de encontrar una identificación de lo que he
vivido desde Mí con lo que ahora contemplo; de lo contrario,
la laxedad del significado motivacional de las palabras será tal
que no permitirá que se entienda en toda su dimensión lo que
sucede cuando se enfrenta con la situación o con la palabra
tal. Sufrir una injusticia es la mejor forma de definir la palabra,
de encontrarse con ella; evocar la injusticia mía cuando digo
o escucho que algo es injusto es la mejor manera de entender
cómo es el mundo que me describe quien me dice eso {que
es injusto}. Si nunca se ha sufrido una quemadura no se
podrá uno aproximar al mundo que se expresa cuando se dice
que alguien se ha quemado, se supondrán escenas de gente
que se ha quemado alguna vez, los gritos, las expresiones; se
puede —siempre se puede— decir “se ve que duele mucho” e
imaginarse un calor, pero muy más fuerte: no es suficiente.
Nada reemplaza a la vivencia en el conocimiento del significado
y del sentido de las palabras.

Hay, básicamente, tres tipos de vivencias que se caracterizan
por medio de las palabras: cosas, acciones y sentimientos. Y no
es que las cosas ni que las acciones no provoquen sentimientos,
ni que éstos prescindan de aquéllas para darse, sino que la re-
ferencia lingüística no contiene ya lo que les es {a las cosas, las
acciones y los sentimientos} concomitante en cada quien, sino
que solamente se refiere a eso que objetivamente —en tanto que
objeción— se designa. Habrá para quien un manzano signifique
siempre la frescura del campo y la amabilidad de las personas
que lo llevaban allí cuando niño; pero, aunque en este caso no
se podría separar este sentimiento del sentido de los manzanos
ni de su referencia lingüística, sí es posible discernir la mera
referencia al árbol de los sentimientos que la acompañan (aun-
que la mayoría de estas asociaciones operan de una manera
mucho menos evidente, muy sutil, casi inconsciente). Las cosas
son cosas materiales, tangibles que tienen una entidad aparte y
alejada de lo que somos, que no fundan en nosotros más que
su sentido en el mundo en el que vivimos, como las piedras,
los árboles, las mesas, etcétera. Las acciones son movimientos

§1.20 | 140 LA SOLEDAD



objetivos, que se pueden definir por la sola manera en la que se
presentan a los sentidos, sin necesidad de recurrir a juicios ni
sentimientos, v. g.: caminar, beber, mirar, juzgar, etcétera. Los
sentimientos son objeciones intensivas que están presentes sólo
para Mí y que manifiestan sentidos de lo que existe o de la
existencia propia como la injusticia, el bien, el dolor, el miedo,
el fastidio, el sueño, etcétera. Lo que no quiere decir que no se
tenga un sentimiento de perro o uno de la casa de los abuelos; ni
tampoco que no haya o una acción de bondad, o una cosa bella,
sino simplemente que no se definen por esto. Empero, estos
sentimientos, estas acciones y cosas se acompañan indisocia-
blemente, sólo en una análisis a posteriori se pueden disociar,
y es un gran error ignorar esto, pues es la única manera en la
que la existencia puede alcanzara algún sentido y en la que se
entienda lo que puede significar la experiencia de lo humano o
la existencia del conocimiento.

Se puede bien saber qué es la injusticia sin necesidad de
poder enunciarlo, sin entenderlo. Conocer palabras por referen-
cias a palabras y no por vivencia provoca una experiencia de
lo humano muy pobre y degradada; esto supone —entre otras
cosas— que se tiene garantizada la sobrevivencia sin necesidad
de trabajarla, sin el dolor del sustento de la propia existencia
fisiológica y cultural. Comprender [saber y también entender]
lo que algo es puede muy bien darse respecto de lo puramente
objetivo, pero con dificultad de lo subjetivo [de lo que sujeta a
la existencia-consciencia como entidad-motivación], sólo quien
se aplique en el conocimiento de lo que es y de cómo es, y
que tenga la preocupación por su vivir y no sólo pretenda
ocuparse de concretarse, sino de fundamentar la realización a
que me impele siempre la motivación. Comprender (y no sólo
entender —como lo hacen los más— ni sólo saber —como lo
hacen algunos—) es la finalidad de la filosofía. El hecho de
que no necesite consumarse para ser filosofía no quiere decir
que quien filosofa pueda conformarse con cualquiera de las dos
cosas (ya entender, ya saber), sino que su busca no debe cesar,
pues nunca se hallará en la seguridad de la verdad inamovible
respecto de estos temas: A pesar de haber encontrado una
forma de entender lo que se sabe, habrá más, más precisas,
surgirán aspectos antes no considerados o —puede también—
el saber cambiará, lo que se halla incorporado se modificará

EL YO 141 | §1.20



por lo nuevo de la vida y porque lo viejo evanesce. Pero es la
necesidad de encontrar aquello que pueda ex-plicar lo que es
y —lo que, personalmente, pienso que es más importante— lo
que Soy debe permanecer como un aliciente inquebrantable.

La conformación del sentido de las palabras —adjetivos, ver-
bos, adverbios, pronombres, sustantivos, etcétera— se da, pues,
en la experiencia (ya sea de su indicación en el mundo [de la
vivencia directa del significado] o de la acotación de su contex-
to por palabras ya conocidas [de la definición nominal]). Y el
sonido que ellas son, al apelar al ente que soy Yo, trae consigo
el sentido que se le concibe, y la evocación de las vivencias que
han conformado ese sentido, en forma, a veces, de recuerdos
explícitos, pero las más en la manera de los sentimientos que
acompañaban a la vivencia de aquello que la palabra designa.
Del mismo modo, un sentimiento también evoca el recuerdo de
una situación en la que acaeció; pero, más frecuentemente, de
la palabra que los manifiesta. La designación es el momento en
el que, de lo que siento, surge una palabra, en el que ocurre ésta
a la consciencia como ocurre algún otro sentimiento, pues el
movimiento por el que se hace la palabra es ya intensivo. De tal
manera que, así como se restituye los sentimientos y los sen-
tidos conceptivos semejantes, se restituye los sonidos que son
ya parte de lo de Mí, que se hallan en mi cuerpo. El sonido del
habla ex-presa lo que hay en lo de mí, pone allende lo aquende;
esto mismo, en el caso de los sentimientos, es imposible; no se
pueden poner como tales ante lo de otros para que ellos los
sientan, no se pueden manifestar a una existencia ajena1, pero la
palabra sí —aunque, como se ha visto ya, toda designación es de
por sí equívoca—. La asociación entre lo sentimentado y lo apa-
labrado —ya intensiva (en el pensamiento) ya extensivamente
(en el discurso)— es tal que en ocasiones casi se identifican;
sólo quien vive casi con exclusividad entre palabras [quien no
tiene la vivencia de lo que habla] o quien es indolente puede
repetir sonidos sin que ello importe nada a su entidad, sin que
ello remueva la profundidad de la historia [de los sentidos] que

1. Desde luego que hay gestos y movimientos que pueden manifestar un
estado de la existencia aquende, pero esto no sólo no pone ante lo de
otro mi sentimiento (sino sólo su significante, que aún debe ser concebido
como el tal sentimiento), sino que es muy general, muy inespecífico en
comparación con la proliferalidad de la palabra.

§1.20 | 142 LA SOLEDAD



se halla dormida en la inconsciencia del cuerpo. La designación
[el momento de la ocurrencia de la palabra], sin importar si se
queda en la particularidad de mi existencia o si se arroja a la
objeción de lo además de Mí, se da como una manifestación de
mi motivación o como una respuesta a lo que se enfrenta; se da
como un sentimiento más, sólo que su sensitividad es sonora
(ya intensiva, ya extensiva) y su especificidad y significado muy
más específico y muy menos vivencial (es la asociación con lo
sentimental la que vuelve a la palabra profunda y sapiente).
De ahí que para muchas personas el pronunciar alguna palabra
tenga un gran peso, pues se vuelca a su memoria [se restituye
a su existencia] todo lo que ella le implica y no puede tan
fácilmente dejarse de lado una importancia tal, una referencia a
la estancia mía en lo del mundo que me sitúa en él de modo dis-
tinto, que transtorna, pues, al ahora en el que {Yo} me encuentro
{a mí mismo}. De ahí que haya habido y aún haya creencias en
la invocación material de los sonidos (pues éstos acompañan a
la representación de aquéllos con gran fuerza —por lo general,
con toda la fuerza del tabú—) y en encantamientos por palabras
mágicas, unidos generalmente a música y olores que también
son muy evocadores, aunque éstos por sí mismos.

El hecho de que el sonido de una palabra sea mucho más cons-
tante e invariable que cualquiera de las percepciones visuales,
táctiles, o que cualquiera de los sentimientos implica que bajo
su sonido se puedan ir agrupando sentidos varios, pero que aún
conservan un núcleo común que es el que brinda el concepto
que en la enunciación se busca eyectar y provocar. Cada visión
diversa de hechos diversos, cada acaecimiento sentimental en
muy diferentes circunstancias, cada vivencia, actitudes distin-
tas, todo esto es enmarcado por el mismo sonido que permanece
casi invariable: “blanco”, “silla”, “muerte”, “perdón”, “dignidad”,
“pobreza”, “mar”, “casa”, “mierda”… siempre la misma palabra
para cada diferente vez de cada cosa. Lo que se siente inten-
sivamente [los sentimientos que acaecen] ya por indicación
propia del estado del cuerpo, ya por respuesta a la apelación del
mundo al Yo (aunque también esto necesita modificar al cuerpo
para manifestarse) se asocia con las palabras, y éstas se invocan
concomitantemente a la invocación de los sentimientos. Así
también, los sentimientos que ya están conmigo hacen que se
recuerden palabras asociadas, que se recuerde su sonido, y este

EL YO 143 | §1.20



sonido es el que les da una coherencia al ubicarlos en un sentido
ya muy familiar que se entiende mejor que la vivencia misma
porque se trata —con las palabras— de objetos ya fijos. El desig-
nar el estado de lo en mi existencia, de lo que veo, de lo que me
pasa o de lo que pasa en el mundo con palabras es fijarlo ante
mi consciencia, ponerlo de una manera muy más familiar, con
un sentido determinado con menor dificultad y desgaste (pues
ya se ha acostumbrado a hacerlo): con un sentido lingüístico.
El poner lo que me pasa en palabras permite que la consciencia
tenga mayor claridad para encontrarse con el mundo en el que
se suceden tales cosas y con la manera en que lo hacen, para
descubrir qué es lo que posibilita esto que ahora es, y qué es lo
que se puede esperar de él. Aquello que de otra manera sería
sólo un indicativo de motivación, de busca, de movimiento
tratando de apaciguar…, de conseguir…, de conservar…, se
tiene ahora como un elemento de una articulación que permite
encontrarse con el mundo en el plano especulativo.

En la consciencia cada ocurrencia es inédita, es in-retenible.
La carencia de la actualidad sensitiva que la constituye marca
su desaparición para siempre, la configuración corporal [la
situación] que permitió que se originara como se originó —en
el contexto, las circunstancias, los pequeños detalles de los
que parece que no nos percatamos, etcétera— se pierde sin
posibilidad de recuperación… es por el logos que un momento
se puede llevar a la abstracción, es la palabra la que toma este
momento único y lo pone en una dimensión más constante, lo
saca del río inasible del devenir y lo coloca en la fijación de
ese sonido, de ese concepto que es el que mejor recordamos
luego, el que nos permite ubicarnos con una precisión de que
la sensitividad —con su actualidad evanescente— es incapaz. Al
llevar la sensitividad al ámbito de la palabra [del pensamiento]
se está poniendo a lo que llegó, de una manera fortuita, a
tocarme en mi existencia en un signo que está ahí tan pronto
cuan yo la invoque, en un sonido que puedo perfectamente
reproducir —incluso sin pronunciarlo— sin que para ello la
realidad ajena deba transformarse [sin que deba pretender lo
que está más allá de mi entidad] más que en el momento de
la transmisión de las ondas sonoras. Por medio de las palabras,
del pensamiento es posible que lo que ocurre ahora y que no

§1.20 | 144 LA SOLEDAD



ha ocurrido antes ni ocurrirá más pueda dotarse de un sentido
que trascienda la efectividad sensitiva de su acaecimiento; si se
dejara en la fugacidad que irremisiblemente acabará con él, en-
tonces no sería posible que se pudiera integrar conscientemente
al conjunto de lo que se vive.

Las palabras tienen ya un sentido, un concepto que se ha
fabricado históricamente y que se nos da con ellas. El recuerdo
de su sonido está con nosotros y es tan habitual que nos per-
mite ubicarnos mejor en donde estamos. Cuando se designa lo
que está pasando con el lenguaje, esto —que es único y evanes-
cente— se vuelve familiar y abstraído del contexto situacional,
se nos muestra como parte del mundo ya conocido**, se aclara
el sentido de lo que sucede más allá de su apelación inmediata
e intuitiva: se piensa lo que sucede y, al mismo tiempo, se fija
el deviniente acontecer en otro que se repite igual siempre:
la palabra. Entonces, gracias al lenguaje-pensamiento se puede
llevar siempre el devenir inédito hasta lo que es ya habitual
a mi entidad, hasta lo que ya se entiende y, de esta manera,
entender también lo que está pasando: con el lenguaje llevo
conmigo mi habitación. Pero este hecho de que lo que se da en
la consciencia con inmensurable complejidad se pueda abstraer
y fijar en pensamientos no solamente significa que lo que me
está pasando se me aclare y conserve, sino también que —por
eso mismo— la riqueza vital que tiene la actualidad sensitiva [la
consciencia, la existencia actuales] se ve reducida igualmente
y la consideración de lo que simplemente se piensa tiene, en
consecuencia muy menor fuerza ontológica, vital, apelativa.

El sonido de la palabra es un objeto que es real, que tiene
una entidad como vibración acústica y que no depende más
de lo que Soy apenas es pronunciada, pero que pretende una
remisión a algo que no es ella, sino a lo que ella designa. Su
gran valor se halla en que precisamente esta cualidad {sonora}
real se puede dejar de lado para encontrar la cualidad vivencial,
existencial, sensitiva, cognitiva que designa por sus evocaciones.
El pensamiento consiste en la consideración especulativa de
las cosas de la existencia propia o ajena de manera lógica [en
función de la palabra]: en las especulaciones de las cosas que
se traen a la re-presencia por medio de las palabras, del logos.
Pensar es, para usar la expresión platónica, un diá-logo con

EL YO 145 | §1.20



uno mismo1. Es poner ante mi entidad —desde mí— un logos
que la apele, y que esta apelación sea respondida con otro logos
que nazca ante el planteamiento de lo que está —por la palabra
dicha primero— en el espejo imaginativo [del mundo posible
que significa el primer logos], y que esto, a su vez, provoque una
nueva respuesta, etcétera. El diá [διά] de este diálogo interno se
refiere a la designación, a la travesía de la palabra desde lo que
Soy hasta lo que existo, es el movimiento por el que se pone la
palabra ante lo de Mí; si el diá-logo se pone en el mundo allende
para la objeción de otro o se queda en lo de mí para mi propia
consideración, igualmente de trata de una manifestación.

El pensamiento —como lo dice Platón— que consiste en
“plantearse ella misma [el alma (ψυχὴ)] las preguntas y las res-
puestas, afirmando unas veces y negando otras” es el inquisidor,
el que examina una cuestión, una situación posible del mundo
según lo que se sabe y se entiende de él; empero, lo que no
sigue esta practica dialéctica propiamente platónica igualmente
es un diá-logo [una palabra que atraviesa —en la sensitividad
acústica— la frontera entre mi entidad y mi consciencia]: es
una manifestación de lo que hace a mí de mi situación. Lo que
sigue es la apelación que la presencia del sentido de esta(s)
palabra(s) hace al Yo, que provoca una repuesta sentimental,
que es acompañada por las palabras que se le asocian y que
clarifican su sentido por el sentimiento responsivo. Esto es, que
la consideración de la posibilidad de un mundo —que se da
por medio de la palabra, del logos— apela al Yo (se trata de un
διά-λογος: la palabra que se presenta y que apela entonces a mi
entidad, a mi cuerpo, a lo que Soy) y, en esta apelación, lo que
Soy se manifiesta ante la posibilidad de la real efectividad de
esa especulación de manera sentimental y conceptiva; esto a su
vez puede llevarse a la abstracción [fijación | permanencia con-
ceptual] lógica [lingüística], cuya consideración nuevamente
apelaría a mi entidad (un nuevo diá-logo)…

1. «A mí, en efecto, me parece que el alma, al pensar [διανοέομαι] no hace otra
cosa que dialogar y plantearse ella misma las preguntas y las respuestas,
afirmando unas veces y negando otras» — Teeteto, 189e-190a (dicho por
Sócrates). Y también: «El razonamiento [διάνοια] y el discurso [λόγος] son,
sin duda, la misma cosa, pero, ¿no le hemos puesto a uno de ellos, que con-
siste en un diálogo interior y silencioso del alma consigo misma, el nombre
de razonamiento?» — Sofista, 263e (dicho por el extranjero eleata).

§1.20 | 146 LA SOLEDAD



Es decir, que por medio de la palabra, del discurso, se piensa
[se especula detenida y conceptualmente sobre] una situación,
un sentido, un objeto en unas circunstancias dadas; se pone
al Yo ante una situación de tal manera que él responda, ya
sea, por ejemplo, proyectando las consecuencias de tal cosa o
preyectando cómo a llegado a donde está. Se utiliza, entonces,
ese campo ontológico de emulación para encontrar los prin-
cipios y los fines [las rationes] de lo que hay en el mundo;
es decir, por medio de este ejercicio del pensamiento es por
el que se entiende al mundo mientras que es por medio de la
acción que se le sabe.

El sentido que queda encerrado en la palabra que se pone
frente a Sí en este pensamiento [en este diá-logo], se presenta
y provoca a la motivación de mi entidad, la apela como si se
estuviera realmente ante el objeto (extensivo o intensivo) con
el que la palabra comparte —y por el que tiene— su sentido.
Pensar es poner a mi existencia ante un mundo, hacerla que
se enfrente a una posibilidad como si fuera actual, efectiva y
encontrar la respuesta que Doy como ente a ese mundo espe-
cular, que podría coincidir con el real. Al mismo tiempo, los
sentimientos que ocurren —ya desde sí, ya por la especulación,
ya por la sensitividad actual— encuentran un logos que las
subsuma y las manifieste en la claridad conceptual en que ellas
{las palabras} son para mi Yo; claridad ésta que es tal por la
familiaridad del objeto que son las palabras, por la habitualidad
que ellas tienen conmigo.

Cuando por el pensamiento se figura algún momento cual-
quiera del mundo o de un objeto, el ente que Soy concibe
especulativamente las circunstancias en las que ese mundo pue-
de ser. Éstas no sólo son acotadas por el absurdo absoluto que
resultaría de pretender trasgredir las propiedades ontológico-
epistémicas últimas [de llevarlas más allá de los límites de la
imaginación], sino que también son acotadas por la sapiencia
y por el entendimiento que del mundo se tiene. Es decir que,
como la emulación de la posibilidad no deja de ser conceptiva,
la sapiencia in-corporada se puede mostrar contraria a lo que
se especula, provocando con ello una molestia que viene de la
intuición de la falsedad de lo que se piensa, o un agrado cuando
coincide con ello. Otro tanto ocurre también con el entendi-
miento de las cosas, aunque esto no es de manera intuitiva,

EL YO 147 | §1.20



sino conceptual; es decir que aquí lo que no se compagina
es que haya conceptos [sentidos] antitéticos vertidos sobre la
misma situación. Pensar sobre cualquier objeto es, entonces,
probarlo en sus circunstancias y en sus posibilidades por medio
del espejo de la imaginación. La palabra es aquí imprescindible,
ya que es la que trae consigo las representaciones especulativas
que apelan a mi entidad, cosa que con los recuerdos solos sería
más difícil y laborioso.

Esa cualidad que tiene la palabra de permanecer la misma,
constituye su virtud y su desgracia: A la vez que posibilita
referirse de manera genérica a lo que hay en el mundo y en mi
entidad (por medio de llamar a su concepción instituida y a la
respuesta del instinto), se deshace de la infinidad de matices,
de la particularidad única del momento que pasa; se deshace
del perderlo para siempre y lo encapsula en otros recuerdos
(los de los conceptos y de sus palabras relacionadas) más
sólidos —por más recurrentes—. Al mismo tiempo esto implica
que las palabras no son capaces de ex-presar la existencia en su
efectividad, ni de recuperar la inmensurable riqueza sensitiva
que el flujo temporal ha arrancado del mundo; sólo se puede
encontrar un sentido desprovisto del objeto al que significa
(aunque puede evocar sus recuerdos e incluso —en tratándose
de sentimientos— puede restablecerlos en acto). Las palabras
fijan lo que pasa por ellas y lo absorben como parte de su
propia concepción, que es restituida ante su aparición objetiva;
y es por eso que no se encuentra en ellas la apelación que en
un principio provocó la objeción pasada, esa que ya no es.

En las palabras, pues, se fija la aparición del o los sentidos que
tiene lo que pasa en este momento, más allá de la concepción
de lo sensitivo actual —que, por supuesto, también puede ser
muy familiar, pero no puede hacerse aparecer cuando se quiera,
como la palabra sí—. No es que las palabras tomen el sitio de los
conceptos: la concepción de lo sensitivo prescinde de lo que en
las palabras —como sensitividades sonoras que son— también
se concibe1; el lenguaje no reemplaza el encuentro directo con
la realidad y no les da él su sentido, sino que lo adquieren por
la motivación de lo que Soy. La interpretación del mundo no
depende del lenguaje que se tenga, aunque, de cierta manera

1. Aunque hay personas que se encuentran mucho más con palabras y con
pensamientos que con objeciones vitalmente relevantes para sí.

§1.20 | 148 LA SOLEDAD



{de una manera inteligible}, el pensamiento sí; hacia el final del
apartado siguiente se hablará de ello.

El razonamiento / la lógica

§21El campo especulativo es, entonces, un campo de experi-
mentación; es tener un espacio ontológico emulante del
mundo efectivo y —por esto mismo y de manera indirecta— de
la realidad que es, mediante el que se puede llegar, gracias a esta
experiencia especulativa, a determinaciones motivacionales [de-
terminaciones de lo se ha de hacer]. La determinación del movi-
miento entitativo es la función primigenia de la concepción
imaginativa [especulación]. Todo saber del mundo ha de redun-
dar en la determinación del movimiento del ente que Soy.

El razonamiento es algo muy semejante a la consideración
y al pensamiento, pero diferente de ambos. Mientras que la
consideración es re-presentarnos la existencia (que a su vez es
ya re-presentación de la entidad) de lo que está en el mundo,
atendiéndola en sus circunstancias y tratando de comprender
cabalmente su situación; y mientras que el pensamiento es un
diá-logo interno (i. e., que no tiene manifestación objetiva-
sonora), en el que el sentido de las afirmaciones concibe imagi-
nativamente [especula] un mundo con el fin de que éste sentido
apele a lo que Soy y a su entendimiento-sapiencia y de que
la respuesta a esta apelación se ex-prese; mientras esto es así,
decía, el razonamiento consiste en concebir una circunstancia
especulativamente en busca de sus rationes [de sus principios y
sus fines], de sus causas y consecuencias [de cómo el mundo ha
de ser para llegar hasta ella y qué es lo que se sigue de eso].

A diferencia, entonces, de la consideración, no se busca aten-
der a lo que está en el mundo en su existencia, comprenderlo
en lo que vive o en lo que le sucede (o, simplemente, en lo que
sucede), sino que lo que pretende es entenderlo en lo que, en
una sucesión necesaria —y no meramente temporal—, habría o
hubo o ha o habrá llevado a lo que se está razonando a aparecer,
a darse en el mundo. A diferencia del pensamiento, por otro
lado, la palabra, la sentencia y el sentido de éstos no son tan
determinantes, ni en el momento de la concepción especulativa
de la situación que se razona, ni en el momento de la búsqueda
de sus rationes; y es posible, entonces, que el razonamiento

EL YO 149 | §1.21



prescinda de las herramientas lingüísticas en su busca, pero de
lo que no puede deslindarse es de su referencia a lo instituido
históricamente en mi ente, ya que es sobre las bases de su
conocimiento del mundo sobre la que se construye la emulación
en donde se experimenta para entender lo que pasa.

El razonamiento es, como ya se ha dicho, buscar las razones
de tal o cual acontecimiento por medio de la experimentación
especulativa. Las deducciones del razonamiento son dables a la
verificación y a la falsación y, por lo tanto, pueden constituir,
como las eyecciones conceptivas, el sentido —aunque de alcance
menos intuitivo, menos inmediato— de objetos y situaciones
que se presentan a la sensitividad. Razonar algo que se espera
que pasará efectivamente en el futuro implica que se estará
expectante a que se verifique lo que se razonó que sucedería, o
que al momento de vivir la tal o cual cosa que se razonó uno
espere que suceda lo que le había aparecido como consecuencia
o causa indudable.

Un juicio sintético a priori lo es de la experiencia mundana,
mas no especulativa. A priori quiere decir antes de la experiencia.
Para Kant, el hecho de que exista algún conocimiento sintético
a priori, es decir, que se pueda afirmar algo del mundo como
indubitablemente verdadero antes de su verificación, supone la
existencia de una estructura subjetiva trascendental que confi-
gura las condiciones de todo fenómeno; es decir, que el espacio
y el tiempo son configuraciones epistémicas de la consciencia y
que eso —el tenerlas en nosotros— nos permite conocer la com-
posición espacio-temporal (y, por tanto, geométrico-aritmética)
del mundo a priori. Esto, sin embargo, no alcanza para dar
cuenta del acto como incidencia en lo real, en lo nouménico.
Para Kant, la existencia de lo nouménico se prueba porque lo
que hay a priori en la subjetividad se limita a la forma del

§1.21 | 150 LA SOLEDAD



fenómeno1, pero el contenido le viene de la sensibilidad, de las
intuiciones a posteriori.

Un acto humano cualquiera, basado en el conocimiento de
que el mundo es espacial, tiene incidencia en lo nouménico;
caminar no es un hecho subjetivo, plantar un árbol o comer
son incidencias en el mundo nouménico que se reflejan en el
contenido estético [sensible], no en su forma. Si el conocimien-
to de lo geométrico-aritmético se circunscribiera, como Kant
pretende, a lo fenoménico, entonces no se podría garantizar las
consecuencias de ese conocimiento allende el fenómeno y, sin
embargo, cualquier modificación en el fenómeno como tal es al
mismo tiempo modificación de su contenido (pues la forma es
trascendental, i. e., invariable) y la acción modifica el contenido
del fenómeno, que es el reflejo del noúmeno. De esta forma, si
a lo nouménico no correspondiera efectivamente —aunque no
realmente— el conocimiento matemático, no se podría modificar
basado en sus conjeturas.

Lo que Kant no toma en cuenta es que el ser humano (que
es, para los otros e incluso para sí, un fenómeno) tiene un
fundamento nouménico [entitativo, actual] y por eso mismo
participa de la noumenidad, y que es esto lo que le permite
contener en sí estas propiedades que después va encontrando
efectivas en su inter-acción con lo ajeno a sí, con lo que lo
encuentra de lo real.

Es decir que el hombre, como ente que es, participa de la
entidad y de sus condiciones, y que, por lo tanto, el cuerpo

1. «La razón de que no nos baste el sustrato de la sensibilidad y de que
añadamos a los Fenómenos unos númenos que sólo el entendimiento puede
pensar se basa en lo siguiente. La sensibilidad, y su campo —el de los
fenómenos—, se hallan, a su vez, limitados por el entendimiento, de forma
que no se refieren a las cosas en sí mismas, sino sólo al modo según el
cual, debido a nuestra constitución objetiva, las cosas se nos manifiestan.
Tal ha sido el resultado de toda la estética trascendental, resultado que
se desprende espontáneamente del concepto de fenómeno en general, a
saber, que tiene que corresponder al fenómeno algo que no sea en sí
mismo fenómeno. La razón se halla en que éste no puede ser nada por sí
mismo fuera de nuestro modo de representación. Consiguientemente, si no
queremos permanecer en un círculo constante, la palabra fenómeno hará
referencia a algo cuya representación inmediata es sensible, pero que en
sí mismo (prescindiendo incluso de la naturaleza de nuestra sensibilidad,
base de la forma de nuestra intuición) tiene que ser algo, es decir, un objeto
independiente de la sensibilidad.» KrV A 251-252.

EL YO 151 | §1.21



que Yo soy es —por lo menos en lo que de él noto en la
consciencia— espacial y temporal; la realización del movimien-
to (que es incidencia en lo real) precisamente se basa en esta
vivencia. La existencia y la especulación —como se ha dicho—
son degradaciones de esta entidad, pero pertenecientes a ella
misma; y es por esto, por su arraigo ontológico en la realidad,
que tienen en sí propiedades ontológicas —aunque no todas—
destacadamente, en este caso, en su espacialidad. Los juicios
sintéticos a priori no son innatos, no se nace conociendo la
ciencia matemática, ni se adquieren espontáneamente durante
el desarrollo de la vida (como se caen los dientes o sale vello
facial), y, por lo tanto, dependen de la historia de la vida. La
aprioridad de los conceptos matemáticos y geométricos no es
tal absolutamente, sino que son previos a la experiencia efec-
tiva de su concreción y lo son porque se han adquirido en la
experiencia especulativa1 y, una vez así experimentados, puede
suponerse —y verificarse— su efectividad.

Encontrar los motivos subjetivos y las condiciones objetivas
que resulten en algo, implica una aceptación de que las acciones
están determinadas por correlaciones necesarias; esto es, que se
reconoce que todo es precedido —ya temporal, ya ontológica-
mente— por algo más. La necesidad de tal sucesión no necesita
justificarse; el hecho mismo de que así es constituye la sola
condición que se necesita establecer para que las cosas no sean
de otra manera; el razonamiento simplemente busca cómo es el
mundo tal que permite [obliga] esta sucesión y en el camino
encuentra regularidades, condiciones generales que se repiten,
imposibilidad de concebir algunas situaciones; encuentra, en
fin, que la naturaleza de las cosas exige del mundo una sucesión
regular y que cada una de ellas toma de sí misma la interacción
con lo otro en un sistema complejísimo. Así, no es lo mismo
conocer la razón de un acontecimiento particular en el tiempo
(qué es lo que lo precede y qué es lo que le sigue) que la razón
de una cosa como tal, aunque el primero deba por fuerza —si
es que se espera veracidad— derivarse del segundo, pues éste
{el conocimiento de la razón de las cosas} consiste en aprender
la motivación de la cosa, en poder determinar su re-acción ante
una acción dada. Buscar las rationes de algo es buscar qué le

1. Es de suponerse que, en el principio, tales relaciones y propiedades fueron
obtenidas de la experiencia de lo del mundo.

§1.21 | 152 LA SOLEDAD



precede [qué tiene naturaleza tal que haya permitido que lo que
es ahora sea], pero no sólo temporalmente, también tiene que
buscar en lo que las cosas son desde sí para poder establecer
lo que de ella se puede esperar y, así, lo que pueden permitir
o no. Pero este desde sí sólo se establece a posteriori y como
una suposición —verificable o no— a partir del comportamiento
conocido de las cosas de las que buscamos las razones (supo-
sición que, como todas, con su ejercicio constante se incorpora
a la sapiencia).

Pero toda esta racionalidad tiene un límite que no se puede
traspasar: el de las manifestaciones a mi existencia de lo que
es. Hay, desde luego, algo que funda estas manifestaciones
(esta vista, este tacto, este sonido, este movimiento, esta inter-
acción); hay una entidad inasible en la que se refugia realmente
el desde sí de lo otro y que permanece siempre allende, ajena a
lo que Soy y a lo que existo. Es ahí el quiebre de la racionalidad,
cuando ninguna imaginación alcanza para figurarse lo que hay
sosteniendo eso que me enfrenta ni lo que me sostiene [eso que
me objeta, ni lo que me sujeta].

El conocimiento de la razón de las cosas —de mis propias
actitudes y sentimientos (en cuanto que esto es posible), sobre
todo— permite que lo que Soy considere tales razones al
momento de discernir entre la realización de la motivación en
alguno o algotro sentido; no sin reservas, se puede decir que
es más libre —por cuanto se libera de la sujeción inmediata de
la motivación entitativa [se libera de considerar sus impulsos y
deseos como absolutos]— quien más conoce de sí sus razones1.
Y, en un sentido semejante, entre más se conozcan las razones
de lo además del mundo se aumentará la potencia [la posibili-
dad de incidir en lo real] de mi propia entidad para buscar su
realización. Sobre la libertad se tratará más abajo (cfr. 297ss).

§22En el pensamiento existe cierta lógica y ésta está determi-
nada en su forma y en sus reglas por los límites epistémi-

1. «Aquél [el hombre que es guiado por el solo afecto o por la opinión], en
efecto, quiéralo o no, hace lo que mayormente ignora; pero éste [el hombre
que es guiado por la razón] no complace a nadie sino a sí mismo, y sólo
hace lo que sabe que es primordial en la vida y que por ello desea en grado
máximo; y por eso al primero lo llamo siervo y al segundo libre […]» —
Spinoza. Ética, 4/66e.

EL YO 153 | §1.22



co-ontológicos [los límites de lo concebible especulativamente]
aunque también —de una manera mucho más particular, aun-
que a veces se confunden— por la sapiencia más profunda del
cuerpo [por aquello que se ha in-corporado por su ejercicio sin
haber jamás —o muy poco— fallado en su aplicación efectiva].
La lógica se aplica al análisis del logos; pero esto no quiere decir
que su campo de estudio sea el gramatical, sino que su referen-
cia a las palabras es en cuanto a su uso para decir del mundo.

Las relaciones lógicas son las relaciones mundano-ontológicas.
Las relaciones que se describen en la lógica como reglas no
pertenecen al orden del pensamiento como tal, sino que vienen
de la consideración de cómo las cosas se dan en el mundo y
de cómo es que se relacionan entre sí: la implicación, la con-
junción, la disyunción, etcétera son relaciones que se verifican
en el mundo, y de ahí que se pueda y se tenga que hablar de
ellas. En el pensamiento, en la expresión de cualquier situación
existencial o especulativa se manifiesta algo que ocurre, y esta
ocurrencia se da de hecho en el ente que Soy, y responde
al orden ontológico. Si ha de tratar de decirse algo, por lo
tanto, no es posible hacerlo sin el concurso de expresiones que
designen estas relaciones; y si ha de ser que el que recibe la
palabra que se ha arrojado pueda entenderla (aunque se trate
de la entidad propia, en el caso del pensamiento), entonces en
su desciframiento [en la concepción imaginativa de ese sonido]
deberá sub-ponerse la sapiencia de estas relaciones.

Las reglas que la lógica describe —nunca prescribe— no
se refieren a las palabras mismas, ni a su sentido en tanto
que proposiciones atómicas (la relación entre una proposición
atómica y su verdad o falsedad —como se ha dicho supra—
depende de su verificación o falsación efectivas); la lógica se
refiere sólo a las relaciones entre las proposiciones mismas, de
acuerdo con reglas establecidas en el estudio de la posibilidad
concebible del mundo [de los límites de la especulación]. Pero
estas reglas no vienen de ningún lado sino de la emulación del
mundo en que consiste el campo especulativo de la existencia,
del estudio de lo que el mundo permite a partir de él mismo
como vivencia y de su reflexión en el espejo imaginativo. Las
reglas lógicas son reglas ontológicas y son reglas epistémicas
porque se refieren a la posibilidad del mundo en su extremo
infranqueable; si el logos dibuja posibilidades del mundo y las

§1.22 | 154 LA SOLEDAD



manifiesta en su constancia, las reglas bajo las cuales éste se
analiza [las reglas lógicas] vienen a asegurara que lo descrito
obedezca y se circunscriba a los mismos límites que lo hace, en
su efectividad, lo mundano.

Pero lo que se dice no se relaciona solamente con la posibilidad
absoluta de existir; lo que se pretende no es decir la potencia
del mundo, sino decir la verdad; es entonces en donde más
precisamente encuentra su aplicación el análisis del discurso
que se pretende describiendo el mundo efectivo, análisis que se
da al determinar las relaciones según las cuales, de lo que se
sabe de la facticidad del mundo y de las reglas generales de lo
existente, es o no es como se asegura. Las palabras [el discurso]
constituyen el pensamiento. Cuando se considera algo del mun-
do, lo que se concibe especulativamente gracias las palabras es
una situación posible del mundo efectivo [un mundo posible],
pero son el conocimiento y la sapiencia los que enmarcan esta
consideración para determinar si es o no el mundo éste el que
se describe; son las instancias de lo que Soy las que construyen
las relaciones y las limitaciones de los sentidos dichos, esto es,
su posibilidad de darse efectivamente.

Así pues, la concepción imaginativa que se pretende verdadera
se ve acotada también por lo que se halla incorporado y por las
rationes que se entienden —y se atienden— del mundo; esto es,
que se basa en lo que ya se sabe y se entiende para determinar
la consistencia primero y la necesidad después de que sea como
se dice. Ante esto, lo que se concibe imaginativamente [lo que
se especula] no puede encarnar contradicción en su sentido al
momento de su concepción. Precisamente el pensamiento [el
diá-logo interno] en torno a la situación que se estudia va
provocando una especificación mayor de las circunstancias en
las que se encontraría el objeto de consideración (ante una
proposición, se manifiestan otras, que responden a la primera
y que manifiestan lo que significa desde lo que sé del mundo).
La contradicción sólo podría darse entre palabras o entre
entendimientos que no se estén atendiendo al mismo tiempo:
es imposible que se pueda concebir con sentido pleno* algo que
trasgreda el principio de no contradicción*.

A lo que se atiene la construcción lógica del mundo es
justamente a la manera en la que representamos relaciones
causales y de exclusión en la especulación; es decir, a las reglas

EL YO 155 | §1.22



según las cuales hay necesidad en la existencia o negación de
los objetos del mundo. La falla que se da en una concepción
que contraria a la lógica lo es ya porque no se consideró una
situación o cosa que debió hacerse [porque hubo premisas que
no se consideraron], ya porque las relaciones causales están es-
tablecidas-concebidas de maneras poco adecuadas a la realidad
[la efectividad del que de una situación se siga otra]. Para que
un razonamiento sea certero, las relaciones en el pensamiento
deben corresponder a las relaciones efectivas en el mundo, pero
de esto nunca se puede estar completamente seguro, pues así la
concepción de lo que se dice como su análisis lógico nacen de
las instancias de lo que Soy y parten de lo conocido y lo sabido
del mundo para tratar de determinar su efectividad. Empero,
entre más cercanos sean los conceptos que nos hacemos y las
rationes [los principios y los fines] que entendemos de lo que
nos objeta, más cercano se estará de encontrar, junto con la
verdad del pensamiento, la efectividad del mundo1.

Ésta efectividad no puede, entonces, encontrarse en las
palabras; éstas, como objetos que son, apelan a mi entidad e
invocan conceptos, al tiempo que son también invocadas por
ellos: son expresados (y es ésta la facultad que las mantiene co-
mo indispensables para el pensamiento, para la aclaración de lo
que hay en la existencia, para su habituación). Pero es un error
suponer, en primer lugar, que las palabras guardan un sentido
per se, objetivo (además del puramente sonoro), que llega más
allá de la persona que lo concibe y, en segundo lugar, también lo
es considerar que por no encontrar un discurso coherente que
manifieste un conocimiento no exista ese conocimiento, ni que
el hecho de que —si fuera el caso— no existiera significa más
que la rareza de la concepción que trata de expresar: hasta el
hecho más imposible puede ser dicho y hasta la trivialidad más
inmediata puede no serlo. La creación de la palabra viene de la
necesidad de usar ese concepto en la comunicación con otro;
sólo la necesidad de muchos podría hacer aparecer una palabra
en una comunidad, pequeña o grande. En filosofía, la cuestión
es muchas veces que casi nadie se ocupa de los temas de los
que el filósofo trata.

1. Como se ha dicho ya, la realidad no es dable a la verificación ni a la falsación.

§1.22 | 156 LA SOLEDAD



La lógica es un método para analizar lo que se dice. Al
momento en el que algo se enuncia —ya de manera sonora
o ya como pensamiento—, se designa con palabras un estado
sensitivo, existencial. Con esta designación [diá-logo] de lo que
ocurre a la existencia —si se trata de una proposición sobre el
mundo (que es el tema de la lógica)— se está manifestando una
condición especulada por quien la ex-presa. Es decir, que para
poder decir algo del mundo, para que algo cualquiera pueda
expresarse, debe presenciarse, si no en su actualidad sensitiva
[como vivencia efectiva], sí como representación especulativa:
es imposible decir algo que no se halle en la existencia de quien
lo dice. Entonces, el logos que es puesto como proposición,
nace de un sentido mundano-especulativo: la lógica se aplica en
descifrar ese sentido con el mayor cuidado posible. Se trata de
analizar este logos para intentar encontrar cuál es el significado
de este significante proposicional. Pero el significado de que aquí
se habla no puede ser un esto, en el sentido de un cúmulo de
sensaciones [una manifestación sensitiva, una cosa material]; lo
significado es un mundo experimentado especulativamente.

La comprobación lógica siempre lo es de lo dicho, y, así, lo
primero que ha de hacerse es aclarar —lo que las más de las
veces comienza por considerar— lo que se ha querido decir,
su sentido y su significado, con el propósito de encontrar sus
implicaciones y sus consecuencias. Es decir que, ante lo dicho,
se analiza lo que esto significa, cómo es exactamente el mundo
que describe el tal discurso en todas las dimensiones posibles (o,
cuando menos, las relevantes en el asunto de que se trata). En
efecto, cuando se enuncia algo del mundo, se está describiendo
una situación que se ha concebido de una manera especular;
dicha situación está sometida a las leyes ontológicas, que son
las lógicas y las epistémicas. Las palabras en su aparición, sin
embargo, son sólo el sonido manifiesto; la situación existencial
que las invocó ya no está, ni siquiera para quien las dijo. Este
sonido que son las palaras ha menester, pues, para su compren-
sión, de una concepción, y es ahí en donde la crítica ejercida por
la lógica tiene su aplicación.

La concepción de lo que se escucha depende del concepto
que nazca de las palabras en su objeción [de la dotación de

EL YO 157 | §1.22



sentido] hacia mí1; el sentido que las palabras Me manifiesten, al
tener una aparición a mi existencia, tendrá un entendimiento o
una comprensión, si es que ha de ser tratado como un sentido;
aunque podría ser, incluso, que no se encuentre un sentido
cabal en lo dicho, y entonces lo que impere sea la confusión. El
logos que se manifiesta ante mi entidad puede sólo entenderse
[experimentarse especulativamente, pero de una manera exclu-
sivamente imaginativa], o puede —cosa muy rara— compren-
derse [a más de la concepción imaginativa, apelar a la sapiencia
del Yo y configurar el mundo que se me dice, no sólo en su
manifestación objetiva [categorial], sino también en su sentido
para mí [judicial] y, por lo tanto, establecer ipso facto el conjun-
to racional [de los principios y los fines] de lo que concibo]. En
este segundo caso [cuando se comprende lo que se Me dice], la
determinación de la posibilidad o no de que el mundo que ese
logos describe y manifiesta sea el mundo efectivo es también
inmediatamente juzgada como actual, posible, absurda o cual-
quier otro término intermedio, porque las relaciones racionales
establecidas en la concepción imaginativa de lo que se escuchó
se significan intuitivamente [junto con la intuición] y, por lo
tanto, se confrontan inmediatamente con la sapiencia histórica
del Yo [con lo que sé que el mundo es, y de su funcionamiento]
y puede así, también intuitivamente, establecerse incluso la
validez o no de un argumento que se presente, pues concebir
la racionalidad del mundo manifiesto en las palabras implica
que la conclusión (consecuencia necesaria del mundo descrito
en las premisas), si es válida, debe aparecer como una de las
rationes (en tanto que consecuencia) que se han concebido.
Pero comprender lo que se escucha es algo muy raro de hallar,
aún en tratándose del propio pensamiento. La lógica es, así, un
método para resarcir esta carencia de comprensión intuitiva.

El sólo entendimiento de lo que se escucha dispone a
concebir la situación tal y como se describe, sin reparo en las

1. Por supuesto que no es una acción mecánica, que se dé de la misma manera
cada vez, de tal forma que dependa sólo del concepto de la palabras que se
ha formado en mí históricamente y del estado general de mi ánimo, sino
además de la atención con la que se escuchen las palabras, de lo que esté
manifestando el que habla con su cuerpo, su modulación, de lo que sepa esa
persona, etcétera. Pero, al fin, lo que es aquí relevante es que la concepción
que nace a mi existencia tras la escucha de las palabras es la que determina
lo que en mí provoca esta escucha.

§1.22 | 158 LA SOLEDAD



implicaciones, ya por desinterés, ya porque el sentido que se
entiende es demasiado parcial como para dar una idea adecuada
de lo que lo posibilita y de lo que le sigue. Lo que hace la lógica
es analizar las palabras que se han dicho, el logos —de donde, no
hay que olvidar, viene el nombre de “lógica”— para especificar
cuidadosamente lo que significan las relaciones lógicas estable-
cidas en lo que se dijo; es decir, describir con la mayor minucia
que se pueda cuál es el mundo posible que manifiestan las
proposiciones que se dicen y cuáles sus consecuencias válidas,
conforme a las reglas. Reglas éstas extraídas de la experiencia
intuitiva del mundo.

En el logos arrojado a la realidad entitativa y al mundo
como sonoridad [extendido] o que se ha pensado [intendido]
queda plasmada la designación de una concepción que se ha
ex-presado de quien la concibió. Decir un equívoco es designar
confusamente, que el análisis de lo que las palabras manifiestan
revele algo que se oponga al sentimiento que se tuvo en su
concepción. También puede ser que se ha concebido una situa-
ción sin la consideración de todas las consecuencias, pues se
ha obviado una o más premisas; es decir que ha expresado un
mundo que no correspondía con lo que concibió, puesto que en
el mundo concebido no se consideró tales premisas, así tampoco
se mencionó sus negaciones (pues no era consciente de tales);
luego —al decirla— quien la interpreta asimila lo dicho en su
especulación del mundo —que sí incluye las premisas omitiditas
y con las que choca—: También se puede hablar sin comprender
cuando se especula, razona o piensa sin apasionamiento.

La lógica es, así, una herramienta de la que se debe echar
mano cuando no se puede comprender —sino sólo entender—
lo que se escucha o se piensa, que es, infortunadamente, para
casi todos, casi siempre. Aunque a veces ni siquiera se llega al
entendimiento, ante lo cual sólo queda empezar por intentar
esto (si se ha tenido buena memoria o se trata de un escrito); en
otro caso, resignarse a que lo dicho pase y se pierda.

§23Un apunte más, y breve, sobre la lengua natural y el pen-
samiento. La consideración y el razonamiento dependen de
la concepción imaginativa [de la especulación del mundo], y es
la experiencia del mundo la que funge como modelo de esta es-
peculación. El logos que constituye lo dicho y lo pensado ex-

EL YO 159 | §1.23



presa, entre otras cosas, lo que se especula y lo que se con-
sidera. El significado conceptivo de las palabras depende de las
vivencias históricas del ente que soy; la formación de estos con-
ceptos puede ser vivencial [puede referirse a una(s) vivencia]
o puede ser definicional [puede referirse a una noción surgida
de otras palabras o de una experiencia más bien pasiva]. Entre
más y mejor viva una persona, más y mejor habitación del
mundo tendrá: no una que le venga de la sola aceptación de lo
generalmente aceptado, sino una que se haya formado por la
verificación propia de lo que concibe; es decir, que sepa más de lo
que entiende. Cuando esto no es así —y sólo cuando no es así—
cuál sea la lengua en la que se piense cobra un gran peso.

Que sea éste o aquél el lenguaje de que se dispone para
expresar un pensamiento no es cosa banal, es importante; pero
su importancia no es tan agobiante cuando la situación que se
expresa no nace del pensamiento solo, sino que se habla de lo
que se experimenta especulativamente [de lo que se vive en la
imaginación], cuando esto nace de la sapiencia del mundo, y no
de su entendimiento y nada más. La concepción imaginativa
—que es facultad del ingenio— se basa en lo instinto-instituido
[en las instancias] en lo que Soy; de esto último y de la manera
en la que se haya dado depende la cuantía en la que influye en
el pensamiento cuál sea la lengua en la que se piense.

Si las relaciones y los objetos que se conocen como constitu-
tivos del mundo vienen de la vivencia de ellos, entonces es ésta
la referencia modélica que se tiene al momento de considerar
y razonar sobre cualquier cosa, si es la vivencia la que ha
instituido el saber, entonces en lo que se dice se expresa algo
que trasciende la forma en la que puede ser enunciado (aunque
necesariamente ha de designarse —en un logos— para que el
concepto que con ello se llama no se desvanezca, por lo menos,
con tanta rapidez, ni se quede preso en quien lo concibe). Si, por
otro lado, lo que se conoce del mundo lo es de oídas, es decir que
se ha escuchado que las cosas son así y así se aceptan, entonces
la estructura que permite enunciarlas constituye esencialmente
la concepción de ellas y su referencia al momento de designar
lo que se piensa, pues la base sobre la que se forjan los
pensamientos, razonamientos y consideraciones es lo que se ha
instituido sólo lingüísticamente.

§1.23 | 160 LA SOLEDAD



Cuando se piensa el mundo sólo por lo que se entiende y
no por lo que se sabe, entonces la estructura lingüística es
modélica; cuando no, no. Y es ésta última sólo la que compete
a la filosofía.

La introspección

§24La introspección no es un escudriñamiento hacia adentro
como si se voltearan los ojos para ver si se encuentra a un
mí-cosa y cómo se encuentra; no es buscar qué hay contenido
en el continente del Yo: no hay tal; el Yo como continente sólo
lo es en el ámbito físico, en que el cuerpo contiene todo lo que
interiormente lo constituye, pero hasta ahí. La existencia es
temporalidad, no continencia o abarcamiento. Cuando se quie-
re inspeccionar a lo que Soy, no hay un algo al cual asirse; la
consciencia fundadora de la temporalidad no puede alcanzar al
ente que la funda, ni tampoco puede desligarse del devenir
constante de sus ocurrencias, de lo que le pasa, ni, por lo tanto,
del ánimo que la sujeta en su acontecer.

La introspección sí se vierte sobre el Yo que soy, pero no como
un objeto establecido al que hay que analizar para determinar
de qué está hecho. El ente que Soy permanece inalcanzable en
tanto entitativo, no puede haber una objeción —fuera de la del
cuerpo al cuerpo— del ente que Soy a mi entidad; así, ésta no se
manifiesta ante la consciencia para someterse a inspección. La
introspección es diferente: Es acercarme a mi constitución en-
titativa por mis actos pasados y potenciales, por mis afectos, por
mis búsquedas y evasiones; en una palabra, por mi subjetividad.
La introspección consiste en una manipulación de aquello que
sujeta a mi existencia: es provocar ex profeso a mi motivación
para que se manifieste.

Al igual que el conocimiento de las rationes de lo que me
objeta, el conocimiento de las de lo que me sujeta se da por
la inter-acción, por provocar a lo que se experimenta desde
mí [intensivamente] para que se manifieste; aunque la relación
de experimentación con lo que me sujeta no puede darse en
los mismos términos cuyos de lo que sólo me objeta, pues la
variación de mi ente se manifiesta sentimental y no percepti-
vamente. Es decir, que no se trata de investigar lo que Soy

EL YO 161 | §1.24



corporalmente, como lo hace la ciencia médica ni de investigar
las manifestaciones objetivas de mi entidad, cosa que se hace
por medio de los sentidos extensivos: ello no sería introspección
sino investigación experimental objetiva, como la que se hace
todos los días con todas las cosas. Lo que se busca en lo
introspección —ya se ha apuntado— no es manipulable por un
movimiento extensivo. Hay sensaciones en la existencia —y
todo en la existencia es sensación— que no se pueden atribuir
a los sentidos externos, sino que vienen desde la motivación:
el dolor, la angustia, el miedo, etcétera son sentimientos que
la manifiestan (aunque la manifestación motivacional no se
agota en éstos) y que por no ofrecer una expresión —en tanto
sentimientos— que objete a más entidades que a la mía carecen
de la familiaridad nominativa y del análisis detenido que las
cosas del mundo allende sí tienen. Los sentimientos carecen de
una consideración tan detallada, pues simplemente pasan, sin
repercusiones prácticas tangibles. Las actitudes son respuestas
judiciales de los sentimientos.

Con lo que se busca inter-actuar en la introspección no es con
la manifestación extensiva de lo que Soy [con mi cuerpo tal y
como se da en la sensitividad extensiva], sino con la intensividad
del ente que funda mi existencia. Pero no se crea que esto signi-
fica que conocer la sensitividad intensiva me coloca más cerca
de mi entidad que de la de los entes ajenos; no es eso lo que se
dice. La sensitividad intensiva [los sentimientos] manifiestan la
condición de la motivación que sujeta a mi existencia, y ésta
es sólo una distinta modalidad sensitiva —que es subjetiva— de
interacción con su acaecimiento, y nos da cuenta de una región
que configura en la consciencia —a la postre— la particularidad
conceptual del ente que somos. Pero esto no quiere decir que el
ámbito sensitivo-consciente sea remontado, sino que hay una
modalidad sensitiva que se nos da y que no se le da a nadie más
y cuya concepción judicial es mucho más fuerte —en contraste
con su concepción categorial, que es más débil— que en la
sensitividad extensiva. No hay pues, con el ente que Soy, una
mayor proximidad ontológica (todo sigue existiendo espacio-
temporizado), pero lo que sí hay es una sujeción existencial.

§ 25 La interacción que se da en la introspección y que sirve
para hacer manifiesto lo que somos en la sujeción existen-

§1.25 | 162 LA SOLEDAD



cial sucede por medio de la responsabilidad [responsividad]
de lo que Soy ante lo que me apela. La responsabilidad primera
es la concepción de lo sensitivo; se trata de la respuesta que
se da desde el ente que Soy [desde el cuerpo que Soy] ante
lo que me pasa: es esa la manifestación de lo que Soy ante lo
que es; pero lo que es sólo puede considerarse ante lo que Soy
por medio de la translocación que permite la sensitividad (cuyo
acto mismo es la existencia-consciencia). La responsabilidad,
empero, no se agota ante la sensitividad, sino que el Yo es
perennemente responsable de todo lo que le ocurre [lo que nota
que le ocurre: lo que conoce]. La consciencia representa una
perenne apelación a la entidad, que es perennemente respon-
siva. La actualidad del sentir [la actualidad de la existencia]
implica necesariamente una respuesta entitativa. La consciencia
es el acto de conocer del ente que Soy, y este acto es la
translocación y la transpresentación de mi entidad; es traer a
lo otro de mí conmigo. Pero este alcanzarlos en mí lo es para la
mejor realización del ente que Soy, para mejor ser lo que Soy. La
sensitividad extensiva [la percepción] procura encontrar lo que
hace a mí de lo otro, mientras que la sensitividad intensiva [los
sentimientos] procuran manifestar, de lo que Soy, lo que hace a
lo otro; es decir, manifiestan lo entitativo que se relaciona con lo
externo; esto es, manifiesta lo que hace al movimiento extensivo
de mi entidad, lo que para realizarse ha menester de un ente
ajeno, una realización que no puede darse autárquicamente: la
consciencia es tal por la insuficiencia. Así, los sentimientos son
manifestación de la motivación; es decir que son sensaciones
que impelen a la realización de movimientos que satisfagan a
mi {acto de} ser.

La responsabilidad perenne a la perenne apelación de la
consciencia se ha visto un poco cuando se trató de “El cono-
cimiento de lo que es” allí, como aquí, se trató de ésta en lo
que se relaciona con el conocimiento; pero además de lo que
ahí se dijo, caben aún algunos apuntes, relevantes para el tema
que ahora se examina.

La apelación de lo sensitivo a mi Yo por medio del contacto
(que concibe lo en la consciencia) lo es a un nivel bruto, a
un nivel poco sofisticado. Hay una apelación que sucede de
manera más sutil: la apelación de la reflexión. Es de este tipo
la apelación a la que se alude en el caso de la consideración,

EL YO 163 | §1.25



del diálogo: es el poner ante Mí la experiencia especulativa de
una posibilidad del mundo, no ya una sensitividad que, con
su densidad ontológica, llama a lo que Soy muy fuertemente,
sino que se trata de un mundo especulado [imaginado] el que
se considera. Por supuesto que la necesidad de atención que
implica el contacto franco con el ente ajeno [la sensitividad] es
inminente, no así la de lo que se reflexa (y es por esto que las
cuestiones de reflexión son las que menos interés despiertan en
los más), pero el sentido de lo especulado puede significar algo
mucho más complejo y con un sentido que ponga ante lo mío
lo que de mí puede ser.

La apelación de lo reflexivo al Yo provoca, entonces, una
respuesta de lo que Soy; aunque no de una manera automática,
sino que depende de qué tanta atención se le dé a lo que se
especula. Esta respuesta puede ser resultado de una actitud
expectante (con lo que se trataría de un razonamiento), pero
puede también suceder que resulte de una situación más vital;
es decir, que se enfrente la situación como si se estuviera en ella
de hecho, como si se estuviera enfrentando existencialmente lo
que sólo se enfrenta especulativamente1. La respuesta que se
provocará en este segundo caso será de un tipo muy más mo-
tivacional, manifestando lo que para Mí significa el enfrentarse
a eso que presenta imaginariamente. Es la respuesta de lo que
Soy ante esta situación, no con la viveza que se pueda tener
en el momento efectivo en el que se encuentre con ello, pero
sí atendiendo a la situación, a la posibilidad y enfrentando,
aunque con menos gravedad, ese mundo, esa situación que no
es efectiva, pero que a pesar de eso puede manifestar toda la
fuerza de su razonamiento por no haber la urgencia de actuar
en consecuencia.

La apelación principal —la de lo sensitivo— y su respuesta es
la fundamental, pero la que viene con la reflexión constituye
un despertar de lo que así se manifiesta. Es el resultado de huir
del fracaso que la sensitividad, sujeta al contacto, no permite
superar; el resultado de concepciones mucho más constante,
del lenguaje y del ingenio, de la necesidad de abarcar más
tiempo y más espacio, de extender los alcances entitativos en

1. Por supuesto que estos dos tipos de actitudes ante lo especulado {la
expectante-cognitiva y la vivencial} no se excluyen, más bien están siempre
presentes, aunque alguna tenderá a tener una atención mayor.

§1.25 | 164 LA SOLEDAD



los horizontes temporal y espacial, del más conocer para mejor
hacer. Así pues, la concepción imaginativa también objeta a mi
entidad, una apelación más sutil, más sofisticada. Es así posible
la consideración y la introspección

§26Ahora bien, la introspección consiste en interrogar a lo que
Soy y en apelarlo vivencialmente para que se manifieste.
Pero esta manifestación —ya se ha dicho— no puede ser de lo
ente como tal, sino que se da en la modificación de la sujeción
de la existencia, es decir, en la respuesta motivacional de lo que
Soy.

No se trata, pues, de encontrar una substancia después de
abstraer la accidentalidad de su acaecimiento ante nosotros,
sino de probar al ente que Soy para que, en su reacción, delate
su manera de ser [su motivación]. Es decir, someter al ente que
Soy —especulativamente— a tales o cuales vivencias, las más
extremas tal vez, para encontrar su respuesta motivacional,
para saber cómo responde mi entidad ante lo que le pasa.

La introspección es, así, relativa al actuar. Es decir, que lo que
se encuentra como respuesta de la prueba introspectiva es la
manera en la que Yo puedo reaccionar ante tal o cual situación,
ante tal o cual circunstancia. Pero, al mismo tiempo, no es sólo
imaginarse una situación para encontrarse con ella, para suplir
su carencia de efectividad con un anhelo de su suceso: es tam-
bién una interrogación a mi entidad. Así como se interrogaba
a los objetos con una actitud expectante, así también hace falta
la expectativa para poder recibir en la experiencia la manifes-
tación motivacional de lo que Soy. Pero, ¿en qué consiste esta
manifestación motivacional?

La sensitividad intensiva [los sentimientos] viene del contacto
con el ente que Soy, pero este contacto no puede ser accesible a
nadie más (como sí lo pudiera ser respecto de mi cuerpo allende
la piel); son sensaciones que aparecen casi sin concebirse, con
una categorización muy pobre, pero —y quizá justo por eso—
con una determinación sensitiva [con una determinación de
placer o de dolor] muy grave, ya que el contacto es inmediato;
un sentimiento no tiene ante sí más causa que el estado mismo
de la existencia, nace de lo que Soy, manifiesta con su aparecer
el significado para Mí de lo que vivo; es decir que el Yo lleva su
estado al conocimiento por la sensitividad (ya como respuesta a

EL YO 165 | §1.26



lo que presencia, ya como manifestación de una carencia). La
sensitividad intensiva también objeta a lo que Soy y lo hace
responder, provoca una respuesta motivacional [una tendencia
a realizar un movimiento que satisfaga al sentimiento]; esto es,
que en el acto se ser Yo se pide que se modifique mi condición
respecto al mundo (y esto puede darse ya modificando mi
postura ante él, ya modificando al mundo mismo o ya por
ambas, o ser imposible de darse). Es la motivación la que sujeta
a la consciencia; es la que determina el movimiento extensivo,
el acto del ente que Soy, su realización. Los juicios conceptivos
llevan la motivación a la percepción, pero los sentimientos son
ellos mismos manifestación de la motivación, es el contacto
—en tanto que mi capacidad sensitiva lo permite— de lo que Soy
con lo que conozco; y esta capacidad está porque se necesita
conocer el estado entitativo para determinar el movimiento, pa-
ra encontrar el motivo que persigue —cada vez— la motivación
de mi entidad (que es la der ser Yo [ser el cuerpo que Soy]).

Yo soy siempre actual [en acto] y no es posible escapar a
ésta {a la actualidad}, que es la condición misma de ser. La
motivación es la característica de los entes animados, es la
realización del ente suyo por medio de su incidencia en lo real
[por medio de su recurso a lo ajeno de sí] y la consciencia es
el medio para esta realización extensiva [para el ejercicio del
movimiento]. Los sentimientos manifiestan una sensitividad
intensiva [manifiestan a mi entidad en tanto que toca a la
consciencia], ya sea endógena (como el hambre, la sed, el
instinto sexual), ya sea responsiva de la manifestación sensitiva-
extensiva o reflexiva. Los sentimientos se dan a la consciencia
porque hay movimientos intensivos que no pueden realizarse
sin el concurso de un movimiento extensivo. El conocer la
motivación es, así, conocer lo que Soy en el mundo; es decir, lo
que Soy ante cada acto posible.

El conocimiento de lo que Soy se da, entonces, por la
aprehensión de la experiencia de lo que responde el ente que
Soy ante lo que le interroga [ante la experimentación especula-
tiva]. Lo que se manifiesta en cada respuesta es la motivación.
El ente que Soy tiende a su realización en {el hecho de} ser, la
motivación es esa tendencia; es lo que a mí hace de lo en el
mundo, lo que para mí (para el ente que Soy) significa lo que se
le muestra, lo que me pasa.

§1.26 | 166 LA SOLEDAD



La apelación más sofisticada de lo especulativo a mi entidad
provoca la respuesta en el juicio, en una concepción de lo que
ya se había concebido; es decir, se le brinda un sentido con una
pro-yección y una racionalidad más amplias a lo que ya tiene
un sentido más inmediato y más intuitivo. Aquí los juicios de
agrado y molestia son manifiestos, pero también se responde
sentimentalmente; es decir que la respuesta ya no sólo atañe a lo
que de la representación le incumbe, sino que manifiesta tam-
bién —aunque esto puede suceder igual con la representación
sensitiva— un estado de ánimo [unas sensaciones intensivas
[sentimientos] que manifiestan el sentido entitativo de lo ajeno
apelante]. Los sentimientos, pues, que responden a la posibili-
dad del mundo experimentada especulativamente manifiestan
las disposición motivacional —esto es, la disposición al movi-
miento entitativo [al acto]—. Se conoce así, en la introspección,
lo que soy capaz de hacer, mi disposición a actuar [a incidir en
la realidad (es decir, necesariamente, sobre otros entes)].

Se descubre, entonces, la manera en la que Soy por la viven-
cia de lo que puedo hacer. Se manifiesta así, no lo que Soy (las
condiciones que me hacen ser lo que Soy y no otra cosa), sino
cómo Soy (la forma en la que respondo a todo lo que vivo).

La introspección es una interrogación a mi entidad (como
la investigación en el conocimiento de lo que es, es una
interrogación de la entidad ajena). Conocer cómo Soy [cómo
estoy dispuesto a realizarme] es conocer aquello bajo lo cual
se presenta mi tendencia al movimiento que pretende a lo del
mundo allende, aunque sólo parcialmente: no como la condi-
ción a priori que me permita predecir todos mis actos, pero sí
una aproximación, por inferencia, de ésta la condicionalidad de
mi actuar. Es posible analizar así lo que Soy y lo que he sido
para poder concebir, en unión, todas las características que me
he encontrado dispuestas en mi interrogatorio introspectivo.

¿Cuándo me enojo?, ¿cuándo me alegro?, ¿cuándo deseo la
muerte de alguien?, ¿cuándo me avergüenzo?… éstas no son las
preguntas que se postulan en la introspección, pero sí obtienen
en ella una respuesta parcial. De lo que se trata es de someter
al ente que Soy a una vivencia, aunque sin carácter efectivo
(lo que, por lo tanto, no impele a una respuesta efectiva,
pero, en cambio, permite una actitud teorética [expectante]),
pero sí con la re-representación del hecho, de la situación, de

EL YO 167 | §1.26



la cosa: ponerlos a consideración de lo que Soy y encontrar
Mi respuesta conceptiva —la que, por ser tal [por darse en el
acaecimiento mismo de la vivencia], no se puede discernir del
todo de la re-representación misma—1. Pero esta respuesta es
también anímica, sentimental, y es esta responsividad anímica
la que me puede dar un indicio de las respuestas a las preguntas
antedichas; si estos sentimientos aparecen cuando tales situa-
ciones son experimentadas, y es así de una manera constante,
es posible afirmar, con mayor o menor certeza, que así sucederá,
que así respondo ante lo del mundo, que así Soy.

§ 27 La introspección es la interrogación a mi entidad actual
[presente], por lo mismo —y a pesar de lo mismo— es im-

posible que se dé sólo con concepciones imaginativas (aunque
ese pueda ser el propósito), sino que necesariamente se invoca-
rán los recuerdos.

Esto quiere decir que, en el ejercicio introspectivo no sola-
mente se interroga al ente que Soy con apelaciones vivenciales-
especulativas, también —e incluso en la misma respuesta a esa
apelación— se le da a consideración apelaciones re-vivenciales-
especulativas; es decir, la historia de lo que he sido, pero no
en el resultado de su incorporación sapiencial, sino como la
repetición especulativa de una vivencia efectiva pasada [como un
recuerdo]: se trata aquí de encontrar lo que Soy por lo que he
sido [lo que he hecho [actuado]].

En el transcurso de mi vida [en la concatenación de las viven-
cias mías], en las actuaciones que he tenido se ve también mi
respuesta motivacional, la forma en la que de hecho he actuado
cuando estuve enfrentando alguna situación con toda la fuerza
de la efectividad imperante, pero —ahora— con la distancia

1. Es decir que los juicios e incluso las categorías conceptivas no se saben
contingentes [in-esenciales] a la representación (por lo que el agrado
pudiera confundirse con el placer, la molestia con el dolor y las categorías
como configurantes de la percepción misma) sino sólo cuando se patentiza
el equívoco [la posibilidad de que se dé uno sin el otro], ya en mis
recuerdos, ya en la palabra de otra persona. El equívoco es que se tenga
noticia de que esa concepción se ha dado diferente, y esto puede ser porque
se recuerde que hubo una vez en la percibí lo mismo y no fue de la misma
manera o porque alguien me ha comunicado su concepción, que choca con
la que yo creía natural (en este último caso, si no se acepta la validez de
lo que la otra persona comunica, entonces se descalifica tal concepción, e
incluso se le tacha de locura).

§1.27 | 168 LA SOLEDAD



temporal —y, por lo tanto, anímica— que puede marcar una
diferencia considerativa importante. Pero esta re-vivencia es,
sin embargo —y en tanto que recuerdo—, despojada de la sub-
jetividad que llevó a su actuación. Sólo queda de ella recuerdo
de lo que objetivamente se manifestó como el movimiento
extensivo (lo que se dijo, el movimiento con el que mi cuerpo
afectó al mundo…; propiamente, lo hecho) y, a veces, también se
recuerda —en general— la objeción sensitivo-intensiva (lo que
se pensó, el ánimo que se tenía…; pero, en tanto que recuerdo,
sólo conceptualmente —aunque también puede ser que con este
recuerdo se vuelva a sentir lo mismo que en ese entonces, pero
eso ya no sería más recuerdo, sino restitución histórica—). Así,
la interrogación de mi entidad —por la apelación a mi motiva-
ción— no sólo considera la forma en la que ahora respondo a
lo que se me presenta como vivencia especulativa, además eso
se compara con lo con lo que respondí antes a lo que se me
presentó —efectiva, pero también especulativamente (cuando
recuerdo una introspección pasada)—.

De esta manera, el recurso al recuerdo de mí mismo en la
introspección tiene una doble dimensión: de un lado, tomar
contemplativamente lo que se recuerda que he sido para en-
contrar su categorización, para tratar de razonarlo en la medida
de lo posible y, de otro lado, como una apelación más ante
lo que Soy, como una interrogación directa para encontrar el
sentido de aquello que hice, lo que para mí significa el haber
actuado lo que actué. En este segundo caso, lo que ocurre es
que el recuerdo que se presenta ante el Yo ente apela a mi
motivación, de tal manera que la acción que ahora revivo en
la especulación —y no ya en la efectividad de la vivencia— es
juzgada y, así, se somete lo que he sido a la consideración de
lo que en este momento Soy, lo cual puede causar vergüenza,
orgullo, anhelo, nostalgia, etcétera.

Tanto si se recuerda algo [si, imaginativamente, re-vivo algo]
cuanto si se le concibe imaginativamente, esto que se especula
merecerá una respuesta motivacional y en esta respuesta se
mostrará como deseable o repulsivo (o alguno de sus matices
innúmeros). En el caso del recuerdo, y de la imaginación cierta,
se sabe —y no sólo se entiende—, empero, que ese que aparece,
eso que es motivo de repulsión o de deseo, es mi propia entidad,
soy Yo mismo. El encontrarse con la contemplación de un hecho

EL YO 169 | §1.27



malo [que merece repulsión | del que se debe huir] o bueno [que
produce deseo | que se busca] y encontrar, simultáneamente,
en este cuerpo que soy al mismo ente del que se huye o que se
busca, es considerarme a mí mismo. Es imposible, por otro lado,
ponerse a salvo de o tratar de acercarse más a lo que Soy.

El atender el hecho visto como si fuera cometido por una
segunda persona es lo que posibilita considerarlo, porque es lo
que posibilita tener ante sí el hecho en cuestión, que se pueda
contemplar lo que sucedió o podría suceder y que el ente que
Soy pueda dimensionar así lo que le enfrenta. Se pretende en-
contrar como objeción a la motivación que en aquel momento
lo sujetaba, ya sin el ánimo que propició ejecutar ese acto
como mi realización entitativa. La vergüenza de encontrarse a
sí mismo como malo en un acto pasado o posible (si es pasado
puede haber, además remordimiento), es verse en lo que se hizo
y tratar de huir de sí, tratar de escapar de Mi alcance y —puesto
que el alcance de mi Yo es también mi existencia— de la entidad
en general; huída que es imposible, que se frustra y desespera:
imposible ser sin ser Yo. El orgullo es encontrarse a sí mismo
como bueno en un acto pasado o posible y tratar de conseguirse
a sí y, ante la sapiencia de que se es sí mismo, volcar a mi
entidad la veneración que me merece la bondad del acto que he
o habría cometido con certeza.

El sometimiento de lo que he sido a la consideración de
lo que Soy es un ejercicio introspectivo en la que certeza de
lo ya-sido propicia el encuentro con la motivación ya en acto
(aunque en acto pasado), y no sólo en una tentativa probable. A
la pregunta de “¿Cómo soy yo?” se contesta desde el ámbito de
lo que efectivamente se ha verificado aunque, como acto, sólo se
manifiesta objetivamente en su acaecimiento (ya sin la sujeción
que impulsó a su comisión); lo que sigue es tratar de razonar
lo que se actuó. Y este razonamiento puede llevar a justificarlo
[hacerlo aparecer como justo] o a reprobarlo. La búsqueda de las
rationes que impelieron a realizar un movimiento que modificó
en su acaecer el estado de la realidad [a entes ajenos] no se
puede dar de la misma manera en la que se buscan las rationes
de lo que hay en el mundo, puesto que esto último se encuentra
al alcance de la manipulación física y se puede discernir por el
conocimiento de lo que es; pero las rationes de un acto mío se

§1.27 | 170 LA SOLEDAD



descubren por el conocimiento endeble de lo que Soy y por el
recuerdo de mi sujeción anímica en la ocasión en cuestión.

Lo que ya pasé, no es, evidentemente lo que ahora vivo, pero
toda mi existencia es ya pasada; lo que yo existo es el tiempo
y el pasaje del tiempo en mí, en el ente que Soy y que quiere
preservarse bien. Es decir que la constitución de mi existencia
es fundamentalmente temporal; lo que ya no es más es lo que,
en la concepción de la existencia —y en mi cuerpo, por su
historia instituida—, más peso tiene, lo que constituye —por la
concepción— mi interpretación del presente, mi vivencia actual.
Lo que en este momento vivo es la sensitividad, el entendi-
miento, el saber del mundo y de mí mismo, lo que permite mi
realización para conservarme vivo, y para estar bien. Lo que he
sido con-stituye lo que Soy. Considerar lo que he hecho es una
tarea ineludible en la introspección, en el conocimiento de lo
que Soy; el encuentro con lo pasado me permite hacerme un
concepto de lo que yo mismo represento ante el mundo y de lo
que significa para mí ser como Soy.

El “conócete a ti mismo” es indagar en lo que se es y
descubrirse; descubrir sus rationes de actuar y sus condiciones
de ser que, si efectivamente encontradas, son las rationes y las
condiciones de todo lo ente. El conocimiento ontológico puede
solamente desarrollarse por el conocimiento del único ente
cuyo contacto me deja descubrir más plenamente la sujeción
a la entidad que me funda; si bien ésta sólo se me muestra
en su objeción sensitiva, es posible descubrir alguna relación
racional que convenga a la descripción de su proceder, de su
enfrentamiento con lo ajeno que la sustenta físicamente y con
el anhelo de la consecución de lo que carece, y le hace falta.
La extensión entitativa de lo que me descubro que Soy hacia
los existentes ajenos no se hace mecánicamente, sino que está
sujeto, como todo conocimiento, a la verificación o falsación
empírica de lo que se supuso en la concepción. Pero esto ya es
relativo al método filosófico, que aquí no es el tema.

§28Así como se categoriza y como se razona a las percepcio-
nes, así también el contacto con lo que Soy se categoriza y
razona; pero, en contraste, la objeción sensitivo-intensiva que
acompaña a la introspección tiene un carácter muy menos deli-

EL YO 171 | §1.28



mitado en su manifestación; es decir que es más ambiguo, que
lo que objeta sentimentalmente sólo se da como sensación sin
más y no es posible averiguar —con auxilio de otros sentidos—
la causa física ni el movimiento que la trajo a nosotros, no
es posible manipularla objetivamente para probar las distintas
sensaciones que nos resultan en cada caso y asociarlas con
otras de otros objetos. La diferencia modal entre la percepción
y los sentimientos radica en que los segundos no tiene en su
aparecer más que la sensación casi bruta y casi inubicable —por
lo tanto, omniabarcante— o cuya ubicación no tiene relevancia,
pues no se busca encontrar físicamente el contacto que es la
sensación, sino la causa de que ese contacto —provocado por el
Yo ente— se haya dado.

Lo que se presenta en el contacto varía tanto que no se puede
encontrar una asimilación pasada del sentimiento que permita
su categorización, aunque sí la tenga muy generalmente; esto
implica la ambigüedad sensitiva de los sentimientos. El que el
advenimiento de los sentimientos inunde mi existencia e impon-
ga un ánimo significa que éstos no tienen como determinación
principal la consideración de su aparición, sino la consecución
de su satisfacción, el encuentro con lo que puede hacer cesar
su presencia o con lo que puede colmarla. Así, los sentimientos
tienen un acaecimiento práctico: son la conformación de lo
anímico [de la tendencia al mi movimiento]. Ahora bien, como
no se puede encontrar perceptivamente el advenimiento de los
sentimientos (el contacto físico del que nacen), sino que éstos
llegan sólo como una determinación anímica del ente que Soy
[como la manifestación de la motivación para que se concrete
en la realidad la entidad mía], la categorización queda determi-
nada casi únicamente por la sensación misma y muy poco por
la causa de su advenimiento. Todavía más, ya que la variación
anímica es tal porque mi motivación impele a la realización
de un movimiento, el contenido de mi consciencia es el que
determina en buena medida su ocurrencia (aunque también
podría ser una carencia o un malestar físico-corporal), y la
variación en lo que se está considerando puede hacer variar los
sentimientos aun sin que caigamos en cuenta de esto; es decir
que la aparición misma de los sentimientos es la que puede
provocar que las consideraciones y los pensamientos se modi-
fiquen, y que esto modifique —a su vez— a los sentimientos.

§1.28 | 172 LA SOLEDAD



Es así que la categorización sentimental es tan ambigua, que
permite que éstos se den de una manera muy más bruta que las
percepciones, y, así su determinación sensitiva [placer/dolor]
es muy fuerte1.

Para encontrar el fundamento motivacional de un sentimien-
to se tendría que encontrar la causa de lo que me está suce-
diendo haciendo abstracción del sentimiento mismo [dejando
al sentimiento de lado, para descubrir lo que está detrás de él],
pero la invocación de este sentimiento debe estar relacionada
con el contenido todo de la consciencia en tiempo en el que
fue invocado, situación vivencial que es ya irrecuperable (si
acaso lo será en sus rasgos más fuertes, que quizá no sean los
que con mayor determinación lo provocaron, e incluso puede
que la ocurrencia de la consciencia que lo invocó hubiera sido
efímera, muy rápidamente ocultada por otras) y, además, la abi-
garrada aparición de los sentimientos no permite delimitarlos
siquiera individualmente —¿en dónde termina la desesperación
y empieza la asfixia; en dónde termina la tristeza y comienza la
nostalgia?—. Pero aún si éstos obstáculos no existieran —si, por
ejemplo, se estuviera pensando tranquilamente; pocas cosas,
con una sola consideración principal— habría que poder desco-
nocer el sentimiento en su aparición para atender sus causas sin
que la presencia bruta del placer/dolor que significa me desvíen
de la consideración contemplativa con la que pretendo buscar
su fundamento; y esto tampoco es posible, porque la condición
de la aparición de lo que trato de entender no sólo me objeta,
sino que también me sujeta.

Se trata de encontrar, como en el conocimiento de lo que es,
un concepto que permita interactuar con lo de Mí con habituali-
dad; esto es, conocer sus rationes [principios y fines], pero a la
vez que los sentimientos me objetan, su misma objeción impele
al ente que Soy a responderles, cambiando con ello la objeción

1. Así pues, si alguien se ha dedicado a estudiarse cuidadosamente, a conocer
las causas y las circunstancias de lo que el acaecimiento de sus sentimientos
significa, y encontrar sus razones (aunque nunca es posible que se dé esto
tal como en el caso de las percepciones, por las razones que se apuntarán
en seguida), alguien, pues que se preocupa de lo que le pase, puede
encontrarse, ante la inundación de los sentimientos que le vengan de la
motivación, en un plano de mayor estabilidad, pues reconocer las rationes
permite comprender —aunque poco— lo que pasa y determinar mejor la
situación y, por lo tanto, la respuesta y el movimiento entitativos.

EL YO 173 | §1.28



que pretendo razonar y el sentido de la búsqueda. El encuentro
con el dolor o la pena es algo que trata de evitarse; hay res-
puestas introspectivas que pueden serlo {dolorosas o penosas}
y, así, la motivación impelerá a evitar los tales sentimientos, a
huir de ellos, y eso puede implicar disimular o entrampar la
búsqueda y la consideración, desviar el sentido de las rationes
que se habían supuesto.

Dicho de otro modo: cuando me introspecciono no puedo
fiarme, pues el ser mi entidad —a través de los sentimientos—
la que intento razonar implica que ella misma es consciente de
su interrogación y puede disimular para su consciencia, si así
mejor le conviene y siempre que no se dé cuenta que lo hace.

Solamente quien tenga un gran compromiso con la verdad,
sin importarle el dolor que signifique ese conocimiento, y que
esté habituado a considerar lo que es y a encontrarse con sus
condiciones últimas [solamente quien actúe filosóficamente]
puede esperar una mayor certeza en su introspección, un me-
nor engaño y disimulo (que se dan para mejor-estar, aunque se
sacrifique la misión misma de la introspección).

Por otro lado, el interrogatorio que es introspección implica
que la responsividad emotiva del ente que soy atienda las
cuestiones que se le plantea, pero esta respuesta —e incluso la
pregunta misma— está determinada por el ánimo que se tiene
en el ahora en el que el ente que Soy se encuentra y, en
general, por la situación de la existencia, que se manifiesta en el
estado del ánimo. La manifestación anímica es resultado de mis
carencias y suficiencias, de las necesidades y de las instancias
[lo instinto-instituido] que conciben al mundo que me enfrenta.
La motivación que es apelada ahora no lo es desde la misma
instancia existencial que ayer lo hacía, ni desde la que lo hará
mañana. Hay cosas que se han olvidado o que ya no se atienden,
otras que no se sabían-entendían y que ahora sí o que ahora
sí se atienden (cambios éstos muy marcadamente determinados
por la sucesión inmediata de acaecimientos [por lo que recién
ha pasado]). Hay ahora necesidades distintas, anhelos distintos.
La concepción de lo que se pregunta y de lo que se responde en
momentos diferentes del incesante tiempo en el que consiste
la existencia es siempre diferente, es siempre dependiente del
estado de mi cuerpo. Pero, aun con esto, la diferencia en las ins-
tancias no es tanta —se necesitaría mucho tiempo, o un trauma

§1.28 | 174 LA SOLEDAD



muy fuerte para que cambien significativamente las instancias
generales de lo que Soy— cuanta es necesaria para que no
pueda sostener mañana una concepción que hoy sostengo, para
que cambie la esencialidad de mi responsividad.

Lo que cambia, entonces, no es la motivación —que siempre
tiende al bienestar (que es siempre ser más (así temporal como
efectivamente))—, sino las instancias de lo que Soy, lo que se
ha instituido y lo que es instinto [las variaciones del cuerpo
inevitables, i. e., el desarrollo y decaimiento del cuerpo y sus
capacidades]. En esto radica la inesencialidad y la esencialidad
de mi yo.

Así pues, aunque ambiguo, puede resultar de la introspección
un concepto de lo que Soy. Éste no es una condición entitativa
(como sí lo son el yo que existo y el Yo que soy), sino un
concepto semejante a otro cualquiera, con la única salvedad de
que se entiende que lo que hay en él se refiere al Yo que soy y
al yo que existo. Este concepto es el mí mismo.

Una concepción ésta que se encuentra, sin embargo, con una
dificultad que no comparte con la mayoría de los conceptos: las
innúmeras vivencias que se deben abarcar bajo sí. El mí mismo
(es decir, el concepto de “yo”, de lo que he vivido, de lo que
he pensado y de lo que he sentido en toda mi vida) no es algo
que esté de más o que anuncie una fantasía, una quimera o
una consideración superflua. El mí mismo [el concepto del yo
y de lo que Soy] es una consideración necesaria ante el hecho
innegable y eterno de que hay un cuerpo que actúa y que es
afectado por lo que lo enfrenta y lo que lo toca en el mundo.
Es inevitable que se desarrolle un concepto del agente de los
movimientos que siempre veo desde la misma perspectiva, o
del ámbito en el que la sensación es particular y los demás no
pueden tenerla ni concebirla en su acaecimiento, o del cuerpo
que recibe las influencias que siento y que resuelve las motiva-
ciones que se me dan. El mí mismo no se refiere sólo al ámbito
intensivo, se refiere también a lo que Soy y a lo que hago, a
la manifestación extensiva de mi actuación, a lo que Yo, como
cuerpo, significo en mi concepción del mundo, las relaciones que
establezco con lo otro de mí, hasta el punto en el que no podría
diferir con la concepción que otra persona cualquiera tiene de
un otro, y que tampoco difiere tanto de cuando se lee una
novela y se tiene noticia de lo que le pasa y de lo que piensa un

EL YO 175 | §1.28



personaje, de lo que siente y de lo que vive. Pero el mí mismo
es más que los recuerdos solos de lo que me ha pasado y de
lo que he pensado, significa también lo que me proyecto y mi
sentido ante mí mismo: el juicio de mi actuación.

Tratar de evitar el mí mismo [el concepto que tengo de lo
que Soy] es tratar de desaparecer la consideración racional y
especulativa de mi historia y mi porvenir. Tratar indiferencia-
damente a todas las personas que se perciba que actúen tiene
como primer supuesto que la única dimensión del ente humano
es la incidencia inter-objetiva en el mundo y el sentido de ésta
(que se agotaría a su vez en el mundo inter-objetivo mismo), y
como segundo que lo que se ve, se toca, se oye, se huele y se
saborea es así desde sí mismo, que la apariencia y la entidad
son idénticas, que no hay nada antes que eso, consideración
ésta más que absurda1. Si se puede proyectar lo que harán las
otras personas no es sólo porque —como en una granja de
hormigas— se infiera el comportamiento futuro por el compor-
tamiento pasado, sino también por analogía, por conocer en mí
mismo lo que el otro puede estar considerando y buscando, o
los conocimientos que le sirven de base en la consideración de
su movimiento y en la determinación de su meta, etcétera.

La particularidad que diferencia al mí mismo del concepto de
cualquier otra persona no es sólo una invención gramatical: es
una consideración ética de responsabilidad. El reconocimiento
de que lo que se haga desde éste que siente y que quiere tendrá
una consecuencia para mí, el que lo que haga ahora se traducirá
como una situación futura que impondrá tales sentimientos y
tales circunstancias: la referencia a la propiedad de las acciones
es el motor mismo de toda actividad y de toda consideración
ética (no sólo de sí mismo, sino de otro). Decir que el ámbito
interior es una invención literaria es contravenir la prueba más
patente de entre las que haya, con la única objeción de que
no se dispone de una muestra física de ella (lo que viene, a
su vez, de la confusión entre entitativo y perceptivo que se ha

1. No sólo por lo que ha quedado dicho supra, sino porque las condiciones
de la percepción implican, entre otras muchas cosas, que lo que se percibe
lo es desde una perspectiva; la vista, la audición, etcétera siempre suponen
un punto en el que se dan; la visibilidad es propiedad de quien ve. En la
entidad de una piedra no está el ser vista (aunque la visión de ella sí esté
determinada por su entidad).

§1.28 | 176 LA SOLEDAD



mencionado ya). El ámbito intensivo de la existencia no carece
de una instancia física (simplemente ésta se da al interior del
cuerpo), pero más allá de eso, negar éste ámbito es negar
el pensamiento, el dolor, el placer, la ambición, el querer, e
incluso la condición fundamental de toda comunicación: llevar
al interior de otro lo que está al interior mío por medio de una
manifestación objetiva (la palabra). Todo lo cual es absurdo,
como es igualmente absurdo suponer que los actos objetivo-
perceptivos de las otras personas (sus gestos, sus actos, sus
dichos) equivalen a los sentimientos antedichos.

EL YO 177 | §1.28





CAPÍTULO II

Lo que soy y lo que tengo

(…) si os parece que se preocupan del dinero o de otra
cosa cualquiera antes que de la virtud, y si creen que
son algo sin serlo, reprochadles, como yo a vosotros, que
no se preocupan de lo que es necesario y que creen ser
algo sin ser dignos de nada.

El realizarme

§1Lo que se busca con cada movimiento entitativo, en cada
momento en el que se es, la motivación última, absoluta, es
la del bien-estar. La realización de mi entidad es satisfacer la
motivación, que se manifiesta a la existencia siempre como un
ánimo, como una determinación general con la cual concebir el
mundo que me enfrenta, como una disposición al acto, a la in-
cidencia en la realidad para conseguir lo de que se carece, como
una declaración implícita de la insuficiencia que hace necesaria
la consciencia: para conseguir permanecer y extender mi enti-
dad.

El ejercicio del movimiento extensivo siempre modifica la
realidad, siempre repercute en lo otro de Mí por un movimiento
desde Mí. La actualidad de ser, como condición ontológica, es
ineludible. Realizarse es —en un sentido meramente entitati-
vo— necesario, puesto que mi entidad es real. Empero, como
un ente animado, tengo una motivación y, por lo tanto, una
sensitividad; esto significa que Yo soy menesteroso, que la

179



estancia de mi entidad [la actualidad de ser quien Soy] necesita
satisfacerse heterónomamente, que, con una consciencia que lo
transpresencie, ha de buscar en lo allende un aseguramiento de
la estancia propia en lo por venir. Es decir, que es necesario
el movimiento extensivo para allegar al Yo que soy los medios
por los que permanecer y extenderse en la realidad. En esa con-
servación radica el fundamento de toda evolución biológica, de
todo miedo y de todo anhelo, de todo dolor y de todo placer, de
toda consciencia y de toda inconsciencia: de todo, en fin, hasta
que se llega a conocer a la muerte como destino inevitable y se
desampara el ente de todo lo trascendente, y pierde el sentido
de cada día, y se vuelve absurdo; o acaso ni aún así…

Se hace necesario establecer una distinción entre la realiza-
ción y la realidad de mi entidad. Por la realidad de mi entidad
debe entenderse su actualidad, su {acto de} ser, su presencia;
en cambio, por realización debe entenderse la ejecución un
movimiento que modifique su relación respecto a la realidad,
de modo que se ejercite lo que la entidad busca para su
bien; ésta {realización} se manifiesta en el acaecimiento de la
tendencia al movimiento y en la sensitividad intensiva. Esta
manifestación —se ha dicho— proviene de la motivación como
fundamento del juicio conceptivo [determinación de lo sensitivo
en su mismo acaecimiento], del estado del ánimo [conjunto
de los sentimientos], de las actitudes [tendencia al movimiento
extensivo] y, en fin, de todo lo que le dé un sentido para mí a lo
que ocurre a mi existencia, a lo que se enfrenta lo que Soy.

La realización, pues, es la satisfacción de la motivación que,
por el acto sensitivo [por la consciencia | por la existencia]
localiza lo foráneo en sí, intiende lo que de lo ajeno a mí me
toca y puede así determinar el movimiento que mejor realiza
a mi entidad y su conservación. Pero, entonces, cualquier
determinación motivacional, aunque fundada en el inalterable
afán de la conservación y la extensión de lo que Soy, depende
siempre de las instancias que en mi cuerpo están por la historia
y por la configuración corporal innata. Las diferencias se
encuentran, entonces, en la historia y en las capacidades que
tenga el cuerpo que Soy yo, que es mi entidad. Eso que he
vivido y lo que estoy viviendo, aunado a eso de que soy capaz
son las determinaciones que comprenden toda variación en el
acto entre una persona y el de otra.

§2.1 | 180 LA SOLEDAD



Hacer algo, cualquier movimiento, siempre implica que hubo
alguna motivación de Mí para que se realizara; lo que significa
que éste movimiento es determinado autónomamente por lo
que Soy, aunque esa determinación se haya basado en el
conocimiento de las condiciones del mundo. Cada ahora de mi
actuar a debido nacer en mis entrañas para llegar a concretarse
en la realidad de los entes. Las manifestaciones motivacionales
[relativas al movimiento] son ocurrencias a la consciencia que
indican cómo y qué es lo que debe buscarse hacer, de qué
se trata el momento en el que ahora me vivo. El postulado
motivacional es la búsqueda del bienestar y, correlativamente,
la evasión del malestar. O, como dice Spinoza:

Este esfuerzo [conatus] […] no es nada más que la esencia misma
del hombre, de cuya naturaleza se sigue necesariamente lo que sir-
ve para su conservación; y, por tanto, el hombre está determinado
a obrar esto […]. Consta, pues, por todo esto, que no nos esfor-
zamos por nada ni lo queremos, apetecemos ni deseamos porque
juzguemos que es bueno, sino que, por el contrario, juzgamos
que algo es bueno porque nos esforzamos por ello, lo queremos,
apetecemos y deseamos.1

El movimiento por el que se realiza mi motivación responde a
la necesidad entitativa, es una manifestación de la insuficiencia
de lo que Soy para conservarse, de la carencia en la que se
desenvuelve la existencia. El recurso a lo ajeno es la determina-
ción de la que pende la sensitividad; la existencia nace como un
recurso contra la menesterosidad y se determina en este tenor.
Según la concepción de Schopenhauer,

Cualquier acto genuino de su voluntad [del sujeto cognoscente]
es simultánea e inevitablemente un movimiento de su cuerpo; él
no puede querer realmente ese acto sin percibir al mismo tiempo
que aparece como un movimiento del cuerpo. El acto volitivo y la
acción corporal no son dos estados diferentes conocidos objetiva-
mente que enlace el vínculo de causalidad, ni se hallan en relación
de causa y efecto, sino que son una y la misma cosa, sólo que dada
de dos maneras completamente distintas: una de modo entera-
mente inmediato y otra en la intuición para el entendimiento.2

1. Spinoza. Ética, 3/9e.
2. Schopenhauer. El mundo como voluntad y representación. TI: II, §18. p. 119.

LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 181 | §2.1



Lo que Soy (para Schopnehauer, la voluntad), lo soy sólo en
acto. El conocimiento es el acto de la sensitividad y el de la
concepción (aunque este movimiento es sólo intensivo). Pero el
acto extensivo ha de nacer de la motivación. Ésta no es sólo una
manifestación a la consciencia, es la tendencia al movimiento
mismo, el impulso que —sin más fundamento cognoscible
que sí— extiende hacia lo real lo que es de mí1; no es la
consciencia la que ordena el movimiento (pues la conciencia es
sólo receptáculo de la concepción sensitiva e imaginativa), sino
que la ocurrencia de la motivación viene —como la ocurrencia
del pensamiento y de los sentimientos— de la fundamentación
entitativa que busca en lo allende su supervivencia.

Es de esperarse, por otro lado, que el movimiento entitativo
por el que se funda la consciencia se manifieste sensitivamente
—y ya adecuado— ante los sentidos extensivos cuando éstos se
encuentren con el ente-cuerpo en que se dan, pero esto no signi-
fica que la consciencia se reduzca a impulsos eléctricos, sino que
ésta su fundación se conoce con unos sentido más, aparte de la
sola sensitividad intensiva; y, sin embargo, tal encuentro sigue
dándose como conocimiento. El yo que es consciencia es todo
lo que existe; mientras que la entidad es aquende aquélla.

1. Aquí adquiere pleno sentido la proposición 2 de la tercera parte de la
Ética de Spinoza: «Ni el cuerpo puede determinar al alma a pensar, ni el
alma al cuerpo al movimiento ni al reposo ni a nada más (si lo hay)»,
que se complementa por lo dicho en el largo escolio de la misma: «[…]
el orden de las acciones y pasiones de nuestro cuerpo es por naturaleza
simultáneo con el orden de las acciones y pasiones del alma […] si no
supieran por experiencia que obramos muchas cosas de las que después nos
arrepentimos y que a menudo, a saber, cuando nos debatimos entre afectos
contrarios, vemos lo que es mejor y seguimos lo que es peor, nada les
impediría creer que hacemos todas las cosas libremente. Así, el infante cree
apetecer libremente la leche; el niño airado la venganza y el tímido la fuga
[…] los decretos del alma no son nada aparte de los apetitos mismos que,
por lo tanto, varían según la variable disposición del cuerpo. Pues, cada
cual gobierna todo según su afecto, y los que, esto parece, se debaten entre
afectos contrarios, no saben lo que quieren; mientras que los que no tienen
ningún afecto, son empujados acá y allá por cosas de poco momento.

»Todo lo cual, en efecto, muestra claramente que tanto el decreto como
el apetito del alma y la determinación del cuerpo son por naturaleza
simultáneos, o más bien, una sola y misma cosa que llamamos decreto
cuando se considera bajo el atributo del Pensamiento y se explica por él, y
que denominamos determinación cuando se considera bajo el atributo de la
Extensión y se deduce de las leyes del movimiento y del reposo […].»

§2.1 | 182 LA SOLEDAD



Es la motivación la que nos viene a manifestar lo que la
entidad busca en lo foráneo de sí: conservarse y acrecentarse,
conseguir lo que es bueno y descartar lo que es malo. Esto se
manifiesta como la tendencia hacia la que, inevitablemente, se
encamina cada ente animado [cada ente que posee una estancia
| cada ente que, desde sí, existe]: la búsqueda de bien-estar y
la huída de mal-estar.

El bien‐estar y el mal‐estar

§2La condición ontológica de la existencia es la temporalidad
y su fundamento es la sensitividad. El ahora de la conscien-
cia es lo que caracteriza a cada momento en el que existo, y se
tiene un estado anímico en el que se me manifiesta el ente que
Soy, sus necesidades y sus satisfacciones. Estar bien es un pos-
tulado de plena satisfacción de mi motivación; en éste se colma-
ría toda carencia entitativa en el movimiento mismo que lo so-
licita, es decir, sería un estado en el que las condiciones para
permanecer siendo se resolvieren en el mismo seno de lo que
Soy, lo que tornaría a la consciencia [al acto de conocer] inútil
y sin sentido. Este postulado es, desde luego —y como todo pos-
tulado—, imposible de alcanzar, comenzando porque, al ser ya
la consciencia parte constitutiva del ente que Soy, no podría bo-
rrarse sin que se borrare todo lo que existo. Dicho de otra ma-
nera: el postulado del bien-estar es el de la autonomía absolu-
ta, mientras que la condición nuestra es una autonomía relativa.

Estar mal, por su lado, significa todo lo contrario: una
estancia en la que haya absoluta menesterosidad, en el que se
carezca de toda posibilidad de encontrar cualquier satisfacción
a que me impele mi entidad en su necesidad de permanencia.
Es la desesperación de encontrarse en una situación de la
que hay que huir completamente, sin un solo estímulo que
pudiera hacer siquiera considerar el quedarse. Esto no es un
postulado, sino la contraparte de la motivación: evitar lo que
amenaza al Yo que Soy con menguarlo [con la disminución de
sus potencias] o incluso con negarlo completamente [con su
aniquilación]. Esto es, como contrario de lo postulado, lo que
ha de evitarse sobre todo.

Por supuesto que el bienestar no es un postulado conceptual,
pues esto implicaría, entre otras muchas cosas, que se adquiere

LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 183 | §2.2



a posteriori, históricamente; lo que es absurdo según la argumen-
tación: El bienestar es un postulado entitativo que determina
a la existencia en su concepción misma. No se trata, entonces,
de un postulado existencial, sino que es anterior; la existencia
misma se da como mediación para su cumplimiento. Que en
la existencia-consciencia pueda establecerse algo así implicaría,
en primer lugar, que pudiera distinguirse conscientemente el
estar del no estar, es decir que hubiera conocimiento de la
posibilidad de la muerte, y de todo lo que la puede provocar; esto
es absurdo, puesto que la consideración misma de la posibilidad
depende de la dimensión ontológica reflexiva que, hasta donde
puedo darme cuenta, sólo se da en los humanos. En segundo
lugar, se requeriría que pudiera formularse un concepto tal que
tuviera siempre Mi atención, y que me moviera, en su sola
consideración, a buscarlo por sobre todo; lo cual es evidente
que no sucede, sino tal vez en algunas pocas personas que
realmente tienen una auto-determinación peculiar, pero éstas
son muy excepcionales. En tercer lugar —y según yo éste es
el más fuerte contraargumento— éste postulado entitativo es
el postulado fundacional de la existencia, es el motor que ha
provocado, a lo largo de los miles de milenios, que se desarrolle
la sensitividad y el conocimiento; y es lo que determina cada
momento de la consciencia: cada sentimiento y cada percepción
significan algo por él y la capacidad sensitiva misma se da para
abonar al complimiento de lo que en la dimensión entitativa se
exige. Así, la motivación y sus manifestaciones a la consciencia
se dan como con miras a la consumación del bien-estar.

Ahora bien, dado que este postulado es tal entitativamente,
su búsqueda es también entitativa y, por lo tanto, no se da a
la consciencia de manera conceptual o inteligible de tal manera
que se conozca y se pueda considerar, sino que se manifiesta
de la manera más pura en que la consciencia se relaciona con
lo ente: en lo sensitivo. Tales manifestaciones, se ha dicho, son
el ánimo, el juicio, las determinaciones sensitivas, etcétera. La
motivación y la sensitividad primarias [que aparecen apenas se
existe] son lo instinto. Cuando recién se nace, sin otra historia
que la que se vivió durante la gestación, las determinaciones
sensitivas, los sentimientos de carencia (el hambre, el sueño,
el frío…) son los que impelen al movimiento; la sensitividad
que implica en su apariencia el aplacamiento de este llamado

§2.2 | 184 LA SOLEDAD



entitativo por remediar las amenazas es la que se busca, y el
movimiento que aquí lo busca es inocente [ignorante], es un
simple arrojarse hasta él: es la motivación lanzándose casi sin
mediación consciente, arrojando el cuerpo mezquinamente al
encuentro con el alimento, con el destello atractivo, con el calor
amoroso, pues poco de lo allende se ha instituido e incluso
las fuerzas instintas son pocas. Aquí es la madre la que media
entre el deseo del infante y su realización exitosa, porque se
es incapaz de encontrar en el propio cuerpo la habilidad de
discernir el método exitoso del fallido y también las habilidades
para ejecutarlo.

Históricamente, en el cuerpo se va instituyendo el saber y el
conocimiento del mundo y de mí mismo. En las vivencias que
pasan incesantes se encuentra con el fracaso, con la falsación
y con su corrección (con la verdad), se va desarrollando un
complejo entramado, se incorpora lo que le sucede y se lleva
consigo la historia de lo que ha sido, se enfrenta al mundo y se
le reconoce, se sabe del significado —para sí— de lo que se le
enfrenta y se sabe lo que hay que hacer para conseguirlo si es
bueno y rechazarlo si es malo. El entendimiento es un desarrollo
posterior; con él se extiende aún mas el abarcamiento temporal
de mi consciencia, se tienen en cuenta muchos más factores,
se va construyendo el Yo que en este momento Soy. Es algo
imposible de describir de ninguna manera. Se han tratado ya
sus generalidades en el sub-capítulo sobre “El conocimiento
de lo que es” (pág. 22ss.), por lo que aquí no se repetirán; lo
que sí, es que se dará una visión más principal [relativa a los
principios], más ontológica y menos epistémica respecto de la
relación Mía con el mundo, con lo que me enfrenta y con lo que
me determina entitativamente.

La consciencia es una dimensión ontológica arraigada en la
realidad [en la entidad], pero diferenciada cualitativamente de
ella, con una sutileza muy mayor y, por lo tanto, con algún
desprendimiento de la actualidad: trans-presenciada y trans-
localizada. Ser consciente es traer a lo que Soy lo que lo otro de
Mí es y, al mismo tiempo, manifestar lo que Yo soy en lo otro
que ya existe en mí. Es una conjunción: lo otro me aparece en
la consciencia pero ya determinado por lo que Soy; y al mismo
tiempo a la consciencia se manifiesta lo que Soy; todo por el
contacto, por el acto sensitivo del Yo que soy. En la consciencia,

LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 185 | §2.2



pues, están la sensitividad extensiva [percepciones] y la inten-
siva [sentimientos], es ahí en donde se encuentran lo que de los
otros entes me toca y lo que de Mí me toca.

El acto sensitivo, sin embargo de ser el más bruto encuentro
con lo ente, es ya adecuado a lo que Soy, a mi capacidad
sensitiva. El contacto con lo ente otro o con mi propia entidad
que funda la consciencia no viene de la fusión de las entidades:
es una noticia del ente contactado que me es dada en tanto que
adecuada a mi sensitividad. No es que se tenga al ente y se
le amolde a lo que puedo sentir, sino que de la manifestación
del ente Yo sólo puedo notar aquello que es adecuado a mi
capacidad sensitiva. Dicho de otro modo: los ojos no inventan
la luz, sino que pueden captar la manifestación entitativa de las
cosas en tanto ésta se adecua a mi capacidad visual; cualquier
manifestación no visual —ni adecuada a cualquier otro senti-
do— no puede ser notada por Mí, no puede llegar a conocerse.
Pero, a más de esto, el contacto no es una forma de acceder a
la entidad ajena, ni a la propia, sino de notarla, de conocerla,
nunca de serla; el ámbito entitativo propio queda lejos, aquende
y el de lo ajeno, allende. La entidad no puede ser conocida,
sino sólo sida. Sus manifestaciones, sin embargo, pueden serlo,
si adecuadas a la sensitividad (cfr. supra, “Del yo y de cómo
está solo”, pág. 1ss.).

Lo sensitivo —ya adecuado a la capacidad sensible—, así
intensivo como extensivo, tiene una determinación (placer –
dolor) que se confunde con su acto mismo, que es lo que a mí
hace del contacto con mi cuerpo [con lo que Soy], y es, además,
concebido en su darse a la consciencia: una categorización y un
juicio. (cfr. supra, “La concepción de la existencia”, pág. 54ss.).

Todo esto, toda la existencia, toda la capacidad sensitiva, su
determinación, su concepción, su entendimiento, su sapiencia…
todo tiene como fundamento la realización del postulado entita-
tivo de bien-estar. La consciencia y todo lo que hace a ella es
un medio para la mejor realización de la motivación que mana
de lo ente para representarlo ante lo existente, para la mejor
satisfacción de lo que es [de lo que Soy]. El postulado entitativo,
pues, no puede aparecer como tal en la consciencia, no es
conceptual, por lo que no se manifiesta como una meta a seguir,
sino que se da en la propia determinación de la existencia: es

§2.2 | 186 LA SOLEDAD



el fundamento de su aparecer y la determina en su forma y en
su ocurrencia. Es decir que no hay una definición existencial
en la que se considere un objetivo uno para siempre, ni en la
se busque encontrarse lo que caiga en la categoría de lo bueno
(ni aun es posible dar una definición invariable de ello) y se
evite, en cambio, el encuentro con su contraparte; esto no se da,
no —por lo menos— de esa manera, sino que es por medio de
la misma sensitividad y de su manifestación responsiva ante lo
del mundo allende que se impele a su realización {del postulado
entitativo}. El complimiento cabal de un mandato tal como “haz
lo que te lleve al bien-estar y evita lo que al mal-estar” implica-
ría, cuando menos, un conocimiento perfecto del mundo, cosa
que la limitación de ser un ente impide por principio. Entonces,
la manifestación del postulado lo es por la motivación: por la
tendencia hacia lo que me permite satisfacerme y a la huída de
lo que me lastima. Es este arrojo hacia lo mejor, con sus mani-
festaciones a la consciencia, el que me impele al cumplimiento
del postulado entitativo.

§3Todo acto que realice mi cuerpo [todo lo que actúe el Yo que
soy] obedece a alguna motivación que haya nacido en mi
entidad, y que pudo haberse realizado consciente o inconscien-
temente; es decir, que pudo hacerse por la mera sapiencia o que,
ante la manifestación de la motivación a la consciencia [ante la
notación en la existencia del movimiento por realizarse], pudo
aparecer una respuesta —que a su vez se da por la apelación a
las instancias de lo que Soy [a lo instinto (motivacional) – ins-
tituido (sapiente inteligente)]— que le contraponga un motivo
de cautela o de evasión [que le presente reflexiva-conceptiva-
mente una situación repulsiva que se asocia con lo por hacer-
se]. Lo que se hace por la mera sapiencia tiene que ser un mo-
vimiento que jamás se haya equivocado, que siempre —o casi—
haya tenido éxito en su realización, sin frustración ni —menos
aún— fracaso. Los otros movimientos (cuyo fracaso está ahora
ya incorporado) ocurren a la consciencia para que se determine
su realización a partir de lo que se sabe y se entiende de lo ajeno
del mundo, de cómo es y cómo responde, de sus rationes y del
sentido de lo actual que me enfrenta. No sólo se trata de obede-
cer al impulso ciego que me impele a arrojarme hasta donde es-

LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 187 | §2.3



tá lo que quiero, sino que eso que quiero se deba entender-
razonar-concebir para encontrar lo que efectivamente obtendré
con ese movimiento.

La motivación manifiesta lo que instintivamente significa el
cumplimiento del bienestar por medio del placer, dolor, deseo,
repulsión, gozo, sufrimiento, etcétera; manifestaciones motiva-
cionales que se tratarán más detalladamente en el capítulo
que sigue, y que por el momento simplemente ejemplifican la
manera en la que se demanda existencialmente el cumplimiento
del postulado entitativo. Pero no se trata de que estas ocurren-
cias existenciales de lo que entitativamente busco se obedezcan
como dictados categóricos; el movimiento ciego sólo se da por
la sapiencia más profunda, de otro modo justo la dimensión
existencial es la que, por lo que se le da como concepción de lo
sensitivo pone ante lo de Mí las opciones de las que —finalmente
sí por un ciego capricho— se realizará alguna. Ese sentimiento
o ese juicio que Me hacen notar la carencia entitativa son su
propia aparición, y es por esa aparición en que irrumpe lo de
mí en el mundo [consciencia] (por la apelación al yo que Soy, a
sus instancias) que se determina el movimiento al que impelen
como conveniente o no, como realizable o imposible, como
deseable o evitable. No hay, una disposición mecánica, sino
que es la historia [lo instituido] y la motivación primordial [lo
instinto] lo que determina en su conjunto la resolución o no del
movimiento que se quiere.

Así, si bien lo que se busca siempre es el cumplimiento
del postulado de bienestar, lo que se entienda por tal en cada
caso depende de lo que históricamente se haya incorporado-
aprendido. Esto es lo que significa el aserto platónico-socrático
de que nadie hace mal por su propia voluntad, que son la
ignorancia (y, digo yo, la impredecibilidad) las que llevan a tal.
Como se dijo antes, Yo sé [por que he in-corporado el acto por
su ejercicio] que un acto es bueno a pesar de lo que entienda,
pues me ha resultado bueno, ha satisfecho a mi motivación y
me ha evitado los fracasos. Se dice en el Menón:

Sócrates — ¿[se desean las cosas malas] Considerando que las
cosas malas son útiles a quien las hace suyas o sabiendo que los
males dañan a quien se le presentan? > Menón — Hay quienes
consideran que las cosas malas son útiles y hay también quienes
saben que ellas dañan. > Sóc. — ¿Y te parece también que saben

§2.3 | 188 LA SOLEDAD



que las cosas malas son malas quienes consideran que ellas son
útiles? > Men. — Me parece que no, de ningún modo. > Sóc. —
Entonces es evidente que no desean las cosas malas quienes no
las reconocen como tales, sino que desean las que creían que son
buenas, siendo en realidad malas. De manera que quienes no las
conocen como malas y creen que son buenas, evidentemente las
desean como buenas, ¿o no?1

Claramente, la convicción de hacer lo que es bueno es la que en-
marca la pretensión de cada cual, el impulso por hacer. Todo lo
que se hace busca, al final, conseguir lo mejor para mi estancia.
Platón consideraba que había la Forma del Bien, que —como ya
se había citado— es «lo que toda alma persigue y por lo cual
hace todo, adivinando que existe, pero sumida en dificultades
frente a eso […]»2; aquí, esa persecución se ha colocado en la
base de la existencia misma, como el impulso que funda el estar,
determinando lo bueno por lo que de ello me manifiesta lo que
Soy (“juzgamos que algo es bueno porque nos esforzamos por
ello, lo queremos, apetecemos y deseamos”).

Bueno es aquello que se busca, aquello hacia lo que el Yo que
soy tiende en su realización. Pero no se trata de una simplista
identificación entre placentero y bueno ni entre deseable y
bueno; las determinaciones de placer, de deseo, son manifesta-
ciones inmediatistas, reaccionales, de la motivación in situ. En
cambio, el Bien como postulado entitativo trasciende la tempo-
ralidad existencial y es decisivo en el momento en el que se
consideran —por ejemplo— varias situaciones o cosas deseables:
lo que más me mueve a realizarme se me manifestará con un
mayor deseo, pero éste deseo siempre es particular, me llega

1. Platón. Menón, 77d-e.
2. República. 505d-e. Así, para Platón, la determinación de lo Bueno es

trascendente, independiente de la particularidad en la que se desarrolle la
existencia. Quienes ignoran el verdadero bien están condenados a hacer lo
que va en contra de su deseo más profundo; se trata, al final, de ser felices.
(Aunque en República misma admite que hay quienes, incapacitados para
ver la verdad, no pueden apreciar la vida contemplativa, que se reserva
para los capaces y voluntariosos de ella [los filósofos]). Aquí, sin embargo,
la trascendencia de lo bueno será tomado con reserva pues, aunque la
configuración entitativa semejante nos hace básicamente semejantes en lo
que nos place, nos alivia, nos duele y nos lastima, la riqueza del mundo
—que es fundado también históricamente— y las capacidades impiden que
se pretenda en todos los casos lo mismo aunque hay, diametralmente
considerados, dos polos de busca de la felicidad, que se verán más abajo.

LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 189 | §2.3



desde la entidad que postula la búsqueda de lo bueno. El placer
(que es una determinación sensitiva) puede buscarse inmedia-
tamente en el mismo acto de sentir, y en su misma consecución
terminará; el deseo se da ante la apelación de un objeto o de
una situación que se proyecta como satisfactoria. Es verdad que
ambos son manifestaciones de la motivación, y que, por lo tan-
to, muestran existencialmente el postulado de la búsqueda del
bienestar, pero la limitación propia de la sensitividad (que es el
acto mismo: el presente) y de la re-presentación (que es la exis-
tencia [la sensitividad ya-concebida]: el devenir) no les permite
abarcar, en el sólo acto de dárseme ahora el mundo, todo lo que
Soy, todo lo que —no en el acto ahora, pero sí en algún tiempo—
alcanzo de mi entidad: lo que he incorporado, conocido, y mi
propia determinación corporal escapan a estas manifestaciones
inmediatistas del bienestar que se puede ver obnubilado por el
apremio del momento. El humano, gracias a la especulación, al
lenguaje, y a su mayor capacidad intelectiva [de entendimien-
to] (que redunda en una más precisa incorporación {al saber})
puede ponderar mucho más allá de los ámbitos del placer y
del deseo; puede considerar situaciones mucho más complejas
y mucho más alejadas del presente entitativo, puede, en fin,
tomar en cuenta razones y sentidos, puede considerar —para
sí— su actuación y su estancia más allá del presente sensitivo
y del ahora existencial; no sólo situaciones objetivo-perceptivas,
sino también subjetivo-sentimentales, y también puede —lo que
es muy importante— considerar la situación existencial de otro.
Es, pues, muy bruto asegurar que el Bien se determina por el
placer o la satisfacción del deseo, por lo menos cuando se trata
de un ente con una capacidad de consciencia tan amplia.

Queda así manifiesto que, si todos los hombres tuvieran la
misma historia y la misma disposición corporal [si todos los
hombres fueran igual], entonces todos realizarían su tendencia
al Bien de la misma manera con la sola diferencia de la situación
a la que se enfrentan, pero no es así. La manera de realizar esta
tendencia e incluso la de determinar {conceptivamente} lo que
del mundo los enfrenta [la manera en la que se manifiesta la
motivación] depende en gran medida de lo que ha sido su vida,
de lo que saben, más que de lo que entienden (aunque también
de lo que entienden). La concepción de lo que los objeta como
percepción, pero también como sentimientos depende ya de las

§2.3 | 190 LA SOLEDAD



instancias [lo instinto-instituido] que tengo por mi disposición
y por mi historia. Es éste el saber que determina el realizar el
Bien, de tal o cual manera. Que nadie hace mal a sabiendas sig-
nifica que la tendencia al bienestar se manifiesta en todos, que
es la base de su hacer, y que, por lo tanto —pues la tendencia es
la misma— lo que diferencia la determinación de la manera en
la que se realiza esta tendencia es el saber. Si todos realmente
supieran lo que es el verdadero Bien (el único que hubiera),
entonces todos obrarían teniéndolo en vista. Pero el Bien, como
el postulado entitativo que antes se ha dicho, es así, y es
irrealizable; es ahogado por la sucesión interminable del tiempo
que todo lo pone y todo lo borra. Lo que verdaderamente puede
estar en discusión al respecto es el estado vital más cercano a la
consumación del postulado entitativo.

El postulado impele a alcanzar un estado en el que las caren-
cias entitativas sean subsanadas inmediatamente, en el que la
permanencia y la extensión de mi entidad —manifestadas a la
consciencia como sensitividad y determinaciones sensitivas—
se realicen sin mediación. O, como se dijo antes, la absoluta au-
tonomía, el ejercicio absoluto de la libertad para satisfacer a lo
que Soy. Como postulado, es inalcanzable, aunque la tendencia
es a conseguir esto, si no inmediatamente y sin obstáculo, sí
con la menor mediación y las menores trabas.

§4Partiendo de esto, se puede encontrar dos polos que sugie-
ren —en una diametral oposición— una manera mejor para
conseguir esta instancia sin sufrimiento: El uno —y, creo yo, el
más frecuente— que diría que hay que buscar la manera para
tener siempre al alcance los medios de satisfacción de cualquier
impulso motivacional, de cualquier molestia corporal [entitati-
va] con el menor trabajo posible y, si es ninguno, mejor; y esto
implica que haya quien le sirva, quien le dé, quien le prepare y
que todo quede listo sólo para el servicio de cuando le ocurra
sentirse llamado; es la desmedida ambición de dominio o —con
Nietzsche— la voluntad de poder. El otro polo —uno muy raro—
es aquel que dice que, ante la imposibilidad y la traición1 que
implica el anterior, lo que debe hacerse es aplacar las motiva-

1. Traición porque, para conseguir algo que amerita trabajo sin trabajo, hay
entonces que emplear el trabajo de otro para obtenerlo y esto puede ser
—así deliberadamente— o por la violencia o por el hurto.

LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 191 | §2.4



ciones, anular el dolor —y, por lo tanto, el placer—, esto es,
eliminar la carencia que se quiere satisfacer para eliminar con
ella la necesidad de satisfacerla; es el completo control de lo
que Soy o —con Schopenhauer— la santidad. Y, entre ambos
polos, innúmeros matices.

Estos dos extremos de la tendencia a la realización del
postulado entitativo implican también dos extremos de lo que
se concibe por libertad (tema de otro capítulo infra, pág. 297)
y dos polos de la comprensión del desenvolvimiento de lo que
Soy en el mundo.

El primero de lo dos polos significa una menor capacidad
intelectual [de entendimiento] y un arrojo inmediato que no
considera a los demás, ni a la dignidad, ni a valores más altos
que los de la material modificación del mundo para que a él le
sirva. Significa un dominio de a lo que le impele el ahora en el
que existe, una menor capacidad para considerar el por venir
propio o el estado de otro, el reconocerse como una entidad en
la que se impone la necesidad presente y cuyos planes hacia
el futuro persiguen el aumentar su poder, pero no guiados
por una meta ideológica, sino el poder suyo para consumir lo
que quieran cuando quieran, sin consideración de lo que otro
puede o no conseguir ni de su sufrimiento. Esto, por supuesto,
tampoco es posible de alcanzar como no sea que se nazca ya en
el seno de la oligarquía, y aun en ese caso hay que responder a
lo que el contexto obliga y restringirse a sus normas. Además,
la intemperancia que es condición de esta tendencia es, en sí
misma, fuente de sufrimientos y fracasos.

El segundo de los dos polos requiere que se pueda considerar
la consecución del bienestar más allá del inmediato ahora, viene
de la sapiencia de que hay un principio del comportamiento
que es trascendente, de ver la satisfacción de las carencias
entitativas no como el fin de la actividad actual o cotidiana,
sino como el principio de todo lo que mueve al intento y, por
tanto, al fracaso; ve en el apego a la consecución de lo que
no es él, sino un ente ajeno (y, por lo tanto, ausente muchas
veces e inalcanzable siempre) el principio de todo sufrimiento.
Es, así, una comprensión en la que domina la trascendencia y
la consideración de lo que Soy como algo digno. Y la dignidad
viene de la estimación de lo correcto y de lo errado, no sólo
entendidamente, sino sapientemente; esto es, ante la apelación

§2.4 | 192 LA SOLEDAD



de mí mismo a lo que soy Yo y, así, ante la evidencia del dolor,
del anhelo, del horror, etcétera decide que no vale la pena el
empeñar la vida en la consecución de lo insignificante. Este polo
es, en fin, una superación de todo lo que motivacionalmente me
fuerza a actuar por su aniquilación [por la inacción].

La estrechez de la inteligencia [del entendimiento] conlleva
la necedad y el narcisismo infundado. Aquél a quien siempre
se le ha escapado el entendimiento de lo que es, de lo que las
cosas son y del funcionamiento del mundo, que no ha podido
incluso darse cuenta de cuando ha fracasado lo que sub-puso a
la consideración que propició su actuación, ya porque el fracaso
sea subsanado por alguien más, ya porque no ha sido tan
grave, podrá parecerle que no ha habido tal, o que ha sido un
obstáculo menor en el camino del éxito y, por tanto, le parecerá
también que el movimiento es correcto, que la suposición se
ha verificado y que no ha habido error. Esto deriva en una
seguridad infundada (que sólo implica que ha tenido facilidad
para encontrar lo que buscaba) sin que se percate de que lo
que sufrió es evitable y que incluso crea que es éxito lo que
ha sido un fracaso, que conciba la pequeñez de sus logros
como grandeza, pues, careciendo de verdaderos éxitos en la
realización de lo que es, le enloquecería la desesperación que
resultaría si no magnificara [hiciera magnífica] su miseria. La
mayor capacidad de aprendizaje y de incorporación abonan a
una mejor estancia, pues el entendimiento y la sapiencia de las
rationes de lo ente conllevan el que se pueda habitar [habituar]
el mundo. Sólo la mayor notación del error puede propiciar el
encuentro con la corrección del conocimiento que comienza por
el fracaso de lo ya sub-puesto y por la capacidad del ingenio
para suponer otra ratio más adecuada, más verificable. Pero esto
comienza por tener la capacidad encontrarse con el fracaso, en
el sentido de arrojarse a la investigación y también en el de
aceptar la evidencia con la que se manifiesta el error, más allá
de la evidencia sensitiva del dolor; aunque hay incluso quienes
ni ante eso lo notan.

Es aquí cuando se puede ver que el factor del saber cobra
relevancia. Es por la capacidad de detestar la mentira por la que
se van incorporando sapiencias y aprendiendo entendimientos;
es la vivencia de lo que existo (en la actualidad de lo que Soy) la
que va determinando las instancias que interpretan al mundo

LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 193 | §2.4



y a mi propia entidad (en tanto que me tocan). Y, sin embargo,
aunque la sapiencia y el entendimiento de lo que es se den de
manera tan particular, los principios ontológicos del mundo y
del Yo son los mismos que enfrentan a todos los entes humanos.
Una mayor capacidad de aprendizaje-incorporación redunda en
un mayor alcance de comprensión de lo que el mundo es. Una
contemplación paciente del mundo [que padezca lo del mundo],
el pensamiento sobre lo que es, la experimentación especulativa
de sus circunstancias, la reflexión de lo que es allende lo Mío
y de cómo es más allá de mí, etcétera nos permiten enriquecer
el conocimiento del mudo, encontrarnos con lo existente más
allá de su vivencia fáctica, pero no en un análisis meramente
lógico (lo que sólo redundaría en el mejor entendimiento de
lo que es) sino en una consideración comprometida con la vida
propia que tenga como fin el alcanzar la corrección de lo que se
concibe, interrogando a lo que somos y a lo que es para poder
acercarnos más a las rationes que determinan al mundo y acaso
a la realidad. Esto, que es un compromiso filosófico, sólo se
puede si se trata de una persona con una gran responsabilidad
ante sí por su propio destino y por su dignidad; sin esto, nada
puede decirse que sea filosofía. Una persona cuyos actos le
importan más de lo que a la mayoría le importan los propios
no los dispendia ante una provocación y motivación menores,
sino que hace lo que verdadera y entendidamente pretende
que es lo mejor, pues atiende lo más que puede sus causas
y sus consecuencias, y los principios y los fines que supone
involucrados en la actuación.

Es así meridianamente claro que hay una relación entre el
compromiso con el saber correcto de lo que es y de lo que
Soy —que conlleva, sin dudas, una capacidad suficiente para
ello— y la decisión de determinar los actos a partir del sentido
y las razones que impliquen. Al mismo tiempo, también la hay
entre quien menos se ocupa del conocimiento de las rationes
y de las causas de lo que es y más del calculo utilitario y del
conocimiento por lo que le remunerará en el futuro: una inves-
tigación y un conocimiento interesado, que no busca aclararse
a sí mismo lo que es, sino que pretende discernir lo que le
es útil para una consecución particular y no para determinar
por principios su actuación. Esto sólo denotaría, sí, la capacidad
del uso de las habilidades especulativas y racionales, pero con

§2.4 | 194 LA SOLEDAD



un total desprecio hacia su propia situación entitativa, hacia la
dignidad que pueda encontrar en sí, hacia lo que signifique el
estar vivo para su vida.

No se dice, ni mucho menos, que una persona no puede
ser bondadosa si no es sabia (hay una bondad intuitiva, por
empatía), sino que la ignorancia es un requisito para la maldad1
y que el compromiso con la propia persona es necesario para
poder tener una concepción del mundo en la que se considere
la dignidad de los otros. La ignorancia de lo que el mundo es
en sus principios y sus fines impide que se pueda considerar
la existencia como algo más allá de lo que en este momento
sucede, que se pueda ver que no sólo la satisfacción material
de lo que las necesidades demandan aplaca el sufrir y que el
sacrificio no mancilla, sino que permite que lo que Yo realizo no
me inunde de dolor por sus consecuencias, cuando se pueden
ver éstas. La ignorancia de las razones existenciales, en fin,
promueve el acto sin consideración del dolor o del placer, del
gozo o del sufrimiento más allá de este momento.

Todo acto de todo ente humano se hace en el supuesto de que
es ése el que mejor conduce a la consecución de un bien-estar.
La ignorancia de lo que significa lo que hago, de su sentido y sus
rationes no permite una verdadera consideración de si esto es
así, ni permite después que se dimensionen sus consecuencias
proyectadas. La capacidad de comprensión de lo que se me
manifiesta en el mudo me puede permitir alcanzar aquí y ahora
el dolor y el sufrimiento en la subjetividad del otro o en mi
subjetividad en otro tiempo y considerarlo como consecuencia
de lo que actúo, y no quedarme con la inmediata recompensa
que significaría el arrojo que me demanda el impulso de
alcanzar lo placiente.

La pro-curación no es otra cosa que la motivación: es la ma-
nifestación en la sensitividad [en la consciencia] del postulado

1. Obviamente, no se refiere a la ignorancia como la falta del conocimiento
científico o técnico (lo que no es otra cosa más que un entendimiento que
ni siquiera —en la inmensa mayoría de los casos— se concibe desde sí), sino
que se refiere a una ignorancia de lo ontológico, de las condiciones bajo
las cuales se es y se existe y de la verdadera motivación y determinación
de lo que es bueno, a partir no sólo del llamado inmediato, del impulso
ciego ante lo deseado, sino de la que busca no arrepentirse después por
el ahora, no condicionarse —en la medida en la que esto le sea posible—
por la situación.

LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 195 | §2.4



entitativo. Pero merece este nombre cuando se acompaña del
compromiso filosófico, de la consideración de la dignidad de la
persona que actúa, y que en sus actos está pendiente de lo que
será de él a partir de lo que hace, de lo que conlleva la actuación
o la omisión y que asume como suya la responsabilidad por lo
que ha provocado su actuación. Pro-curarse es atender ahora
el estado futuro de lo que Soy, es la consideración del cumpli-
miento posterior del postulado entitativo: evitar lo doloroso, lo
molesto, lo repulsivo que de mí dependa evitar. Es una respon-
sabilidad de lo que Soy por lo que seré —y, consecuentemente,
por lo que he sido—. Una mejor pro-curación implica una mejor
comprensión del mundo.

El gozo y el sufrimiento

§ 5 El gozo es un estado del ánimo en el que la existencia se
inunda de sentimientos placenteros; el sufrimiento es un

estado del ánimo en el que la existencia se inunda de sentimien-
tos dolorosos. Éstos, como estados del ánimo que son, implican
que la existencia está, en general, bien (gozo) o que está, en ge-
neral, mal (sufrimiento). Esto es: puede decirse que son la cul-
minación máxima del bienestar y del malestar en tanto a una
existencia le es posible.

Lo que sigue es la caracterización de las manifestaciones
sensitivas que se han tratado ya antes (principalmente en “La
concepción de la existencia” (véanse, pág. 54ss.)); esto para dar
un contexto de referencia para la descripción de lo que son el
gozo y el sufrimiento.

El placer y el dolor son determinaciones sensitivas del Yo; acae-
cen en la sensitividad misma, son parte de ella. El contacto que
se da de lo ente con la capacidad sensitiva del Yo es una afección
a lo que Soy, que se reciente en el contacto mismo, en el sentir
lo que me toca, y esta afección puede ser placentera o dolorosa,
dependiendo del alivio que causen o no, de la gravedad de la
afección con la que me encuentran. El ente que Soy se place o
se duele con el contacto como tal; esta determinación pertenece
a la sensitividad misma. Pero las determinaciones de placer y
de dolor no tienen una relación antitética, sencillamente son
la apelación más bruta a la motivación de mi entidad; de la
densidad ontológica de lo que se contactó depende la fuerza de

§2.5 | 196 LA SOLEDAD



la sensación y la de su determinación. No hay, en este primer
estadio de la conformación de la existencia por la sensitividad,
una radical diferencia entre lo que place y lo que duele, sino
que ambas, como determinaciones sensitivas, manifiestan la
motivación de lo que Soy; la una (la placentera) es la que se
busca y la otra (la dolorosa) se rechaza. El peso ontológico de
lo que me toca es lo que determina la fuerza de la sensación y,
así también, de la determinación dolorosa o placentera.

El agrado y la molestia son los juicios capitales, son las
determinaciones conceptivas de lo sensitivo a lo sensacional. Al
momento en el que lo sensitivo se da, apela en su mismo acto al
Yo que soy, a su historia (a su entendimiento y a su sapiencia) y
a partir de aquí se concibe a la consciencia. Los juicios capitales
no cambian, ni se incorporan-aprenden por la experiencia, ni
se diluyen en el olvido (como sí ocurre con las categorías), sino
que sólo varía el grado en el que se aplican a la concepción
sensitiva (algo puede ser un poco agradable o muy molesto,
etcétera). Lo que sí se modifica históricamente es cómo es
juzgada cada sensitividad: esto es determinado por la historia
que hayan tenido otras sensitividades semejantes (tal como
quedó asentado supra). Pero el juicio —es decir, la concepción—
no sólo se aplica la sensitividad bruta, sino a todo lo que apela
a lo que Soy, es decir, todo lo que le ocurra a la consciencia: el
sentido del objeto ya concebido, una experiencia especulativa,
un razonamiento, un enunciado, una consideración, etcétera.

El deseo y la repulsión son actitudes [tendencias al acto].
El deseo es producto de la frustración de la motivación en su
actividad; es lo que resulta de no poder resolver inmediatamente
una carencia, de encontrar la motivación un obstáculo, una
distancia —que habrá que remontar— para llegar a su motivo.
La tendencia a que impele esta actitud es hacia lo otro de Mí (o,
cuando menos, de mi situación), hacia lo ajeno para traerlo con
lo que Soy, para consumirlo en la sofocación del sentimiento
que me molesta en la manifestación de lo que ya no me alcanza
en lo de mí o de lo que pudiera llevarme hacia la consumación
de un placer, o de un gozo. La repulsión es la exigencia de
salvación, es lo que resulta de estar en presencia de algo que
Me peligra, de lo que significa para mí un desmedro; es un
movimiento de huída ante la amenaza, que rechaza lo que
me niega ontológicamente [que rechaza la posibilidad de no

LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 197 | §2.5



ser]. El acaecimiento de estas actitudes puede invocarse por
la ocurrencia de un sentimiento en el que se manifieste una
necesidad, un reclamo entitativo de satisfacción, o bien puede
invocarse por la ocurrencia de la representación —ya sensitiva,
ya especulativa— de un objeto que se convierte en motivo para
mi motivación, que impele a su alcance, a su tenencia.

El estado de ánimo es el estado general de la motivación
en su manifestación a la existencia; es decir, que es el conjunto
de los sentimientos, de las concepciones sentimentales y de las
concepciones perceptivas, en lo que hace a su determinación
motivacional (placer, dolor, agrado, molestia, deseo, repulsión).
La diferencia entre una actitud y un estado del ánimo es que
la actitud tiende a la realización concreta de un movimiento,
a la satisfacción de una demanda motivacional: tiene su fin
en el acto, es una búsqueda o una huída determinada por la
ocurrencia de una sensación que demande el movimiento tal.
Un estado de ánimo no es una tendencia, sino la manera general
en la que se está; es la estancia ahora de la motivación en la
existencia, la expresión del postulado entitativo en el momento
en el que ahora me encuentro en el mundo: el cúmulo de todas
estas sensaciones y de todo lo que me mueve en el momento en
el que estoy es el ánimo.

El estado del ánimo es, así, imposible de categorizar porque
se refiere a la manifestación sensitiva de la motivación a la
existencia, y por lo tanto, deviene siempre. Sin embargo, puede
ser caracterizado cada vez por el sentimiento o la determinación
conceptiva más dominante, más fuerte. Hay así estados del
ánimo placenteros o dolorosos en los que el ánimo en general se
ve supeditado por una determinación sensitiva particularmente
fuerte, en la que un placer o un dolor particular inunda la
existencia y ocupa casi toda la atención, pero no es lo mismo
un ánimo doloroso que el dolor mismo. Otro tanto ocurre con
las actitudes motivacionales: puede haber ánimos deseantes
o repulsantes, cuando un deseo o una repulsión inundan mi
existencia y no permiten considerar el resto de las ocurrencias,
y el acto a que impelen es casi lo único que se atiende;
cuando esto llega al extremo se denominan obsesión y horror,
respectivamente.

Pero también puede caracterizarse el ánimo por la afinidad que
tengan las manifestaciones motivacionales de que se compone.

§2.5 | 198 LA SOLEDAD



Este caso resulta de una abigarrada sucesión de sentimientos
y concepciones sensitivas que manifiestan una más o menos
constante estancia de la motivación entitativa en la existencia.
De esta manera es que se puede hablar de melancolía, resig-
nación, nostalgia, abatimiento, ilusión, esperanza, impaciencia,
desesperación, cansancio, determinación; aquí es en donde se
establecen los ánimos de tristeza y alegría, que, cuando el
peso entitativo de lo que las sensaciones que los configura es
mayor, son el gozo y el sufrimiento.

El gozo (y, en menor medida, la alegría) se compone de
la ocurrencia a la consciencia de sensaciones que manifies-
tan un éxito motivacional. El ente que Soy se encuentra en
su existencia con lo que le agrada, o con lo que le place
(principalmente sentimientos placenteros), o con ambos. Se ve
henchido y aumentado en su entidad, ya en su potencia, ya en
su actualidad; se tiene a la realización de lo que Soy como algo
satisfecho o inminente. Es el alcance de lo que de lo ajeno me
llama. La satisfacción —aunque sólo en la estancia actual— del
movimiento al que me impele mi insuficiencia [mi finitud] es
lo que en el momento gozoso inunda al yo que existo, a mi
consciencia y a todo mi cuerpo lo hinche de la satisfacción por
la consumación —actual o potencial— de lo que lo determina
al movimiento, a la actuación del Yo y a su existencia. Se
suspende, por un momento, la exigencia de lo que Soy a lo que
existo de cumplir su permanencia o su extensión; se acalla la
incansable exigencia de búsqueda y de huída, se encuentra la
entidad en su seguridad.

El sufrimiento (y, en menor medida, la tristeza) se compone
de la ocurrencia a la consciencia de sensaciones que mani-
fiestan un fracaso motivacional. El ente que Soy se encuentra
en su existencia con lo que le molesta, o con lo que le duele
(principalmente sentimientos dolorosos), o con ambos. Se ve
desmedrado y disminuido en su entidad, ya en su potencia, ya
en su actualidad; se ve la realización de lo que Soy como un
hecho frustrado o imposible. Es la negación de lo que de lo
ajeno me llama. La existencia y el cuerpo todo se inundan del
fracaso entitativo, del fallo en la satisfacción de la consumación
—actual o potencial— de la exigencia de la realización de mi
motivación, del encuentro con lo ajeno de mí que me hace falta,
con lo que del mundo me llama a su encuentro; se trata del

LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 199 | §2.5



fracaso de la superación del estado de merma permanente en
el que se encuentran mis capacidades y mis fuerzas corporales
[entitativas]. Se enfrenta con la negación del cumplimiento de
la permanencia o la extensión de lo que Soy; lo que se me
niega es Mi propia posibilidad, e incluso mi acto; se anula todo
momento posterior de consumación (de una relación particular
o de toda relación en general), se encuentra la entidad en su
inseguridad.

§ 6 El gozo es el estado del ánimo más cercano al bien-estar, y
el sufrimiento, al mal-estar. El postulado entitativo se mani-

fiesta cada vez a la consciencia como el ir en pos del Bien, lo
que en la temporalidad existencial no puede ser más que una
estancia; esto es, un momento al que se llega desde algún otro
que pasa, y que termina por desaparecer en la evanescencia de-
viniente para dar paso a otro que llega. El Bien, en la inmedia-
tez de la actualidad sensitiva, es el placer; en la temporal ocu-
rrencia existencial del sentido de lo sensacional, es el agrado. La
dimensión ontológica especulativa, sin embargo, permite a la
existencia superar todavía el ahora conceptivo-sensitivo y po-
der presenciar la posibilidad del mundo en el espejo emulativo
—por la concepción imaginativa—.

El gozo se manifiesta sólo si la existencia se inunda de
sensaciones placenteras, pero, en una consciencia con la ca-
pacidad de especular lo que le pasa para alcanzar lo que del
mundo será más allá de lo que le enfrenta sensitivamente, más
allá de este momento y de este espacio, tal placer sólo puede
así sublimarse si también lo que se especula [la posibilidad
del mundo a la que me enfrento reflexivamente] es placentera.
Con esta dimensión de la consciencia las apelaciones sensitivas
despiertan la consideración de lo que me pasa más allá de la
sensitividad; es decir, más allá de lo sensitivo, por lo que el
solo placer o el solo agrado no bastan para que sea gozosa esta
estancia (a menos que la capacidad del ingenio o las instancias
del Yo no permitan una consideración de lo que acontece). Es
decir, que por la dimensión especulativa se alcanza a lo en el
mundo más allá de lo que ahora me toca, y esta consideración
que trasciende la sensitividad le arranca, al mismo tiempo, la
efectividad existencial, con lo que las concepciones eyectivas
especulativas también se representan y, así, apelan también

§2.6 | 200 LA SOLEDAD



a lo que Soy y, como tal, merecen la respuesta entitativa,
motivacional: se significan para lo que Soy; se presentan como
una situación emergente, como una realidad efectiva —aunque
degradada— que me determina para mi actuación. De esta
manera, sólo cuando también estas eyecciones especulativas
convengan al ánimo gozoso éste se dará. Empero, también
puede darse que la capacidad del ingenio o que las instancias
del Yo [lo instinto-instituido] —que son las que conciben la
especulación— no puedan —ya porque se encuentren atrofia-
das o aturdidas, ya porque no tengan suficientes elementos—
concebir imaginativamente y, así, considerar lo que les pasa; y
en este caso ocurriría que la actualidad sensitiva, placentera o
agradable, sería bastante para que goce quien la padezca.

Otro tanto ocurre, de manera análoga, con el sufrimiento:
es la inundación de sensaciones dolorosas, que se tienen que
determinar con la ocurrencia de la consideración de lo que pasa,
y no sólo de su actualidad sensitiva, a menos que su capacidad
de consideración se atrofie o se aturda, etcétera.

Así, pues, como el gozo y el sufrimiento involucran, casi
siempre, una consideración más allá de la inmediatez sensitiva,
lo que abona a su consecución es la seguridad o la inseguridad
de que esta situación permanecerá y, quizás, de que habrá o no
repercusiones malas o buenas de lo que está pasando, etcétera.
Hay, básicamente, dos maneras de asegurarse el por-venir: la
habitación y la posesión; de esta última se hablará enseguida.

La posesión

§7Poseer algo no es tenerlo como Mío sino como de mí. Dicho
de otra forma: no es alcanzarlo en lo que Soy [en lo Mío],
sino sólo para lo que Soy; no en su entidad, sino en su objetivi-
dad [en tanto que objeta a lo que Soy, pero nunca transpasán-
dolo].

Los entes otros de Mí me son ajenos. De ellos sólo puedo
tener noticia de su manifestación ante mis sentidos, pero no
más; a continuación de eso, sólo queda consumirlos, pero el
consumo es muy distinto de la posesión. No es posible incluir
un ente ajeno en lo que Soy sin destruirlo o sin destruirme. Lo
que estrictamente es Mío se reduce a mi entidad, al cuerpo que
Soy, a la existencia que soy, a lo que he instituido y a lo instinto

LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 201 | §2.7



en Mí. La institución de algo ajeno en lo que Soy no es posible:
lo que se instituye son movimientos, concepciones, recuerdos
(se incorporan sapiencias y se aprenden entendimientos), pero
lo que me queda de lo que he vivido no es más que lo que Soy
como resultado de haber sido: se instituye, pues, el ejercicio
que Yo hago, mas no lo que extensivamente lo permitió.

Lo Mío es lo que me pertenece, lo que es conmigo y lo que
Soy con él, lo que es pertinente a mi entidad. No puede decirse
Mío algo que no me inhiere, que no se queda con lo que Soy,
que no permanece mientras yo permanezco. Mis pertenencias
son las que me hacen, las que determinan lo que soy y las
que constituyen lo que Soy, la condición actual, el momento, el
presente en el que Soy y el ahora en el que existo: lo mío es Mi
sensitividad que me funda, Mi especulación que me apela, Mi
contacto que conozco, Mis sentimientos que me manifiesto, Mi
esperanza, Mi temor, Mis manos, Mis ojos, Mi pecho enaltecido
o Mi cara poblada de vergüenza. E incluso esto, que es lo que
soy como existencia, se desvanece en el momento en el que se
me da y en el que ya existo de otro modo, y ya no hay lo que
había, ni encuentro lo que encontraba.

La posesión es una soberanía; poseer algo es ser Yo como
soberano de ese ente que poseo. Pero es imposible ejercer el
mando absoluto [absuelto] sobre lo que escapa al Yo que soy,
al afecto inmediato de mi motivación (esto sólo es así en la
intensividad absoluta de mi cuerpo). Poseer algo significa que
el solo acaecer de mi deseo y —más anterior todavía— que el
solo impulso motivacional basta para modificarlo, para incidir
no sólo sobre su desdoblamiento en la realidad, sino sobre su
entidad misma, sin mediar palabra o acción alguna, e incluso
sin ser Yo consciente de ello.

El tener algo en las manos [el manipularlo], el contenerlo
físicamente para disponer de lo que le pase, para cumplir con él
lo que me dicte mi voluntad no significa que mi deseo se ense-
ñoree de eso que tengo yaciente entre mis manos, significa tan
sólo que está a mi merced, que no puede escapar de mi dominio,
que su manifestación padecerá lo que Yo le haga padecer, y que
puede incluso por un acto mío ser destruida. Pero esto no sig-
nifica un dominio positivo, en el que Mi motivación sea el prin-
cipio de actividad de lo otro que manipulo: esta manipulación
siempre se da pasivamente: el ente ajeno padece la actividad

§2.7 | 202 LA SOLEDAD



del Mío, pero siempre por la mediación del movimiento, por el
ejercicio, por una actuación Mía sobre lo que escapa de Mí —y
que precisamente por eso exige el acto—. No es —como debería
ser para que se dijera soberano— que la actividad Mía y que lo
que el otro sufre se identifiquen; que entre el hacer del uno el
padecer del otro no hubiera mediación.

No se puede remontar la distancia de un ente a otro. La
soberanía de la actuación siempre estará del lado del que
es sí mismo y que, por tanto, en su actualidad manifiesta
lo que —para él— le impele el postulado ontológico. Hacer
que, mediatamente, otro ente cumpla con el dictado de mi
motivación [con la realización de lo que mi entidad demanda]
es lo que la consciencia [el conocimiento] posibilita. De poder
enseñorearse mi entidad de otra alguna, no habría necesidad de
la manipulación, pero la hay.

Para poseer algo realmente [el la realidad entitativa] habría
que incluirlo en lo que Yo soy; para considerarlo Mío tendría
que encontrarlo conmigo, que traerlo hasta lo Mío para dármelo,
para hacerlo conmigo lo que es. Y eso es imposible: necesaria-
mente se haría lo que Soy. No podría traerlo hasta mi entidad y
que siguiera siendo; incluirlo en lo Mío es incorporarlo a lo que
Soy, pero eso es consumirlo, destruir su entidad para hacerla la
Mía, para hacerla lo mismo que Yo. Una posesión no es una
destrucción: poseer algo no es hacerlo Mío.

§8Así pues, dadas las condiciones entitativas de encuentro con
lo ajeno, la posesión no es otra cosa que tener la seguridad,
sobre algo, de que estará dispuesto a mi servicio cuando Yo lo
desee. Es decir que lo que se atiende con la posesión es la ga-
rantía del deseo satisfecho. Se trata de que el ente mío, ante lo
que en el mundo se le niega ontológicamente, pueda, sin embar-
go, disponer de su manifestación, de su fuerza y de su acto co-
mo convenga mejor a los intereses del poseyente. Se trata, así,
una extensión de la entidad propia en sus capacidades, a las que
se les suman las capacidades de lo poseído, aunque tan sólo en
cuanto que se dispone de ellas —pues, a buen seguro, no todo lo
que ellos son puede estar dispuesto, en tanto que la entidad
misma está fuera de la soberanía—.

Esta extensión de las capacidades que tengo es una manera
en la que se cumple una exigencia entitativa; pero no se trata de

LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 203 | §2.8



que mi entidad, propiamente, aumente, sino de aumentar mis
posibilidades de éxito en la consecución futura de lo que consu-
mo. Al fin, la satisfacción que conviene al encuentro con lo ente
ajeno a lo que Soy es la de consumirlo, la de incorporarlo a lo
que Soy para que Yo pueda permanecer siendo —por lo menos,
eso es en el sentido más primario—, y a eso se aplican, en prin-
cipio, todas las capacidades y los sentidos de los que dispongo:
a encontrar la forma mejor de alimentarme y de reproducirme
con el menor riesgo. Que se posea una herramienta de trabajo,
un vestido, una despensa, un esclavo, etcétera, posibilita que
ocurra la consumación de un deseo, de una exigencia de mi
entidad para cumplir con el postulado entitativo.

Pero poseer algo no es sólo emplearlo, no se poseen las cosas
en el momento en el que se usan, sino que en ese momento se
dispone de ellas. La posesión, si ha de ser tal, debe trascender el
momento mismo del empleo para colocarse como la seguridad
del por-venir de su empleo; es decir, que se garantice el poder
realizar con ello lo que quiera. El ámbito, entonces, en el que
juega la posesión es el de la potencia [el de la posibilidad]: que
Yo pueda disponer de lo que me pertenece es, al fin, en lo que
consiste la posesión.

La potencia, sin embargo, nunca es presente; lo que se
presenta es ya actual. El nacimiento de la potencia se da, de
manera muy tenue, en la concepción sensitiva, pero es en la
concepción imaginativa en la que se da un encuentro algo más
grave con lo que no es presencia, sino que se representa en una
emulación del mundo. El poder siempre lo es hacia el futuro.
Poseer algo es tener potencia sobre el, es determinarlo en su
situación para un acto que Me realiza a mí, disponiendo de sus
capacidades a favor de mis necesidades; pero eso no se refiera
a algo que ocurre ahora, sino a lo que está por-venir. Realizar
un trabajo no es ejercer una posesión. El acto de la posesión
[la apariencia de la posesión en el ahora de mi existencia] se
da hacia el futuro: es la proyección de que algo que no soy Yo
estará para Mí, para lo que Yo disponga que esté.

Así, lo que con la posesión se gana no es el ser más [el
extender mi entidad] de hecho, sino la posibilidad de asegurarse
{ser aún} en lo porvenir, siempre incierto, siempre sorpresivo.
Es encontrarse a sí mismo —especulativamente— en el futuro
y saberse en condición de conseguir lo que le faltará, es poder

§2.8 | 204 LA SOLEDAD



desarrollar la posibilidad de algo más que lo que ya está garanti-
zado. Es un sentimiento de satisfacción anticipado, imaginario,
y esto abre la posibilidad del gozo ahora, en el entendido de que
lo porvenir está garantizado.

La seguridad, entonces, no es una condición menor, sino
que permite, para el ente en el que ocurra la especulación, un
bienestar; es decir, que disipa el sufrimiento que viene de las
proyecciones que niegan mi posibilidad, y me re-presenta a la
satisfacción de Mi motivación; esto es: me encuentra con la
satisfacción que será.

Empero, ya que toda posesión es tan sólo posible, y no hay
una posesión actual más allá de la dimensión especulativa (es
decir, que no es tal en lo entitativo, sino tan sólo en lo especula-
tivo, en la proyección de lo que Soy hacia un tiempo que no es
todavía), lo ente no resiente la posesión en su entidad, sino tan
sólo en su existencia1. Por lo tanto, la seguridad que constituye
la posesión puede verificarse o falsearse; está sujeta al principio
de aprendizaje-incorporación que constituye mis instancias de
actuación: cada vez que se ejerza lo que la posesión promete, se
reforzará, mientras que de no hacerlo, se falseará. La seguridad
de la posesión es, así, la seguridad de la verdad de la disposición
de lo que “me pertenece”; lo que significa, a su vez, que la
posesión funciona como un concepto, no como un hecho; que
lo que en el mundo se conoce que poseo no es tal desde sí, sino
en Mí: en lo que existo. La posesión no trasciende la existencia
(la propia, en primer lugar, y la de otro, si es que comparte tal
concepción) para darse en la realidad. Lo que realmente perma-
nece conmigo es tan sólo la seguridad de que me pertenece sin
que fácticamente sea así, ni pueda en absoluto serlo.

El único momento en el que se actualiza tal concepción es
en la verificación del concepto; es decir, en el hecho mismo
en el que dispongo de lo que poseo para beneficio propio. La
disposición de lo ajeno de Mí para mi servicio es el único hecho
en el que se da realmente en encuentro con la satisfacción que
la seguridad de la satisfacción me prometía y que me permitió
el gozo pasado. La ejecución actual de lo que se supone en la

1. Dicho esto de un ente consciente [existente] y con la dimensión proyectiva
que supone el encuentro con la posibilidad de ser futuro. Los entes inani-
mados, por su lado, no la recienten sino en la existencia que tienen como
objeción de un existente.

LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 205 | §2.8



posesión es lo único con lo que realmente se da en el acto [se
realiza] lo que se esperaba en la convicción de que lo poseído
es, efectivamente, de mí.

Es la seguridad de la verdad de la posesión lo que —la ma-
yoría del tiempo— tiene presencia ante lo que Soy; se trata de
especular mi situación porvenir y descubrirla como satisfecha
en lo que hace a la cosa que, nominalmente, poseo. De la misma
manera, una cosa que no poseo [que no tengo la seguridad de
que vaya a permanecer dispuesta a mi satisfacción] implica que
se re-presente ahora su ausencia, su negación para la consuma-
ción de lo que me demanda mi motivación; que se aparte su en-
cuentro con lo que Soy, pero no como mera contemplación, sino
como el encuentro a mi servicio de su capacidad, de la potencia
que le pertenece a la cosa poseída para aumentar mi potencia.
Esta negación me merma en la proyección de la realización de
mi entidad y del postulado entitativo que la motivación me
manifiesta como agrado o molestia. Es el sufrimiento que viene
de la consideración de lo que seré, de lo que me puede pasar. El
encuentro especulativo con la efectividad de mi menesterosidad
sensitiva, con el dolor y la molestia que me esperan, con el
tiempo que se acerca y en el que lo que ahora me colma se irá y
lo que pudo colmarme ahora me queda vedado para entonces.
La carencia induce al sufrimiento porque soy consciente [co-
nociente] de que Yo voy a ser y de que lo que ahora tengo no
estará conmigo, que rehuirá al Mi movimiento que lo busque,
al mi clamor entitativo de la satisfacción de mi ánimo.

La carencia es sufrimiento si lo que se me niega me hace
falta para mi realización, para el cumplimento en la entidad de
lo que a mi motivación me llama: en el estado concreto de mi
existencia, ser de tal manera.

§ 9 El ámbito de la posesión es el de la potencia, no el de lo que
es [la realidad], sino el de lo que puede ser [la especulación],

con mayor o menor seguridad de que así será. La posesión se
inscribe como el cumplimiento especulativo de una de las direc-
trices del postulado entitativo: la de extender mi entidad como
un amento, pero no en su actualidad, sino en su potencia. Es su-
mar a Mi potencia la potencia de lo que poseo. No es, pues, au-
mentar mi capacidad, sino disponer además de la capacidad de
lo ajeno a Mí que poseo.

§2.9 | 206 LA SOLEDAD



Así, la posesión de lo otro de Mí me permite poder más de
lo que puedo por Mí. De esta manera, la posesión conviene al
bienestar, porque es el cumplimiento en la concreción de la exis-
tencia del postulado entitativo trascendente1. Mayor posesión
es mayor poder y, por ende, mayor gozo, mayor satisfacción de
lo que me mueve al acto y, así, al alcance del bienestar como
realización de mi entidad. La posesión se muestra, por ahora,
como el método más eficaz de encontrarse con lo que en el
mundo allende puede satisfacer mi carencia. Ser más potente
[más poderoso] significa que puedo más, que la manifestación
de mi motivación tiene más herramientas para realizarse, que
lo que se me aparezca como motivo puede ser alcanzado por Mí
con menor trabajo, que mi capacidad de incidencia en lo real,
para modificar el lugar en el que Soy, el lugar de mi estancia,
aumenta también.

Entones, la búsqueda de mayor posesión es la búsqueda
de la mayor potencia. La posesión se vuelve en sí misma un
motivo, algo que se pretende alcanzar, se determina el concepto
de posesión como agradable y la ambición de dominio se
convierte en un postulado existencial, para quien así entiende
la satisfacción de lo que es.

Se trata del primero de los dos polos del cumplimento del
postulado entitativo: el de buscar un más fácil y rápido acceso al
cumplimiento de lo que me demanda lo que Soy para encontrar-
me satisfecho entitativamente: Buscar el dominio y la posesión
de los recursos que me hagan asegurarme la realización futura
de Mi satisfacción. Es así que el comportamiento de muchos es
guiado por esta ambición [la tendencia al aumento de lo que
poseo] que, cuando es desmedida [cuando no considera a lo que

1. Hay que advertir, sin embargo, que esto no es así necesariamente; puede
ocurrir, por varias razones, que la concepción de la posesión sea desprovista
de este aumento potencial de la entidad. Principalmente si la motivación
no está en pos de la satisfacción que supone lo que se posee, o porque
esta posesión implica el enfrentamiento con situaciones dolorosas o de
sufrimiento, en cuyo caso el sufrimiento que causa esto no permita el gozo
de lo poseído. Esto es muy importante tenerlo en cuenta, porque lo que se
dice a continuación en este parágrafo se basa en el supuesto de que, sin
más, el aumento de la posesión conviene —sin contravenir— a la motivación
poseyente, pero no significa que esto se acepte como universal, sino como
general. De estos casos excepcionales se tratará más delante.

LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 207 | §2.9



no contribuye a su concesión] implica la mayor maldad moral,
el más grave egoísmo, el narcisismo y la violencia.

El aumento de la potencia propia por la adición de la po-
tencia de lo otro es, así, una actitud que tiende a la concreción
del dominio, el cual tiene dos vertientes: el conocimiento y la
fuerza. Cuando es por conocimiento, se llama habituación, se
trata de que, al familiarizarme con las rationes de lo que me
enfrenta, pueda yo disponer de sus disposiciones y emplearlas
en la consecución o en el aseguramiento de mi satisfacción
por venir. Es decir, comprender a lo que me rodea para poder
utilizar sus capacidades y disposiciones en beneficio mío. Es
ésta una tendencia instintiva del aumento de mi potencia por
el aumento de lo que sé-entiendo, que se manifiesta por la
curiosidad. A partir de aquí puede nacer el interés genuino en
los entes otros de mí, que siempre comenzará por la búsqueda
de lo que son en su objeción a Mí (y, en los más de los casos, ahí
permanecerá), pero si se genera una inclinación a trascender su
objetividad para buscar su entidad —tarea fallida por necesidad,
pero que permite un reconocimiento de lo que Soy en lo que no
y, así, una tendencia a la procuración de la entidad de lo otro—,
entonces es filosofía. Pero, si se queda en el ámbito vulgar de
la objetividad y del interés en lo que se sigue para mí de lo
que conozco, entonces degenera en una afición por el aumento
huero de lo que se conoce, por los datos, por la multiplicidad,
por la erudición llana —por la polimatía despreciada por Herá-
clito1—, y degenera en un cientificismo ramplón, como el que
predomina en nuestros días, y quizás ya siempre.

La otra vertiente del domino es precisamente la posesión, que
se ejerce por la fuerza bruta. Se trata del constreñimiento de la
posibilidad {de actuación} de lo poseído para que su entidad se
determine como a Mí me conviene; esto es, de la manera en la
que me facilite el encuentro con lo que me llene, con lo que me
llama de lo objetivo-perceptivo a consumirlo o a encontrarlo.
El dominio y la búsqueda por poseer son el modo más bruto
de realizar la extensión de mi entidad en la realidad. Poseer las
cosas, controlar lo que les sucede es cumplir con un impulso
que se satisface en la seguridad del gozo por venir, y que no
repara en la situación de lo que no se relacione con eso que

1. «La mucha erudición [πολυμαθία] no enseña a tener inteligencia [νόος]
[…]» — DK B40.

§2.9 | 208 LA SOLEDAD



pueda resultar de tal búsqueda. Es decir, que no se considera la
situación de lo que no significa la ampliación del dominio de la
consecución de Mi motivación, del encuentro con lo que des-
pierta el deseo o con lo que lo satisface. La búsqueda del gozo
—que es la manifestación existencial del postulado entitativo—
se hace sin la consideración del estado de lo que no Soy, y esto
quiere decir que no hay un re-conocimiento de los entes que
me enfrentan ni del sufrimiento suyo en el sufrimiento Mío.

El impulso de dominio es, así, la tendencia al cumplimiento
del postulado entitativo más acorde con el impulso de arrojo a
lo otro de mí a que me impele la manifestación motivacional
anímica, sensitiva, existencial. Es el encuentro del gozo en la
ignorancia de la entidad de lo otro, con la sola consideración
de mi potencia y de su aumento. La ambición de la posesión
es la actitud que mejor alcanza —aunque nunca colma—, para
los más, la satisfacción de su necesidad entitativa. Sin embargo,
por su propia tendencia de apoderamiento de lo que lo otro hace
—nunca se podrá apoderar de lo que lo otro es—, la tendencia al
dominio generalizada es imposible de cumplir, no sólo porque
lo que en el mundo allende hay sea insuficiente para la satisfac-
ción de todas las ambiciones de todos, sino porque (ya que se
trata de sumar la posibilidad de lo poseído a la mía) el ente que
más posibilidades tiene para mi servicio es el ente humano, que
también tiene un impulso hacia el cumplimiento del postulado
entitativo propio. Es decir que, si se generaliza esta tendencia,
resultará en el dominio que ejercen unos humanos sobre las
posibilidades y las disposiciones de otros, pero el hecho de
que cada humano tenga una motivación —que determina la
tendencia a la realización propia— y de que haya quien pre-
tenda dominarla, significa que bien puede darse que el dominio
impela a la pretensión de la violación de la entidad del otro, a la
obligación de la obediencia, es decir, de que el movimiento de
mi cuerpo [mi realización] sirva a la satisfacción de algún otro
que ha tomado de mí mis fuerzas y mis disposiciones para su
mejor satisfacción y regocijo.

Pero, en la realidad, ya que la posesión no aumenta lo que Soy
de hecho [entitativamente] sino tan sólo especulativamente, no
se gana de sí mismo nada, sino la comodidad del estar y la
facilidad de la satisfacción de lo que me motiva si tal fuere
el motivo de mi motivación. Asegurar la consecución futura de

LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 209 | §2.9



lo que en este momento me motiva no es asegurar que la
motivación permanecerá conmigo y, por lo tanto, que el gozo
que ahora tengo se repita. Es decir, que para que se satisfaga
a la motivación de mi entidad es necesario alcanzar lo que me
motiva, pero, lo mismo si hay un deseo sin su satisfactor que
si hay una cosa dominada que no se desea no puede resolverse
la necesidad de lo que Soy. La satisfacción de la motivación
requiere el concurso de ambas cosas y, en el caso de que lo que
no se tenga sea la motivación hacia lo que se posee, sólo queda
el aburrimiento, el hastío, la desidia. Pero también se da a
partir de esto la creación, el encuentro con la motivación hacia
el mundo más allá del llamado bruto del aplacamiento de las
necesidades que me manifiesta la motivación sensitiva; se trata
de sobrepasarla en la dimensión especulativa, de encontrar en
la concepción imaginativa la manifestación y la consideración
de mi entidad en el mundo más allá de lo sensitivo actual;
especular al mundo y a mi propia entidad para trascender el
encuentro con la actualidad sensitiva. Esto es: encontrarme más
carencias entitativas de lo que Soy. A partir de la imaginación de
la posibilidad de un mundo mejor se tiende también hacia ello
con un deseo de su realización; es la creación de una necesidad
que no viene demandada por la molestia o el sufrimiento
sensitivo ante su carencia.

El aburrimiento se da por la desconexión de lo que Soy con
lo que me pasa, no hay en lo que me enfrenta un sentido que
increpe a lo de mí con fuerza suficiente para motivarme [para
moverme]; lo que le ocurre a la existencia que soy pierde el
significado entitativo, pierde la referencia a lo que me mueve y
no encuentra en su situación motivo, nada lo impele a realizarse
y, así, existe una indiferencia de lo que suceda o de lo que
no suceda, no hay en este momento algo que busque, ni de
lo que huya. Queda solamente la exigencia eterna de ser, y de
continuar siendo en la realidad; queda la exigencia de la actua-
ción, pero sin ningún motivo para actuar, sin ningún interés
en lo que le pase. Es decir, que la tendencia al acto supone la
realización de lo que me mueve, el intento de la consecución de
lo que me falta como ente, de lo que llene mi insuficiencia.

§ 10 Se queda, entonces, en el ocio. Lo que Soy no alcanza a
vislumbrar lo que pueda hacer, no hay una meta que se si-

§2.10 | 210 LA SOLEDAD



ga, no está siquiera trazado el destino que me obligue a buscar
un camino hacia ningún lugar. Ante esto, lo que se ofrezca
como diversión (literalmente, lo que me lleve por varios lados)
es bienvenido. El asunto es apartar a lo que existo de la sola
relación con Mí mismo y de su exigencia de actuar sin que
haya nada que me mueva; se busca entretenerme de la manera
en la que se pueda llevar lo que Soy al interés por algo que
se encuentre más allá de su exigencia de actualidad, más allá
de lo que me exijo. Entonces, se crean nuevas necesidades,
se inventa un motivo para no encontrarse ante la carencia de
motivación, para volver a placerse por la consecución de lo que
se busca. El juego en los adultos es una manifestación de esta
necesidad de diversión, las competencias lúdicas, la afición a
los estupefacientes, las pláticas de entretenimiento, la creación
artística, la especulación filosófica, pero también los vicios y
las perversiones.

Para quien de sí no sabe más que estar para la saciedad
de lo que en la sensitividad actual se le manifiesta no le
pueden bastar estas muy sutiles necesidades, sino que tiene
que creárselas de manera que pueda satisfacerlas así como él
las busca, con el concurso sólo de lo sensitivo, de la actualidad
efímera del sentir y de la consecución del dominio sobre lo
que se le niega, de la posesión de algo que aún no tenga, y
también la afición por la violación del ente ajeno, por tratar
de apoderarse de lo que no puede alcanzar siquiera. Aunque
puede así mismo tomar la forma de la ambición desmedida, de
la acumulación de posesiones más allá de toda mesura, de toda
necesidad futura que se proyecte cumplir, simplemente por la
acumulación de más potencia para incidir en la realidad o por
el mero regodeamiento de saberse poseedor de más y más. Y
nunca faltará quien apoye la creación de estas necesidades, que
pueden pasar por las vejaciones más arteras o por la frivolidad
banal, aunque para conseguirse tenga que destruir las vidas y
las dignidades de miles o millones.

Cuando no es tanto el apego a la inmediatez y al ensimis-
mamiento de quien está así ocioso, bien puede divertirse aten-
diendo un escenario fuera de la efectividad del mundo que se
le presenta en lo que es:, puede jugar, entretenerse escuchando
una narración o leyéndola, puede viajar, puede escuchar músi-
ca, o contemplar cualquier obra artística, platicar de lo que le ha

LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 211 | §2.10



pasado y escuchar lo que a otros. Puede, en fin, desenvolverse
lúdicamente en el mundo y, sin la efectividad amenazante que
tendría la vivencia efectiva, recurrir a la concepción imaginativa
para encontrarse en ella con un submundo capaz de devolverle
el interés en lo que haya de venir, en la consecución o no
de una situación particular, para resolver el aburrimiento, para
plantearse nuevos motivos y experimentar especulativamente
la vivencia de lo que escucha, que lee, que piensa…

Pero el ocio no es sólo eso, pues no sólo hay personas así.
Lo que busca la motivación es llenar la insuficiencia entitativa
de lo que Soy; con cada acto, con cada movimiento que realizo
se trata de satisfacer la carencia entitativa que mi finitud me
impone. Así, quien alcanza a encontrarse con lo que es y
determina su actuación más allá de las manifestaciones de sus
necesidades sensitivas, quien se encuentra {a sí mismo} como un
ente que llega más allá de la facticidad en la que se desarrolla
cada ahora (que desaparece apenas aparece), quien sepa de sí
más de lo que se le manifiesta en la patente sensitividad de cada
momento, también se descubrirá más carente, más insuficiente
y, así, podrá encontrarse con una disposición del ocio muy más
amable, en la que pueda tenderse hacia aquello de que sabe que
carece y que, así, necesita, sin tener que recurrir a la creación
de necesidades ad hoc. Quien se pre-ocupa de sí se encuentra
como carente de afecto, de conocimiento, de verdad… y ante
esta sapiencia tendrá también una manifestación motivacional
más allá de lo que se le da en lo sensitivo, que pretenderá
resolver este estado menesteroso de lo que le importa.

El ocio, de esta manera, se torna creativo, descubridor. El
proceso mismo de la búsqueda de lo que Soy, el descubrimiento
de lo que hago en el mundo y de lo que hace el mundo conmigo
puede plasmarse artísticamente, puede expresarse esa necesidad
que tengo de acudir a lo que Soy y de saber qué es lo que
necesito, puede haber una conjunción del trabajo con el ocio en
el que la satisfacción de las necesidades que se me manifiestan
por ese acercamiento a mi entidad son resueltas por medio
del trabajo creativo; es decir, de la modificación de la realidad
[de lo ente que me rodea] para satisfacer mi necesidad de
belleza, de alegría (como en el caso de la música), de armonía,
de regocijo ante lo que me encuentre, ante lo que el mundo
puede ser si sólo llega a concretarse lo que ahora concibo de él

§2.10 | 212 LA SOLEDAD



imaginativamente, ante las palabras que expresan la sublimidad
de los sentimientos, horror, o el ánimo en el que me descubro
en esta búsqueda.

Para quien más se adentra en la condición de su entidad, para
quien se allega a sí mismo y al conocimiento de lo que es [de su
propia entidad], el que pugna a sí mismo por lo que es no sólo
como estando en el momento y en las condiciones particulares,
no sólo en este lugar, con ésta la gente que se trata, sino que
se interroga hasta descubrirse en sus condiciones entitativas en
lo que lo determina más allá de lo que se le da en el mundo
que lo toca, en cada ahora determinado; que inquiere por la
condición que trasciende a cada momento particular, por lo que
lo determina como persona, como viviente. Para ése —decía—
la carencia entitativa de que sabe es la de la verdad; y es así que
la busca por encontrarse con lo que es y lo que no es él mismo
y el mundo todo se impone como una determinación que mana
de la entidad misma y que participa a toda la existencia. Se
trata de quien quiere determinar su acto basado en lo que es
correcto y lo que no, que se pro-cura, que no puede aceptar la
falta de sentido y que, por lo tanto, lo busca en todo, incluso —y
principalmente— en lo que no lo tenga manifiesto. Quien así
sea, pues, tenderá a satisfacer su carencia con la especulación
filosófica o científica (pero no utilitaria, sino vivencial, aunque
luego pueda resultar útil).

No se trata de que el gozo se conforme de manera distinta:
el gozo siempre es sensaciones placenteras que inundan mi
existencia, siempre es un respuesta de lo que Soy que se place
de su estancia, que se encuentra ahora como si estuviera com-
pleto, como satisfecho de su ser lo que Soy; siempre es, en fin,
sentirse bien [bienestar] por lo que —en general— me pasa. Lo
que difiere es el conocimiento, lo que sé-entiendo de lo que Soy,
de mi propia insuficiencia y de lo que lo otro ente me significa;
y, por supuesto, lo que me lleva a la consecución de eso que
gozo, lo que me permite encontrarme con aquello que Yo sé que
me falta. Si lo que busco es la verdad o la saciedad sensitiva,
los caminos para encontrarse con cada una de estas cosas son
muy distintos, pero no lo es —cualitativamente— la alegría o el
gozo resultantes, ni la tristeza o sufrimiento de su falta, como
no sea por la consecuencia del mismo encuentro (en el primer
caso, la sensitividad, que tiene una gran densidad ontológica en

LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 213 | §2.10



su acto; en el segundo, la verdad, que es una eyección de lo que
concibo o especulo).

Los idiotas [aquellos ensimismados] que se tienen a sí como
todo cuanto es, y a sus manifestaciones sensitivas como lo
único que deben satisfacer, tienen en la búsqueda de la posesión
[en la ambición del dominio] su realización más completa y,
así, se afanan en su consecución, en el aumento de lo que
poseen y, como una consecuencia ineludible, de las necesidades
que deben ser satisfechas (lo que es decir que tienen a la
desmesura como modelo). Este arrojo desmedido a lo otro de
mí con el afán de posesión conlleva a la frustración como
contraparte necesaria para poder desarrollarse, para que lo que
se le presente pueda seguir siendo motivo de la entidad que se
realiza poseyendo; a menos que se sea dueño del mundo todo,
en cuyo caso, ya sin necesidad, quedaría sólo la desolación del
sinsentido y del aburrimiento.

Dice Schopenuaher algo semejante:

Originariamente el sufrimiento es carencia, menesterosidad, preo-
cupación por el mantenimiento de la vida. Si uno es tan afortunado
como para desbancar al dolor bajo esta forma, lo que es muy
difícil de mantener, a renglón seguido el dolor cobra otras mil
formas, transformándose conforme a la edad y las circunstancias
en instinto sexual, pasiones amorosas, celos, envidia odio angustia,
ambición, avaricia, enfermedad, etc. Si finalmente no puede tener
entrada bajo ninguna otra forma, el dolor comparece con el triste
y gris ropaje del hastío y el aburrimiento, que se intenta contra-
rrestar de tan diversas maneras. En cuanto se logre ahuyentar el
aburrimiento difícil será que el dolor no adopte de nuevo alguna
de sus formas precedentes para recomenzar su baile desde el
principio; pues toda vida humana es arrojada de un lado a otro
entre el dolor y el aburrimiento.1

Sin embargo, se ha de señalar que, aquí {en este trabajo}, el
placer y el dolor son igualmente determinaciones sensitivas y
que no es uno definido por la ausencia del otro (aunque la
disminución del placer es dolorosa y viceversa). No hay razón
para asegurar que la huída del sufrimiento y no la busca del
placer sea lo que determina la motivación como no sea el
hecho de que el dolor acaece ineluctablemente desde sí como

1. El mundo como voluntad y representación. Vol. I: IV, §57. p. 371.

§2.10 | 214 LA SOLEDAD



una manifestación sensitiva de la carencia entitativa que, por
medio de ese dolor que exige ser aplacado, exige ella misma
ser satisfecha en su carencia. Pero aún así la disminución del
hambre es un sentimiento distinto del sabor de la comida y es
éste el que place (como se muestra fácilmente porque se puede
disfrutar de la comida aún cuando ya esté satisfecha la necesi-
dad alimenticia); el impulso sexual no es propiamente doloroso,
sino sólo imperioso y si acaso lo fuera sería por la proyección
del orgasmo ahora negado. Por otro lado, el ocio que se sigue de
la satisfacción de las necesidades más básicas (y del que recién
se habló) provoca, sí, la creación de necesidades que deban
satisfacerse para no caer en el hastío de existir sin motivo tal
como se dijo, pero esto no es una forma del dolor, sino que se
debe a la manifestación reflexiva de una mejor estancia en el
mundo que se pretende realizar, hacia la que hay un ímpetu
por encontrar efectivamente y, si esto ha de ser mezquino o
magnánimo depende de quien conciba {desde sus instancias}
ésa su necesidad. Finalmente, que “toda vida humana es arro-
jada de un lado a otro entre el dolor y el aburrimiento” es una
afirmación demasiado sentenciosa, aunque —de acuerdo con lo
que se ha venido desarrollando aquí— podría adoptarse con un
matiz: la vida puede ir desde el arrojo ciego e inclemente hacia la
probable satisfacción sensitiva hasta la resignada aceptación del
sinsentido de todo acto. Hay, desde luego, quienes nunca habrán
llegado a algún extremo (excepto, cuando infantes, al primero),
quienes casi no se han movido de alguno de ellos y quienes
oscilan constantemente en la medianía (no podría afirmarlo
categóricamente, pero creo que es imposible que alguien oscile
repetidamente de un extremo al otro).

Como nota final de esta sección, diré que los caracteres que se
trazaron para la exposición del afán de posesión y, sobre todo,
de la ocupación ante el ocio son eso: las características más
notables de lo que se quiere dar a entender. No es que realmente
haya una distinción tajante entre los humanos, unos así y otros
asá, sino que siempre habrá características compuestas aunque,
por supuesto, con alguna dominante en cada cual; pero también
en cada momento de mi existencia, en cada variación del ánimo.
Esta nota debe ser atendida para todo el presente escrito, pero
aquí me ha parecido muy necesario explicitarlo. En lo que
sigue, hay que tener muy en cuenta esta observación.

LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 215 | §2.10





CAPÍTULO III

El egoísmo

Vuestro mal amor a vosotros mismos es lo que os trueca
la soledad en prisión.

F. Nietzsche-Zaratustra. Así habló
Zaratustra. I, “Del amor al prójimo”

La condición egoísta

§1El egoísmo es la condición vital a que impele ineluctable-
mente la soledad. Se trata de que, como consecuencia de ser
Yo lo que soy, y de ser solo Yo, mi realización necesariamente es-
tará determinada por lo aquende mi entidad, lo en la existencia
que se funda desde debajo de mi piel. Es el modo en el que se
determina Mi acto: por la motivación de mi entidad, por el co-
nocimiento que yo tengo, por lo que del mundo me toca, por mi
consideración de lo que vivo… Es la condición entitativa de au-
tonomía relativa: todo movimiento ha de ser determinado local-
mente.

El egoísmo es una condición vital que implica que a mi
motivación sólo le afecta lo que tengo incorporado [lo que
se halla en lo que Soy] y que, por lo tanto, todo lo que
actúe depende de eso, de lo que yo considere más conveniente
para el cumplimento del postulado entitativo para cuya sola
causa tengo mi sensitividad, mi consciencia, mi motivación [mi
tendencia al movimiento]: mi vida. Tal condición es vital, y no

217



entitativa —como el postulado de ser y ser más sí lo es— porque
es imposible hablar de un yo [ego] sin sensitividad; no se puede
decir de algo que no tiene motivación (es decir, que no tiende a
lo ente allende su entidad) que su condición se determina por
la constante búsqueda de lo que, desde sí, se le demanda y el
egoísmo consiste en tener a lo propio antes que a lo otro, pero
tal tenencia necesita la ponderación, el poder llegar a tener
algo de lo otro con lo que contrastarlo y ponerlo por encima. El
egoísmo, así, es una condición que radica en la entidad, pero no
en la generalidad de lo ente, sino tan sólo de lo ente animado
[de lo que tiene sensitividad y, por lo tanto, motivación]; es la
implicación existencial de la condición entitativa solitaria. Por
eso es que aquí se le caracteriza como vital.

Este egoísmo vital es, así, necesario a partir de la soledad
del Yo, y de cada ente. Lo que Soy, lo soy en la realidad [en la
actualidad] y, así {siendo}, es el acto la manera entitativa; entita-
tivamente siempre se es presente: la actualidad es la condición
misma de ser. Pero lo que Soy es lo de Mí, no puedo actuar lo
que no Soy, lo otro de Mí queda completamente aparte, alejado,
inalcanzable. El contacto sensitivo (que funda la consciencia)
trae, empero, a lo otro de Mí, lo localiza en lo que me es propio,
aunque ya adecuado a lo que Soy: como el toque de Midas, todo
lo ajeno de Mí lo vuelve en lo que Soy. Esta manifestación de
lo otro que me objeta —y que ahora conozco— es lo que permite
que mi motivación pueda alcanzar a manipular la realdad de
lo ajeno, pues indica hacia dónde y cómo se puede conseguir
lo que me hace falta. Así, la tendencia motivacional, en tan-
to entitativa-animada [viviente], es egoísta ineluctablemente:
se determina siempre partiendo sólo de lo local; aunque lo
ajeno —por la sensitividad— se haya localizado, influye en la
determinación de mi actuación —y, así, de mi actualidad— sólo
en tanto que ya-local y no antes. La condición actual [de ser
en acto] del cuerpo que Soy significa que no puede dejar de
actuar, y por eso se determina la motivación que, en tanto Mía,
impele a la realización del postulado entitativo Mío, del Yo-ente
y no de otro ninguno. Y esto quiere decir que, para que algo
se signifique en la determinación de mi actuación [para que sea
un motivo] debe constituirme la necesidad de sí, debe ser Mía
la disposición de alcanzarlo.

§3.1 | 218 LA SOLEDAD



La autonomía relativa consiste en esto: que nada allende lo
Mío determina mi actuación. Con lo que no se quiere decir que
lo que me pasa y lo que vivo no influyan en la consideración del
movimiento que tiende hacia lo otro (precisamente lo contrario
es lo que persigue la sensitividad). Tampoco se dice que Yo
pueda actuar cuanto me plazca sin que entre esa manifestación
motivacional y su realización haya nada que lo impida, eso
no: en eso es en lo que consiste la autonomía absoluta. La
relatividad de ésta de que aquí se habla consiste en que lo que
hay en Mí es también lo que del mundo sé, el conocimiento de
lo que podría impedirme la concreción del encuentro con lo que
me llama de lo que es, o la modificación de mi relación con la
realidad en la que consiste la tendencia. Es cierto que lo que he
vivido, lo que sé del mundo y lo que me importa de lo que me
pasa influyen en la determinación de lo que hago, pero el auto
consiste en que para que algo se signifique en la determinación
de lo que Soy [del acto que Soy] debe estar presente en mi
entidad, aunque sea como entendimiento [aunque sea por el
aprendizaje] y no inherentemente.

La búsqueda del bienestar es lo que, por principio, Me motiva.
Lo que haya incorporado-aprendido en mi entidad —y que se da
a la consciencia en su concepción— está jugando siempre, por
lo mismo, en la definición de lo que, es en cada caso, ese bien
significa. El aparecer concreto de lo que me lleva a ese bienestar
es lo que me tiende hacia su realidad, sea lo que sea en lo que
consista. Pero al principio de la motivación sigue estando el
impulso al bienestar mío, y esa es una tendencia a la que no se
puede renunciar, porque es constitutiva. El vivir en pos de mi
mejor estancia es imperativo, no intencional: es fundamental. El
camino que hacia allá me lleva y, más profundamente, lo que
eso signifique en términos de la estancia misma (y que está
determinado por el concepto que tenga de lo que me enfrenta
—ya como extensivo ya como intensivo— que también se ha
formado históricamente [por la historia de mi éxito y mi fracaso
entitativo]) son diferentes en cada persona, pues han vivido
siempre diferente y poseen diferentes disposiciones; empero, la
consideración de mi estancia buena como la determinación
absoluta de lo que hago es lo que significa el egoísmo vital y
eso trasciende las circunstancias particulares de cada cual.

EL EGOÍSMO 219 | §3.1



Estar lleno de Mí, sin que lo de ninguna entidad ajena me
convenga (excepto por lo que de ella me toque) es lo que hace
imperativo que la resolución del movimiento sea con la vista
sólo puesta en lo que me lleve a la consecución de lo que me
dictan las circunstancias que conozco, pues se me manifiestan.
Todo lo que en el mundo haya es motivo de mi actuación sólo si
satisface una inclinación de la motivación que me tiende hacia
lo que no Soy. Lo que actúo se resuelve en lo que Soy solamente,
aunque se cumpla en la interacción con lo ente otro.

La soledad como el impedimento otológico de alcanzar una
entidad distinta de la Mía no permite que lo que otro sea influya
en lo que Yo actúo. A lo más, puede influir lo que conozca [sepa
o entienda] de la existencia del otro, pero su entidad misma
jamás podrá ser determinante como lo es la mía, que es la que
sujeta todo lo en mi existencia y le brinda sentido: siempre un
sentido para mí, nunca capaz de trascender esta situación. Se
puede tratar de encontrarse como si se fuera el otro, como si se
estuviera en sus circunstancias, como si tuviera la historia que
tiene, como si se tuviera la subjetividad [la sujeción existencial]
del otro, pero eso no significa que la entidad ajena misma
determine el movimiento que mana de lo que Soy, sino que a
lo que Soy le importa lo que le pase al otro, que mi bienestar
comporta que el otro tenga igualmente una estancia buena (lo
cual, en último término, quiere decir que yo tenga noticia de
que así sea y no que en la realidad se dé así).

Las consideraciones, lo que se conoce, lo que se ha vivido
y de lo que se es capaz son lo que determina la manera en la
que se busca el bienestar, y lo que se sienta como bueno. Pero
nunca podrá cambiar el que la finalidad de cada acto sea esa
estancia buena del Yo-ente y que todo lo que me impele a actuar
se resuelve en la propia entidad, aunque llegue a ella por la
realidad ajena que me contacta.

El re-conocimiento de mí en el otro desde su entidad, pero,
sobre todo, de mi misma sujeción existencial en la existencia
ajena, puede implicar que el estado de lo que no Soy [el
estado del otro] sea un motivo —jamás una motivación— para
mi entidad. Este reconocimiento sería posible por la dimensión
especulativa, en la que se daría la consideración de la subje-
tividad o la objetividad del ente otro y, si los conceptos de
lo que Soy así lo permiten, también, al reconocer mi propia

§3.1 | 220 LA SOLEDAD



sujeción a lo que Soy como la suya a lo que es, reconocer en su
movimiento a la motivación y, por lo tanto, el sufrimiento y el
gozo que lo pueden acompañar (según sea exitoso o fracasado
su cumplimiento). Empero, el tener en la existencia la capacidad
conceptiva y, sin embargo, no considerar al otro o significar en
nada —o en muy poco— esa consideración es llevar la condición
egoísta que vitalmente me determina a un terreno en el que los
otros entes sí tiene una manifestación —aunque no propia—, es
tener un egoísmo más allá de la determinación vital necesaria
y permitirlo en un ámbito en el que sí es posible encontrar a lo
ajeno: en la existencia.

§2El egoísmo existencial consiste en no considerar a lo otro
de mí en la determinación consciente del movimiento. Es de-
cir, que se desdeña la representación especulativa —ya por no
significar nada para el Yo que la tiene, ya por no concebirla si-
quiera— de la subjetividad o de la objetividad de lo que a lo otro
le conviene de mi acto.

En la existencia, la actualidad de la entidad se ve trascendida
—a la vez que la densidad ontológica de su acaecimiento se
degrada— por el conocimiento. El conocimiento le permite a lo
que Soy notar lo que le pasa, lo que lo contacta —la actualidad
de la sensitividad— y, así, permite una trans-presentación y una
trans-locación de lo entitativo: funda el tiempo y la distancia.
En la existencia, pues, puedo alcanzar a lo otro de Mí por el
contacto, lo que no significa un encuentro con su entidad sino
con su conocimiento.

Esto quiere decir que en el ámbito existencial sí se manifiesta
lo ajeno ante mí y se representa su situación, la manifestación
objetiva [que me objeta] de su estancia en el mundo. Las
eyecciones de lo sensitivo que se dan en su concepción son las
que imponen el sentido a lo que me toca, y he aquí que se ma-
nifiestan como motivos buenos [que se busca] o malos [de que
se huye] o, acaso, como insignificantes; esto es que, en el juicio
y la categorización, se me muestra el sentido de lo sensitivo y
se me impele a una actitud (de repulsión o de deseo) respecto
de ello. A partir de esto, lo ente animado que me enfrenta se me
da como una objeción que se eyecta en la concepción a partir de
lo que he incorporado-aprendido y que, así —con ese sentido
de su movimiento con el que me enfrenta— me representa la

EL EGOÍSMO 221 | §3.2



posibilidad de alcanzar o rechazar de lo que me motiva o
incluso el motivo mismo que me llama. Lo instinto puede que
me procure una tendencia innata al encuentro con los de mi
especie o con los de otra, a su defensa y a su complemento,
pero esto se trata de la misma disposición conceptiva que nace
de la sapiencia [que se ha incorporado] y que se ha transmitido
genéticamente hasta ser una sapiencia instinta (pero que, en
tanto que esa sapiencia es manifestada conceptivamente, puede
falsearse con el fracaso de su ejecución).

En el ámbito especulativo, sin embargo, esta temporalidad que
se fundó con la concepción de la sensitividad se extiende aún
más: de lo efectivo en el mundo a lo posible, aunque también la
densidad ontológica se degrada, se separa más de la actualidad
de lo que se me presenta en el acto sensitivo. La especulación
nace de la concepción imaginativa y me permite alcanzar a lo
que el mundo puede ser más allá de la actualidad sensitiva, más
allá de lo que me apela en este momento y se encuentra con
lo que puede ser, con una emulación del mundo que se basa en
lo instinto-instituido de lo que el mundo es y, así, la eyección
que me permite la concepción sensitiva puede separarse de la
necesidad del encuentro sensitivo con lo que así me objeta. La
consideración se da cuando se experimenta especulativamente
lo que algo es en el mundo y se consideran sus rationes y su
situación (su estado objetivo [el que me objeta], pero también
subjetivo [el que lo sujeta]).

En la existencia, pues, pero con una verdadera relevancia
en la especulación, se alcanza a lo que otro es en tanto las
características que manifiesta objetivamente [objetantemente],
pero también se puede considerar el estado de lo que lo sujeta
y que ya no me apela en su contacto, es decir, su ánimo. Sin
embargo, esto no es por lo que el ente otro manifiesta de una
manera contactual, sino que viene de la concepción mía —es-
peculativamente— de lo que le pasa, de la situación en la que
se encuentra, se encontrará, se encontró o se encontraría; en
una palabra: se considera la posibilidad de su existencia. Ante
esta consideración, puede ocurrir un reconocimiento de lo mío
en lo que me encuentro de lo que es. El re-conocimiento [el
asumir lo desde el otro como desde mí] es lo que me permite
desear al bienestar ajeno como el propio y encontrar el alivio
en el alivio del otro.

§3.2 | 222 LA SOLEDAD



El egoísmo existencial consiste en la determinación del movi-
miento de mi entidad con vista solamente en la consecución del
bienestar mío, a pesar de la capacidad especulativa de lo que
Soy. Puede ser que sí considere la situación del otro (ya objetiva
ya subjetivamente, ya ambas) pero que eso que me aparece que
el otro padecerá (sea malo o sea bueno) a partir de lo que Yo
hago no signifique algo relevante para mi motivación, que la
situación en la que el otro exista o pueda existir no sea motivo
que me tienda a su consecución o a su evasión. También puede
ser que ni siquiera conciba la situación que para el otro pudiera
resultar del acto al que estoy tendiéndome, de la realización de
la motivación que mi entidad me impele para mi gozo. En estos
casos {en el que es insignificante lo que se considera o en el que
no se concibe siquiera la consideración} el egoísmo existencial
se manifiesta como desconsideración.

El egoísmo existencial [la desconsideración] es una conti-
nuación del estado egoísta vital —inconsciente tendencia a la
realización de la motivación— que alcanza a la consciencia y a la
especulación. Es dejar que lo que se manifiesta ciegamente como
consecuencia de que el estado ontológico de mi entidad alcance
a lo consciente y se manifieste libremente en su inmediatez, y
se persiga el encuentro a que me impele el postulado ontológico
en su manifestación más grave, más bruta, más cruda. Se trata
de que a la existencia llegue el impulso motivacional sólo para
encontrar la mejor forma en la que lo que conozco pueda
disponerse para conseguirlo, sin que la dimensión especulativa
—la consideración de lo posible más allá de la efectividad actual
de el movimiento que realizo— importe más que para medir lo
que para mí resulte de esto. Es, así, consecuencia de una pobre
capacidad considerativa [especulativa | imaginativa], y de un
ímpetu desmesurado, que pocas veces ha encontrado el fracaso
en la realización del impulso al acto, o que no ha sido capaz de
verlo cuando le sucede.

Buscar el ahogo del mis sentimientos dolorosos más allá de
lo que pueda ser de lo otro de mí requiere que la consideración
de lo del mundo que manifiesta el Yo-ente tenga en poco lo que
no sea la posesión y el encuentro sensitivo con los satisfactores
que le motivan, o que no haya un reconocimiento de las
mismas condiciones con las que existo en la existencia del otro
(lo cual implicaría, de cualquier manera, que el conocimiento

EL EGOÍSMO 223 | §3.2



de lo que se es no incluye un concepto de mí mismo en cuanto
a su trascendencia ontológica se refiere [en cuanto a la entidad
más allá de lo que {ahora} la sitúa]). Lo que se busca es sólo
cumplir con el mandato motivacional a que el ánimo le impele
sin la reflexión [especulación] de las rationes [los principios y
los fines] o del sentido [el desde dónde y el hacia dónde] de esa
consecución, de ese movimiento que incide en la realidad de lo
ente otro y no sólo en la mía.

Tener una pobre consideración de sí mismo implica tener
una pobre consideración de lo otro de mí. El que se sepa a sí
mismo como algo que no es capaz, que no puede, el que tenga
odio por sí mismo y por su situación no podrá encontrar en los
demás lo que se niega para sí. Pero no se trata de que así lo
entienda [de que así lo tenga en el concepto del sí mismo], sino
de que así lo sepa [de que así se actúe, de que eso sea lo que
determine la concepción de lo que puede y no puede ser hecho y
de la respuesta a lo que lo apela]. Es decir, que tal consideración
se manifieste como concepción y no como concepto [como
característica del mí mismo], que esté incorporada a lo que se
es, y no aprendida, que, en efecto, se sepa incapaz por sí y no
porque algo se lo impida (o que tenga al impedimento por algo
constitutivo de la relación con el mundo). Si es en la actividad
conceptiva misma que el Yo se tiene por tal, y no su concepto,
entonces ineludiblemente esa concepción determinará todo lo
concebible que suponga a lo que sé de lo entitativo; mas si es
sólo concepto [si se trata del mí mismo (y no del Yo)] (resultado
de una concepción particular) esto no tiene que darse (aunque
puede darse).

De esta manera, es indispensable que lo que de Mí sé sea
que soy bueno para poder considerar bueno lo que el otro sea.
Si hay un odio hacia lo que Soy (no situacional, sino entitati-
vamente) todo lo ente aparecerá, por principio, odioso. Si no es
mi situación de hombre concreto, sino la de humano la que me
merece repulsión, entonces será la humanidad la que me parezca
repulsiva. Lo que de Mí aprecio será lo que pueda cabalmente
apreciar del otro y nada más, pues no puedo concebir lo que no
he aprendido y si no sé cómo es tal situación, entonces jamás
podré concebir lo que me objeta estando en ella.

§3.2 | 224 LA SOLEDAD



Entonces, para que haya una buena consideración del otro
se necesita, en primer lugar, un reconocimiento y, en segundo,
una buena consideración de sí.

De un lado, es necesario saberse igual al otro para poder
encontrar en él lo que de Mí sé [lo que incorporo de lo que Soy],
para poder analogar su situación con la mía y considerarlo así
desde la sapiencia. Si se le considera inferior (que su situación
implica una etapa que Yo he superado) o superior (que su situa-
ción es algo ajeno a lo que Yo puedo alcanzar a vivir) o, sim-
plemente —de una manera más burda— se le considera distinto
sin más [si se le discrimina de la humanidad o —incluso— de la
vitalidad con la que me sé] y se le cosifica [se le admiten sólo sus
manifestaciones cósicas [meramente objetivas] | se le significa
sólo por sus relaciones de funcionalidad para con lo Mío]; si su-
cede cualquiera de estas cosas —decía— no se puede reconocer
lo mío en la situación de lo otro, pues se le está suponiendo
una manera de sujeción distinta de la mía. No puede haber, es
cierto, un reconocimiento pleno de lo otro en mí porque se
sabe —cuando menos— que se han tenido historias distintas y,
acaso, que se tienen disposiciones también diferentes… Empero,
sí se encuentran condiciones comunes, y, mientras más se sepa
de uno mismo, de la generalidad ontológica de lo ente, de la
generalidad vital de lo viviente y de la generalidad humana
de la humanidad, más se reconocerá estas generalidades y más
comunidad re-conocida habrá en la consideración del otro.

De otro lado, a más del reconocimiento, hace falta una buena
consideración de sí para que haya una buena consideración
de lo otro. Si ya se reconoce —aunque no íntegramente— lo
que Soy en lo que el otro es, entonces la consideración de
lo Mío será determinante de la consideración de lo ajeno. El
conocimiento de lo que Soy es aquí de lo que se trata; quien se
sabe malévolo, egoísta, codicioso, quien se sabe desconsiderado
en su actuación encontrará eso mismo en la actuación de los
otros1, y no comprenderá —aunque puede que la entienda— la

1. Se había dicho que una persona desconsiderada era quien no tenía al otro
en consideración, y ahora se habla de que una persona desconsiderada
considera al otro como desconsiderado a su vez; no hay contradicción: La
desconsideración hacia el otro consiste en desdeñar lo que al otro pueda
pasarle de malo o de bueno por lo que Yo hago, o incluso ni siquiera consi-
derarlo; lo que ahora se dice que se considera en el reconocimiento no es lo
que le pase, como tal, al otro, sino que se concibe el acto que hace el otro y,

EL EGOÍSMO 225 | §3.2



benevolencia de quien la tenga. Entonces, el saberse como con
tales y cuales características y el no haber encontrado equívoco
(y puede ser que, en efecto, no lo haya, pero puede ser también
que no se ha sido capaz de encontrarlo) o haberlo encontrado
muy pocas veces, llevan a la concepción de que lo que es como
yo tiene las mismas determinaciones. Si lo que se sabe de sí son
las determinaciones vitales (para quien haya estudiado lo que
él es en ese aspecto) se sub-pondrá en la concepción —sensitiva
o imaginativa— que los otros las comportan igualmente. La
consideración de sí mismo como digno es la que posibilita la
dignificación de los otros y un trato considerado; la considera-
ción de sí mismo como ambicioso posibilita el pasar sobre los
otros como enemigos y un trato amenazante y amenazado.

El odio hacia sí provoca un ánimo de permanente malestar,
de revancha, de enfrentamiento y de disgusto con lo que se es,
con lo que se tiene y con lo que se le enfrenta [con lo que
otro es], es un malestar permanente, pero sutil, que se vuelve
en el juicio como agradable, para no caer en la desesperación
permanente.

El buen saber y el buen considerarse son condiciones de la
bene-volencia. Lo contrario, de la malevolencia.

Cosa distinta del egoísmo existencial es el encontrar en el
cuidado de sí la mejor estancia, siempre que no se conciba a
los otros y a la relación con ellos como instrumentos. Buscar
el propio bienestar antes que —y no a costa o sin que me
importe— el de los demás no implica que les desconsidere, sino
que la propia entidad, como la más cercana determinación de
mi estancia, pide de sí estar bien como condición sólo sobre

como concepción, se recurre a lo instinto-instituido y lo que se sabe es que
Yo soy de tal o cual manera, a la vez que se entiende del otro que es como
yo y que entonces actúa como yo, pero no se trata de que se le considere
en cuanto entitativo, es decir, que la manifestación motivacional suya se
re-pone en lo Mío y se experimenta especulativamente como la propia.

Una contradicción tal sólo la puede hallar quien no haya atendido o no
comprenda que es imposible decir ni escribir la realidad, sino que a lo que
se apunta con la palabra es a conceptos generalizantes por definición y no
es posible mostrar la riqueza inagotable del devenir sensitivo-existencial,
de la complejidad de la existencia, de la que aquí se trata simplemente de
extraer sus rasgos más generales.

§3.2 | 226 LA SOLEDAD



la cual el encuentro con lo demás puede darse sin conflicto y
sin resentimiento.1

El hambre / el narcisismo

§3El hambre es el sentimiento que impulsa al deseo de lo otro
por excelencia; es el más crudo impulso motivacional hacia
lo ajeno, la más grave tendencia al consumo.

El hambre, como sentimiento, es una sensitividad intensiva,
es un contacto de lo que Soy a lo que siento; es llevar el Yo-
ente al yo-consciente de la manera más franca2 para que, en la
consciencia, lo que Soy se manifieste al mundo que existe y se
imponga, así, la actitud deseante, ésta que nace sin ser respuesta
a un motivo, sino que busca encontrarlo: que tiende al motivo
que pueda satisfacer al sentimiento {el hambre} aún cuando no
se presente a mi percepción; que impele, pues, al enfrentamiento

1. «Insaciable anhela vuestra alma tesoros y joyas, porque vuestra virtud es
insaciable en su voluntad de hacer regalos.

»Forzáis a todas las cosas a acudir a vosotros y a entrar en vosotros, para
que vuelvan a fluir de vuestro manantial como los dones de vuestro amor.

»En verdad semejante amor que hace regalos tiene que convertirse en
ladrón de todos lo valores; pero yo llamo sano y sagrado a este egoísmo.

»Existe otro egoísmo, demasiado pobre, un egoísmo hambriento que
siempre quiere hurtar, el egoísmo de los enfermos, el egoísmo enfermo.

»Con ojos de ladrón mira este egoísmo todo lo que brilla; con la
avidez del hambre mira hacia quien tiene que comer en abundancia; y
siempre se desliza a hurtadillas en torno a la mesa de quienes hacen
regalos» — Nietzsche, Friedrich. “De la virtud que hace regalos”. En Así
habló Zaratustra; I. p. 123.

Este “egoísmo sano y sagrado” al que se refiere Nietzsche aquí no se
admite como tal [no se designa con esa palabra], sino que se refiere a
una actitud para consigo que pretende un mundo mejor renunciando a la
aspiración de transformar la comunidad mundana, dejando en sí mismo
las determinaciones por las que mejorará su estancia, buscando para sí lo
mejor; pero que, precisamente por no pretender en el arrojo a lo allende del
mundo, no busca desplazar ni sojuzgar a los otros y no implica —aunque es
posible— que desconsidere su situación.

2. Toda actividad conceptiva e incluso toda sensitividad extensiva —por sus
determinaciones conceptivas de placer y dolor— manifiestan lo que hace al
Yo-ente de lo que le toca, o de lo que le enfrenta. Al mismo tiempo, toda
responsividad lo hace; pero los sentimientos que nacen sólo de necesidades
vitales no responden a lo que lo otro pone en Mí por el contacto, sino a la
intensiva manifestación de la entidad que sujeta a mi existencia.

EL EGOÍSMO 227 | §3.3



con lo que no me enfrenta, pero que necesito. La satisfacción
del sentimiento del hambre es el consumo del alimento.

Consumir es destruir la entidad ajena para beneficio de la
propia, es desmedrarla o incluso aniquilarla en pos de la con-
secución del bienestar o de la disminución del malestar Mío. Es
tener dispuesta a mi potencia la posibilidad de usar lo que me
enfrenta, de ejercer un dominio cósico sobre el comportamiento
de lo que es, sobre su realidad en el mundo, provocando el
desgaste o la aniquilación del otro-ente; aniquilación o desgaste
que obedecen a la realización de lo que Soy y a la satisfacción
de un motivo de mi entidad.

Alimentarse es internar la entidad ajena en la Mía. Pero
esto no se da como una asimilación (la asimilación es la
incorporación del movimiento que yo hago, la institución del
saber), sino para consumirla, para aniquilarla en provecho de la
mía. Se sacrifica lo que lo otro es, la actualidad de lo que me
enfrenta, de lo que ya es puesto a mi disposición por la fuerza
del Yo-ente: se introduce al cuerpo que Soy para destruirla y
conseguir así mi permanencia.

La menesterosidad vital de lo ente-humano y, en general, de
todo lo animado hace imprescindible el tener que recurrir a lo
otro de Mí para conservarme y, por tanto, tener que aniquilar lo
que lo otro es para poder seguir siendo Yo. El hambre es el sen-
timiento que manifiesta este menester y que impele a conseguir
lo que se ha de consumir como alimento; es, pues, una sensación
intensiva dolorosa, molesta —para casi todos—1, que impele a
la actitud deseante del alimento y que se consagra a buscar su
enfrentamiento, primero, y su consecución después.

Tener hambre es el reconocimiento más grave de Mi insufi-
ciencia, es la mostración de facto de la existencia de lo ajeno a
Mí desde lo de Mí. Es la mayor y más bruta prueba de que no sólo
Yo soy, y —al mismo tiempo— de que Yo soy solo. Es la prueba
—ética, no teórica— de que algo es aparte de lo que Soy porque
su manifestación misma es la tendencia a su búsqueda, porque
me demanda el alimento allende mi entidad, y el alimento tiene

1. El placer/dolor es una determinación sensitiva que es el sentir mismo en su
acaecer, es inmutable en tanto mi disposición entitativa no mute también;
el agrado/molestia, en cambio, es un juicio cuya aplicación a tales o cuales
objeciones se determina históricamente por el éxito/fracaso de la realización
del movimiento a que impelen.

§3.3 | 228 LA SOLEDAD



que ser allende porque en eso constituye la demanda misma: en
salvarme de mi insuficiencia consumiendo lo otro, lo cual redunda
en la tendencia al movimiento heterónomo. La prueba ética es
la única posible para la superación del solipsismo y no la teórica
porque la teoría misma implica ya la aceptación del sobre qué
teorizo, porque en el ámbito teórico se supone ya el enfrenta-
miento con lo distinto, pero no hay forma de demostrar que el
enfrentamiento mismo no sea lo que yo soy —que, de hecho, es
lo que Yo existo—. La superación de esto es ética: Es del ethos,
del actuar, de lo que se hace: el movimiento de lo que Soy es la
mostración fáctica —nunca teórica, nunca comprobable— de que
no soy todo; el hambre es el sentimiento que intensivamente
(sin la necesidad de suponer nada allende lo que Soy) me tiende
indefectiblemente hacia lo ajeno y me muestra así {éticamente}
que hay algo más, y no sólo eso, sino que hay algo más que
necesito. El hambre es la prueba de mi soledad-insuficiencia-
finitud-menesterosidad precisamente porque no sólo me mues-
tra que hay lo otro, sino porque esa misma mostración implica
ya que lo otro me hace falta, que necesito internarlo en lo que
Soy, consumirlo; es decir, que esta mostración de lo otro no es
una manifestación, sino una tendencia, y el tenderme Yo hacia
lo que no soy para aniquilarlo en pos de mí implica que no
puedo compartir mi entidad: que es la de lo otro o la Mía, pero
no son ambas: que lo que Soy incluye —entitativamente— a lo
que lo otro es sólo para destruirlo. Soledad entitativa ésta que
es existencialmente superada (pues en la existencia sí se alcanza
lo otro de mí —sólo sensitivamente—), pero no en la realidad,
sino en el conocimiento.

El hambre es progresiva. La manifestación de que necesito
que lo otro se me dé se acrecienta cada vez. La potencia de
mi entidad disminuye siempre, siempre se patentiza que lo que
Soy declina, y la exigencia entitativa por permanecer siendo se
vuelve más pesada, el sentimiento del hambre se vuelve más
fuerte, más grave, más insoportable y tiende a inundar mi
existencia, a convertir mi ánimo en un ánimo hambriento, y no
con el solo sentimiento del hambre, sino con la desesperación,
la impaciencia, la intolerancia de Mi estado y la determinación
conceptiva de esta insoportabilidad de mi propia manifestación
entitativa.

EL EGOÍSMO 229 | §3.3



El crecimiento del hambre hasta inundar mi existencia y
convertirla a un ánimo hambriento implica un mayor ensimis-
mamiento; esto es, que —entre más fuerte sea— hay una mayor
atención a lo aquende porque el ánimo todo atiendo sólo a ello,
a lo que desde Mí se manifiesta a la existencia. Este ensimisma-
miento [esta atención casi exclusiva de lo aquende] lleva a una
determinación del acto desconsiderada y a una manifestación
casi exclusiva de lo que hace a Mí de lo que me apela;
dicho de otro modo: lleva a un marcado egoísmo existencial1.
Esta tendencia progresiva del hambre marca la tendencia de la
ambición egoísta, es la forma más cruda en la que se manifiesta
el consumir a lo ajeno como el cumplimiento del postulado
entitativo de permanecer siendo. La visión del egoísmo como la
tendencia {hacia lo ajeno} que más directamente puede realizar
lo que Soy [puede imponer mi motivación como la actualidad
real], implica que se pone la satisfacción del alivio que el
hambre me exige por encima de la existencia de lo otro que
consumo, que vale más saciarme de lo que vale la permanencia
de lo otro que me como.

El paradigma del hambre como la tendencia más bruta hacia
lo ajeno, como la más primaria de todas es lo que indica el ritmo
de la supervivencia: siempre tratando de superar la finitud, si
no con alimento, sí con la descendencia y todo para que, al
final, sea la especie y no el individuo el que cuente… especie
que de cualquier forma terminará en la aniquilación total.

§ 4 El narcisismo es la condición existencial que afirma cons-
cientemente la tendencia egoísta hacia lo otro como la suya.

Es un ensimismamiento en la consideración del acto, sin que lo
que —ni vital ni existencialmente— signifique para otro mi pro-
ceder cobre relevancia como motivo de la realización del Yo. Es
la atención casi exclusiva a lo de Mí y una consideración subje-
tiva tan sólo de mi entidad: Es tener un ánimo hambriento aún
sin la presencia del hambre.

1. Nuevamente hay que hacer la observación: se trata de —por así decirlo—
la tendencia natural, general de la manifestación del hambre y del ánimo
hambriento; pero, por ejemplo, quienes hayan podido superar la inercia
de juzgar al dolor del hambre como molesto o de poder considerar los
conceptos con más fuerza que las sensaciones podrán no responder a lo
que aquí se dice. Pero no se intenta describir todas las posibilidades de ser
humano, sino sus condiciones generales.

§3.4 | 230 LA SOLEDAD



El narcisismo no implica el desconocimiento de lo que al
otro pueda pasarle [el que no haya una consideración del otro]:
este conocimiento puede llegar por el entendimiento que indica
que, análogamente a lo que pasa con toda la especie, el otro que
recibe la consecuencia de mi acto lo padecerá de determinada
manera. Pero este conocimiento no apela a la sapiencia [no
invoca la restitución de lo que yo he vivido por lo mismo], sino
que se conoce por lo que se entiende que sucederá, por una
proyección insignificante para la motivación, y que sólo cobra
relevancia por lo que, objetivamente, podría seguirse de ello.

No se trata, entonces, de que lo que el otro padezca escape
a las consecuencia de lo que tomo en cuenta para mi actuar,
sino de que esa consideración es insignificante, porque lo que
yo {corporalmente} sé es que el otro no es igual a Mí. Es decir,
que yo puedo entender que la otra persona se entristecerá,
se enojará, sufrirá, se alegrará, se agradecerá, gozará, etcétera,
pero aún con eso yo no sabré que eso le pasa, porque sapiente-
mente yo no he identificado mis condiciones existenciales con
las suyas. Yo puedo declarar, estando convencido de ello, que
somos de la misma especie, que padecemos igual, que el dolor
es el mismo y, sin embargo, ser indolente ante su situación ni
aunque placentera ni aunque dolorosa. Esta indolencia quiere
decir que lo que le sucede, a pesar de que noto que es así, no lo
re-vivo en lo que Soy [no me imagino siendo como y en donde
es él], sino que sólo lo tomo en cuenta para lo que pasará
perceptiva-objetivamente en el mundo (en este mundo mío), no
en lo de sí. Cuando un narcisista frena una motivación suya
por la consideración de lo que suceda con otro, no lo hará por
que considere lo que le pasa {en la sujeción de su existencia}, sino
lo que pasa en el mundo a partir de lo que viva.

Esto implica que cada concepción de lo que extensivamente
me toca [que cada apelación al Yo-ente] es tomada sólo en
función de lo Mío, y sin contar lo que a los demás les pase. Esto
es así porque lo que el Yo narcisista sabe es que el otro y el Yo no
son iguales; aunque, como ya se dijo, lo acepte inteligentemente
[en el entendimiento]. Es decir, que a pesar de que esté enterado
que el otro siente igual o siente lo mismo que Yo, no hay una
sapiencia de ello; no se reconoce en lo de los otros, sino que los
ve a ellos sólo como agentes en el mundo sin la que tema por su
sufrimiento ni espere su goce. No hay empatía ni esfuerzo por

EL EGOÍSMO 231 | §3.4



conseguirla porque lo que el narcisista sabe {en lo de sí} (y en
eso consiste su narcisismo) es que no hay posibilidad de nivelar
lo que intrínsecamente se distingue.

Los sentimientos del otro son, así, considerados objetivamen-
te [en tanto que objeción a mi entidad] y no subjetivamente
[en tanto sujeción de la existencia]. Lo cual no quiere decir
que se crea que lo que al otro le pasa es sólo el movimiento
facial, el opacamiento de sus ojos o el lamento que sale de su
boca, no: se conoce que está sufriendo, que siente lo que Yo
he sentido —si lo he sentido— cuando estoy en su condición, e
incluso por lo mismo se puede proyectar la reacción que tenga
ante mi acción, pero todo esto permanece considerado en su
significación desde mí, jamás se repara en lo que entitativamente
significa ese sufrimiento desde el otro; esto es, el dolor del otro
no significa dolor para mí, sino significa que el otro está dolido;
el conocimiento de que el otro está sujeto por el dolor o el
sufrimiento no se empata con el sentimiento Mío de dolor y de
sufrimiento. La empatía es la capacidad de identificar el estado
del otro con el estado Mío y, así, sujetarme por lo que le sujeta,
es decir considerarlo propiamente dicho.

El narcisista no es empático, no sabe de la igualdad entre el
sufrimiento del otro y el propio porque no lo ha vivido: Nunca
le ha sucedido que el dolor ajeno le duela a él (como nunca le
sucederá) pero, a más de eso, se ha vuelto insensible —por así
haberlo aprendido-incorporado— a la instintiva compasión que
responde al lamento (la manifestación objetiva del sufrimiento)
ajeno con el sufrimiento propio, a ese sentimiento de desgarra-
miento que sobreviene cuando se escucha un grito de horror, o
de miedo, a la tendencia a auxiliar a quien ofrece una aspecto de
ternura o de indefensión. No sólo es, pues, que se haya dejado
arrastrar por la brutalidad de la separación entitativa, sino que
además ha desdeñado la innata facultad compasiva {de la cual
es la simpatía su extensión consciente} y se ha encontrado
como alguien distinto.

La distinción que el narcisista sabe es la de la modalidad de la
existencia: lo otro existe como objeción y lo Mío como sujeción.
El encuentro con la manifestación de lo otro es siempre exten-
siva (táctil, visual, acústica, olfativa, gustativa) y, en tanto tal,
su objeción no suele ser dolorosa o placentera (a menos que se
le objete con un grave peso ontológico, sobre todo táctilmente).

§3.4 | 232 LA SOLEDAD



Sin embargo, la sensitividad intensivamente dada es casi con
exclusividad sensación dolorosa o placentera, los sentimientos
son casi sólo juzgados —muy poco categorizados—, con lo
cual se establece una diferencia clara para la motivación que
no supera —con la consideración empática— esta distinción
intuitiva fundamental.

Esta distinción implica que lo otro en general —e incluso
el otro— se considera solamente en el entendimiento de cómo
existe y en las relaciones mundanas que establece con otras
cosas —también existentes— y con Migo —ente–. Esto es, lo
considero solamente en cuanto cosa agente en el mundo y
sólo tomo en cuenta la manera en la que pueda modificar el
mundo en el que vivo, lo único que verdaderamente significa
algo es mi manifestación subjetiva en tanto que se realiza o
se puede realizar en el mundo en el que vivo (y que, por lo
tanto, me afecta).

El narcisista desconoce la sujeción del otro y, así, desconoce
la igualdad ontológica que los identifica. Se sabe distinto y esa
distinción es la que lo hace actuar en la consideración de los
otros como cosas.

La violencia

§5La violencia va más allá del egoísmo; quiere al otro, pero
para desgarrarlo: no se detiene en la desconsideración; con-
trariamente, sí lo considera, pero para penetrarlo y afectarlo en
su entidad.

La pretensión de la violación entitativa [de remontar la
distancia entitativa para enseñorearse desde sí del otro] es
irrealizable; pero precisamente por eso el encarnizamiento y el
afán incalmable por conseguir afectar lo que sujeta al otro es
mayor: porque queda siempre insatisfecho fácticamente.

En sentido estricto, casi cualquier movimiento de lo otro que
me apele es violento, por cuanto que siempre, al provocar una
respuesta de mi entidad, afectan de algún modo lo que me suje-
ta, y mi estancia en la existencia. Todo lo que pretenda internar
su pensamiento en el mío, cualquier sensación modifica mi es-
tado subjetivo está ya trasgrediendo lo que Soy, no respetando
la manera en la que me doy, sino manifestándome lo suyo. Pero
en este apartado no se pretende hablar de la violencia en ese

EL EGOÍSMO 233 | §3.5



término tan amplio, sino de la violencia malevolente [que tiene
una volición de hacer mal], que pretende ingresar a lo de otro
para conseguir su mal-estancia; de la violencia desconsiderada,
que pretende el regocijo de lo Mío a despecho de trasgredir lo
que el otro es y hacerle mal; y, en general, de la violencia grave,
la que pretende una modificación radical de las determinaciones
motivacionales del otro [la que pretende —con buena o con ma-
la voluntad— cambiar la judicatura, los conceptos de bienestar
y de malestar, las convicciones veritativas, etcétera].

La violencia grave pretende transformar lo que el otro es en
busca de que sea lo que yo quiero que sea; y, principalmente, lo
hace de dos maneras. Puede hacerlo conceptivamente, tratando
de modificar las consideraciones motivacionales del otro: pre-
tende entrar en su entidad y hacerlo que deseche la historia
de lo que ha sido, sus instancias entitativas y que se someta
a las instancias que se le dicten ahora o en un futuro. Pero
también puede darse de manera física: cuando el cuerpo que el
otro es, es el que recibe la violencia brutalmente en el contacto
que lo penetra, que abre las fronteras dérmicas que separan lo
intensivo de lo extensivo; o que simplemente pretende afectar
gravemente su estancia existencial, causarle dolor, angustia,
sufrimiento, pero también placer, regocijo, gozo.

De cualquier modo consiste en tratar de provocar en el otro
un cambio entitativo, afectándolo —físicamente— en su estancia
actual o —conceptivamente— en su determinación motivacio-
nal. Es decir, que lo que el otro es se pretende que más no lo sea,
que lo que entitativamente lo determina deje de hacerlo por la
acción mía, por lo que concibo en mi existencia que debe cam-
biar del otro: Es pretender erigirme en el agente de lo que sujeta
al otro, ser yo el que determine sus determinaciones sensitivas:
tratar de hacer alegre o de hacer triste a alguien, tratar de que
se sienta [de que su existencia se le dé] de tal o cual modo es
tratar de violentar su autonomía relativa para convertirme en
el dictador de [en el que le dicte] lo que debe manarle de su en-
tidad a su existencia. Intento irremisiblemente fallido de hecho
(pues nunca sucederá que mi voluntad sea la que, en su acaecer
mismo, dicte la voluntad del otro) pero que puede intentase por
la mediación de lo del mundo inter-objetivo, presentando en él
algo que pueda reproducirle las condiciones que lo determinen a
sujetarse como es mi voluntad que lo haga.

§3.5 | 234 LA SOLEDAD



Hay la violencia de los que predican su verdad. Hay los que
proclaman que el hombre es, por su naturaleza, miserable y
digno de oprobio, y también los que predican que es la mayor
perfección. Todo el que pretende corregir al otro pretende
violarlo porque no respeta la autonomía de lo desde sí, porque
siempre pretenderá que se dé cuenta él de lo que Yo doy cuenta;
no se sacraliza la estancia del otro como intocable, se quiere
llegar a ella y descubrirle lo que él no ha descubierto, advertirle
lo que no ha advertido, imponerle lo que él no se ha impuesto.
Hay los que juzgan al otro y expresan a lo real las palaras que
le objeten y le ofendan, y le hacen sentir vergüenza de lo que
es: le imponen la consideración suya y lo hacen padecerla, le
internan un sentido que él no supone o no quiere suponer a
su propia concepción. Hay, desde luego, la violencia de todo
padre que educa a su hijo y le muestra lo que debe y lo que
no —violencia ésta, quizás la más amorosa—, pero que no deja
de pretender hacer del otro lo que yo quiero del otro, dejar de
lado lo que le nace de sí en pos de algo que le es mejor, que le
permita de ahora en más determinarse con condiciones mejores,
pero tal mejoría se juzga sólo desde el que autoriza o niega lo
que es permitido y lo que no; se pretende, aunque siempre se
ha de esperar que la motivación del niño sea la que determine
finalmente —coaccionada o no— qué es lo que será. Desde luego
que no faltan quienes reciben muy bien a todos estos y quieren
que se les determine desde un más allá de sí, que esperan una
guía que les indique, mecánicamente si es posible, qué es lo que
actuar; y tal vez éstos son los más, los que no les importa qué se
les indique que hagan y que sean, con tal de que funcione y los
lleve a conseguir la seguridad de la vida y la estimación de los
que andan igual, conformes con lo que se les diga; hay quienes
quieren escapar de la propia responsabilidad [responsividad] de
ser… pero eso ya no es el tema.

Esta falta de respeto a la autonomía del otro, entonces, no
está siempre en busca de su malestar; también puede tratarse
de una violencia placiente para el violentado, puede ser una
manera de conseguir lo bueno para él, de encontrarlo con lo
que le procure una mejor estancia. Hay felicidades y gozos que
es imposible que consigan quedándose en esa su autonomía:
hay sentimientos placenteros que sólo se consiguen con la
participación del otro, hay necesidades existenciales que sólo el

EL EGOÍSMO 235 | §3.5



concurso de otro puede saciar, y a veces ni de otro cualquiera,
sino de uno específico: del que se ama, del que se odia, de
aquél con el que se tiene una deuda. Sin dejar de ser violencia,
ésta resulta en beneficio del violentado. Hay veces en las que
mi bienestar pasa por la pretensión de abrir lo que Soy para
dejar que el otro se instale en lo de Mí para que con su entidad
llene la mía, en las que se busca que entre en lo que Soy y que
me someta a la voluntad suya, sobre todo si ésta es la de mi
bienestar. El gozo que significa que haya un otro dispuesto a mi
bienestar es también una extensión de mi entidad: tener quien,
violando lo que Soy, me haga feliz es aumentarme; es alguien
más —aparte de mí— que con su potencia me procura. Mas esto
{la violación} no puede darse nunca cabalmente, nunca ocurrirá
así; sólo quedará la pretensión.

Pero no se puede dejar de lado otras formas de violencia que
no se definen por su resultado en el otro violentado, sino por lo
que el violento pretende con su acto.

La violencia desconsiderada pretende encontrar la satis-
facción de lo que Soy sin que importe que para ello la entidad
ajena sufra, se duela o padezca el terror y la desesperación
que deba padecer.

Todo consumo de lo animado es una violencia, pero sólo ello;
lo inanimado no puede ser —en términos entitativos— violado,
sino sólo destruido, pues lo animado tiene en la sensitividad su
manifestación entitativa, y entonces es posible alcanzar —por la
sensación— a su entidad y encontrarla en sus determinaciones
sensitivas. Al violento desconsiderado no le importa lo que
le suceda al otro con tal de conseguir la satisfacción de su
motivación, de saciarse y de sofocar el clamor imperioso de la
consecución de lo placentero, de lo agradable.

Cualquier consideración de la satisfacción del alivio lo que
a ahora le molesta le significará mucho más que todo el sufri-
miento que pueda causar al otro; pero hasta aquí se trata sólo de
una desconsideración egoísta. Para que esta desconsideración
se torne violenta, el motivo de su satisfacción debe ser una
modificación —física o conceptiva— del otro; debe buscar que
el otro haga o que el otro quiera lo que él quiera que haga o
lo que él quiera que quiera. Puede querer sentir la satisfacción
de golpear a alguien para considerar su potencia, puede querer
satisfacer su impulso sexual, puede querer que el otro le diga

§3.5 | 236 LA SOLEDAD



algo, que se comporte de tal manera con él, puede querer que le
diga que es el mejor, que lo ama o que lo hace feliz. Se trata de
buscar mi saciedad en lo que el otro es, sin consideración de la
situación que al otro le resulte por ello; pero, al fin, conseguir
lo que a mí me llene a pesar del otro.

No es, pues, esta violencia sólo realizarme, imponer el
movimiento que nace desde lo que Soy en lo real, sino que
esa realidad debe ser la de un ente animado: se debe pretender
llegar a su entidad para encontrar la satisfacción del dominio
o de la veneración o de la sensitividad o cualquiera otra en
ella. Pero esto implica la desintegración de la resistencia de la
entidad ajena para internar en ella la determinación que me
place a Mí, al que viola lo que el otro es, y que le causa dolor
y sufrimiento, que le hace traicionarse para que el violento
desconsiderado se sienta bien, aliviado o gozoso.

La violencia malevolente pretende penetrar la entidad del
otro en busca de su malestar, de su sufrimiento, de su desmedro
y abatimiento. El violento malevolente no deja de tomar en
cuenta el estado de quien es violentado (no se trata de una
desconsideración ni de una indolencia por su estado vivencial);
va más allá: pretende llegar hasta su entidad para destruirla,
para desvanecerla, para inundar su existencia de dolor, para
disminuir su potencia, para hacerlo actuar lo que lo contraria
entitativamente. Es decir, que pretende negarle lo de sí, arre-
batarle la posibilidad de realizar lo que exige su entidad. La
satisfacción del violento malevolente no la consigue por el otro
a pesar del otro, sino por el otro y en el otro: en su sufrimiento,
en su dolor, en su súplica, en el calmado disfrute de su poder al
que el otro debe todo lo malo que le sucede.

No se trata de matarlo, de quitarlo de la vida: asesinar a
alguien no es hacerle mal al asesinado, pues para éste simple-
mente será el desvanecimiento, la aniquilación y no más, no hay
mayor consecuencia para el que ahora yace sin sensación. Las
consecuencias de un asesinato están en el mundo, en los que lo
esperaban, en los que lo extrañarán y en los que lo necesitaban:
es un mal para los deudos, no para quien muere. Hacerle mal
a alguien es provocarle una estancia mala, inundada de dolor,
un ánimo de sufrimiento (hacerlo pensar en su muerte y en
el mal que significará para sus deudos puede provocarlo, o
amagarlo con quitarle la vida para que se manifieste el terror

EL EGOÍSMO 237 | §3.5



instintivo a la muerte). La pretensión es la de aniquilar todas la
pretensiones de su motivación, de negarle todo lo que requiera
para su alivio y —más todavía— hacerle requerirlo imperiosa-
mente, disminuirlo, hacerlo necesitar de mucho y apartarlo de
la posibilidad de que lo tenga: acabar con la calma del ánimo y
convertir en un infierno su estancia.

Lo que busca el violento malevolente es el mal-estar del otro,
es alcanzar su entidad y sus determinaciones motivacionales
para que sufra y que se vea desmedrado y enjuto. Busca
alcanzarlo para desgarrarlo y destruir la entidad y convertirlo
en piltrafa de su ser. Más allá de no considerar su dolor en la
satisfacción de su motivación, la satisfacción misma consiste en
ese dolor, que se busca como el placer propio.

§3.5 | 238 LA SOLEDAD



PARTE SEGUNDA

La convivencia





CAPÍTULO IV

El enfrentamiento con lo ajeno

§5

Otredad / alteridad / humanidad

§1La otredad es la condición de lo otro. Es la manera en la que
me enfrento a la no-Yo en general. Es la condición de la cosa
que me encuentra o que encuentro yo. Lo otro es aquello cuya
entidad no sujeta a mi existencia [aquello cuya motivación y
sensaciones me son ajenas] y que, empero, me enfrenta existen-
cialmente.

No es que la condición de lo otro y la condición de lo
que me objeta sea la misma. La objeción es la sensitividad
que me enfrenta, y que provoca la respuesta de lo que Soy,
pero esta sensitividad puede ser intensiva. Los sentimientos, las
representaciones especulativas, los objetos con sentido que se
conciben a la existencia, etcétera también objetan a mi entidad.
La condición de otredad no es la de objetividad porque la sepa-
ración cualitativa no la es del Yo-ente con el otro-ente, sino de la
entidad con la existencia [de la actualidad con el conocimiento].

241



La subjetividad no es un tipo de sensación distinto de la
objetividad, sino que es una distinta modalidad de darse la
objeción sensitiva (una modalidad con la que no se puede lidiar
físicamente). La condición de lo otro de mí es la de ajenidad, la
de lo que radica allende lo Mío; esto es, de que Yo no sea sujeto
de su entidad, de que se me presente como lejana espacialmente,
como alcanzable, como algo a lo que me puedo tender.

Lo otro es aquello entre lo que me muevo: La distinción entre
lo de Mí y lo ajeno la da la motivación [la razón por la que me
muevo] pues es ella la que impone en la existencia la pretensión
de llagar a un lugar que —por la misma distancia que se ha
de remontar— se halla alejado, que es allende lo conmigo. Pero
ésta {la motivación} no se da como sí misma en mi existencia,
sino como tendencia hacia lo otro de Mí —la cual se realiza sólo
en el movimiento— y que llega manifestarse sensitivamente
como pretensión o que puede darse sin la concurrencia de la
dimensión existencial (a la que sólo le aparecería el resultado
del movimiento como la objeción de la representación de mi
cuerpo). La motivación [la búsqueda de lo que carezco por el
movimiento] es lo que distingue a lo otro de lo que me indica
qué hace a Mí de eso otro. La misma realización del movimiento
es necesaria porque me es ajeno aquello a lo que tiendo.

No hay, así, esencialismos. Fuera de las condiciones inmu-
tables del darse la existencia, lo demás es devenir permanente
—aunque lo inconsciente-corporal es mucho más constante—:
lo ajeno es en lo que me muevo, mientras que lo de Mí es lo
que se mueve conmigo. Pero no para siempre; lo que mana de la
propia entidad para hacerse notorio en el mundo, colocarse en
lo que en él se representa es constantemente deviniente, está
marcado por la evanescencia de todo lo sensitivo; es, igualmen-
te, objeción efímera que se disipa apenas aparece. La diferencia
radica en que la entidad de la cual los sentimientos y demás
manifestaciones de lo Mío me apelan es la que sujeta en su
fundación a lo que existo (es por eso que es imposible escapar
de la constancia que significa lo inconsciente-ya-incorporado
que se espera por la manifestación de lo en el mundo siempre
ante la objeción de lo ajeno y aun de lo propio).

De esta manera, lo ajeno de mí es lo que se me niega en
mi propia entidad [lo que se me niega desde mi sujetividad] y
que requiere que se le alcance. Dicho alcance puede darse de

§4.1 | 242 LA CONVIVENCIA



sólo dos maneras: por el conocimiento [por la existencia] y
por el consumo {como acto}. Pero la entidad de lo otro —como
la propia— permanece fuera del alcance de mi existencia y
sólo se me da por el contacto, ya adecuada a mi sensitividad.
La diferencia consiste en que lo mío se manifiesta al mundo-
existencia como la concepción de lo que existo y, de la manera
más pura posible, como sentimientos y como pensamientos. La
existencia mía radica en mi entidad, mientras que la entidad de
lo otro es —para mí— puramente objeción, pura apelación sin
responsividad motivacional. Lo otro de mí permanece allende la
piel, separado por los muros de mi cuerpo.

La otredad significa que lo ajeno a Mí se me escapa siempre
o, mejor dicho, en que nunca está conmigo. El encuentro con lo
que no Soy no puede concretarse porque el único {encuentro}
posible —el contacto— se conforma con lo que Soy, tiene de Mí
la adecuación a mi sensitividad y mi determinación sensitiva y
mi concepción a la consciencia: el contacto es el toque de Midas.
Pero este toque también se tiene más acá, pues otro tanto hace
a lo que de mi entidad se me manifiesta. Todo lo entitativo, en
efecto, escapa a lo que existo; empero, mi entidad permanece
conmigo —‍porque me constituye—, mientras que lo ajeno se me
escapa indefectiblemente, se deshace cuando yo permanezco o
permanece cuando yo me deshago, goza mientras yo sufro o
sufre mientras yo gozo… Lo otro no me pertenece; a lo más,
se presta a mi manipulación, pero se me escapa lo que tiene
consigo, se va; tiene determinaciones entitativas que le indican
lo de sí y que no responden ni respetan a las mías. Ello, que
está sin que Yo esté, que permanece siendo sin permanecer en
mi existencia, se me manifiesta —por cuanto me es imposible
determinar su situación— su autónomo: mis determinaciones no
pueden afectarlo, sólo mis actos (pero el movimiento que se
actúa implica ya la pretensión de ex-tenderme [de ir más allá
de Mí]). Lo otro se me escapa porque mi motivación no puede
ir más allá de sus manifestaciones sensitivas a lo que existo.
Pero ni aún puedo quedarme con lo suyo, no ya entitativa-
mente, sino incuso objetivamente: la blancura de la azucena, la
fuerza de la cascada, el sabor del chocolate son consigo, si los
consumo, los destruyo y si no, permanecen allende, alejados de
mi deseo de tenerlos.

EL ENFRENTAMIENTO CON LO AJENO 243 | §4.1



Lo otro que alcanzo con los sentidos extensivos tiene su
propiedad: es de sí; y no es posible que comparta su propiedad
conmigo, llenarme con ella, ser contenido en su continente. La
satisfacción, el deseo de lo otro que no se agota en su consumo
está destinado al fracaso, a quedarse en anhelo1.

El acto por el que modifico la realidad para la consecución
de mi motivo se queda siendo en los otros entes, se escapa de
mí en la actuación misma; sólo el movimiento que hice para su
consecución se me incorpora como sapiencia o como ejercicio.
Pero lo que incidí con el movimiento se aparta de mi existencia
en el mismo realizarse [en el mismo acto en el que se pone en
lo real]. El uso y el disfrute de lo que resulte de ese trabajo
es lo que me queda.

La tendencia hacia lo otro es permanente porque Mi insufi-
ciencia lo es. La finitud de lo que Soy es la base sobre la que
se funda la necesidad del recurso a lo ajeno. La satisfacción
perpetua implicaría que pudiera apropiarme de lo que necesito,
que pudiera integrar en lo mío aquello a lo que ahora tiendo
y, si hiciera falta, a lo que tiende eso y así en seguida hasta
resultar —quizá— que debería ser el universo entero para
encontrarme en la situación de autosuficiencia. El deseo de lo
ajeno es, así, permanente, pero su distancia de lo Mío también
lo es. La obligación del trabajo y de la busca de lo que me
complete —aunque apenas— la insuficiencia es una condición
ineludible; no hay momento en el que la mengua de lo que Soy
no empiece a demandarme algo que me falta: el alimento, el
descanso, el ejercicio, el afecto…

Hay, comprendida en esta otredad, una condición que, a más
de estar determinada por el alejamiento de lo que es, está deter-
minada por su propia capacidad sensitiva —y, así, por su propia
subjetividad— y que tiene una riqueza de posibilidades de en-
cuentro muy mayor: ésta es la condición de los entes animados.
Sólo para especificar esta distinción se ha usado con diferente

1. A este respecto —y al respecto de muchos temas que siguen— habla Levinas
de una manera que hay que tomar en cuenta; sin embargo, creo que para
poder hacerlo con mayor inteligencia de lo que se diga es preferible antes
terminar la exposición de estos temas de acuerdo con lo presentado en este
trabajo, y, así, no será sino hasta el parágrafo final de este sub-capítulo que
aparezca la crítica de las posturas levinasianas.

§4.1 | 244 LA CONVIVENCIA



acepción palabras que de otro modo significarían lo mismo:
otredad y alteridad. A continuación se explica la segunda.

§2La alteridad es la condición de el otro. El otro es, genérica-
mente, parte de lo otro, pero con una característica especial:
tiene motivación [tiene sensitividad | tiene consciencia (que es
sujeta por su entidad)]. Es decir, el otro no es sólo la manifesta-
ción de lo que me encuentra en relación con lo Mío, sino que se
determina como algo más (algo que escapa a la mera objeción
sensitiva). No es sólo el que sea desde sí: todo lo otro conserva
su dimensión entitativa como suya, todo ente se manifiesta des-
de lo que es y no sucede que esa entidad se alcance por lo que
Soy. Lo otro y el otro son, entitativamente, inalcanzables de la
misma manera. La diferencia consiste en el que la otredad de lo
otro se considera sólo por su separación entitativa, mientras
que la alteridad del otro tiene una dimensión más a ser consi-
derada: la existencial. Es decir, todo lo otro es desde sí, aparte de
Mí; pero sólo el que tiene una existencia desde sí puede ser un
otro.

De lo otro me separa la piel mía; del otro, la mía y la suya.
El encuentro con el otro no es, así, genérico; no se da de una

manera amplia ni se extiende a todo lo que me enfrenta, sino
que es individual, tiene que darse con el existente con el que
me enfrento de manera que ése que es sea el que se considere es
su situación, en su sujeción, y en su historia particulares: se ha
de considerar, entonces su existencia1. Con el que me encuentro
es con el otro, con una existencia específica, particular, con la

1. «Afirmar la prioridad del ser con respecto al ente es ya pronunciarse con
respecto a la esencia de la filosofía, subordinar la relación con alguno (que
es un ente) a una relación con el ser del ente que, impersonal, permite la
aprehensión, la dominación del ente (en una relación de saber) subordina
la justicia a la libertad». — Levinas, Emmanuel. 1.I.4. “La metafísica precede
a la ontología”. En Titalidad e infinito. p. 69. Esto significa que es este
“alguno” el Otro en el que se patentiza la eticidad («A este cuestionamiento
de mi espontaneidad por la presencia del Otro, se llama ética» — ibídem,
p. 67) es el único que puede ser considerado éticamente, cosa que una
generalidad impide pues en ella se deja de lado lo situacional y se considera
sólo lo principal. A despecho de los apuntes que se hagan más adelante,
hay que señalar aquí que lo que es para Levinas una consideración ética
aquí se nombra como “consideración de la subjetividad”, pues la ética barca
un plano muy mayor, que no se reserva a lo que es del otro, sino a lo del
mundo (que incluye al otro).

EL ENFRENTAMIENTO CON LO AJENO 245 | §4.2



que está situada de tal manera: que padece esto, que busca
aquello y que huye de eso. El otro, pues, se destaca de lo
otro por su existencia, por su propia sujetividad a su entidad,
porque tiene una motivación y, así, una sensitividad y, así, un
sufrimiento o un gozo.

Empero, por principio, el encuentro con el otro (que es
sensitivo, como ningún encuentro puede dejar de serlo) no
está determinado cualitativamente de una manera distinta que
la de lo otro. Esto significa que el otro me objeta —como
todo lo otro y como lo de Mí— por el mismo contacto por el
que todo lo en la existencia me objeta. No hay una tipo de
percepción especial del otro (como si no se pudiera confundir
un dedo con un cilindro o una fotografía con una persona real)
que lo ponga originariamente aparte del otro y lo lleve a una
consideración distinta.

Lo otro, para llegar a ser el otro, tiene que concebirse como
subjetivo, tiene que buscarse más allá de lo sensible que me
apela y del sentido objetivo que de él se concibe; ha menester
que Yo sepa de su alteridad, que haya incorporado la conside-
ración de su estancia existencial. Esta sapiencia, sin embargo,
ocurre desde el momento mismo en el que sé que ello es
animado, que tiene un movimiento al que no está impelido
por la mera necesidad física, sino porque busca o huye. Así, el
contacto con la manifestación sensitiva del otro —si bien no
distinto cualitativamente del contacto con lo otro— se concibe
a la existencia como subjetivo, se le brinda un sentido que
implica su motivación, su cualidad de sentirme1. Lo que Soy
sabe y, así, concibe que la objeción sensitiva de una silueta, de
un cuerpo humano, o de una voz que me habla, o de una mano
que me toca o de muchas otras innumerables manifestaciones
sensitivas que sólo se pueden desde una motivación implican

1. «La percepción del objeto-prójimo remite a un sistema coherente de repre-
sentaciones, y este sistema no es el mío. Ello significa que el prójimo no es,
en mi experiencia, un fenómeno que remite a mi experiencia, sino que se
refiere por principio a fenómenos situados fuera de toda experiencia posible
para mí» — Sartre, Jean-Paul. 3.I.II “El escollo del solipsismo”. En El ser y
la nada. pp. 298-299. La “remisión” del objeto-prójimo [de la objeción de lo
otro que se sabe como un otro] es lo que aquí se entiende como concepción;
y todo aquello que es referido es la significación de el hecho de que ese
objeto que me enfrenta tiene una sujeción desde sí, tiene “un sistema
coherente se representaciones”: una sensitividad y su concepción.

§4.2 | 246 LA CONVIVENCIA



una subjetividad, es decir, implican que lo que las mueve se
manifieste desde sí, que tiene la capacidad para percibirme y
para concebirme, para juzgarme y, en fin, para concebir lo que
Soy y lo que estoy haciendo.

Es importante aclarar que la alteridad no se refiere sólo a los
humanos, sino a todo lo sensible, a todo lo que tiene motivación
y, por lo tanto, placer y dolor, bienestar y malestar. Los animales
[todo lo animado] también se manifiestan como un otro que
existe desde sí (y no como algo otro), porque sienten lo que
les pasa, porque desean y repulsan, porque sufren, fracasan y
tienen éxito, porque anhelan, porque me miran y me conciben
desde su propio cuerpo, desde la sujeción a su entidad que les
exige sentimentalmente alivio y satisfacción.

Ante la apelación de lo que se concibe como un otro ya se
conoce su determinación sensitiva; no hace falta que cada vez
que vea a un perro tenga que experimentar que se mueve para
conocer que tiene motivación y que siente, sino que eso ya
lo sé, y así —desde esta incorporación— lo concibo. También
habrá un respuesta a la apelación de su presencia; por ejemplo,
si se sabe [si se ha incorporado] que los perros son peligrosos,
se cuidará de no encontrarse con ellos y, de hacerlo, entonces
se cuidará de no provocar en ellos el deseo del ataque o de
disuadirlos de cualquier manera. Se conoce, así, que el otro
tiene una determinación aparte de la mía, y que se atiende a lo
que el acto mío provoque en ella.

Lo otro tiene de sí propiedad* de lo que es, pero el otro tiene
además determinación de lo que es.*

Así, en la concepción del mundo, la sapiencia de la motivación
que acompaña al otro lo encuentra como individual, como en
función de lo que percibe y siente. Pero que esto se conozca en la
existencia no quiere decir que importe para lo que Soy eso que el
otro percibe y siente (eso que el otro existe); aunque bien puede
importar para la determinación mejor de la manera de realizar-
me. Es decir que la sola aceptación y convicción de la alteridad
del otro no basta para que ésta se considere en la determinación
de la actuación. El encuentro con el otro —en la sapiencia de
que es animado— sólo me hace consciente de su motivación y
de su determinación individual al acto, y manifiesta al Yo que
lo enfrenta su concepción; esto es, la pre- y la pro-yección de su
actuar, así como el sentido para Mí de se encuentro (agradable

EL ENFRENTAMIENTO CON LO AJENO 247 | §4.2



o molesto). La concepción de lo que me enfrenta como un otro
no implica la consideración de su alteridad; bien puede ser que
se conciba como un otro pero que se considere como algo otro.
El conocimiento de que el otro se duele y se place no implica
que ese dolor o ese placer sean un motivo para mi entidad,
ni, por lo tanto, que determinen a mi motivación, porque no
aparecen a mi sensitividad, sino sólo su manifestación objetiva.
Sólo cuando {en la consideración} se empata la subjetividad
suya con la subjetividad Mía es posible que lo que al otro hace
de lo que yo hago se torne parte de Mi realización

Pero la alteridad como tal —que se determina por la existen-
cia desde sí de lo que me objeta— no incluye una dimensión
entitativa que radica en esta existencia: la dimensión reflexiva
[especulativa], que es la característica del humano. Hay, pues,
una manera particular de la existencia del otro que se basa en
la concepción imaginativa que, aunque de mucho menor peso
entitativo, permite la puesta ante lo que es propio de mundos
posibles (especulados del mundo que sé-entiendo); es esa carac-
terística la que define otra modalidad del enfrentamiento con lo
ajeno: la humanidad. De esto se habla enseguida.

§ 3 La humanidad es la condición de el humano. El humano
es, genéricamente, un otro, pero con una característica es-

pecial: tiene reflexión [tiene especulación | puede concebir ima-
ginativamente al mundo en su posibilidad]. Es decir que no so-
lamente tiene una motivación ante lo que le pasa, sino que ade-
más se encuentra con la posibilidad del mundo más allá de la
sensitividad, eyecta especulativamente al mundo y a sí mismo
para descubrirlos más allá del ahora en el que están y de la con-
cepción de la actualidad sensitiva.

Análogamente con la alteridad, en la misma concepción del
humano como sensación (con sentido) ya se da el conocimiento
de su humanidad, de su capacidad para concebir imaginativa-
mente y para considerar lo que vive o ha vivido, lo que sabe y lo
que entiende. Desde que se ve a una figura humana se concibe
ella como pensante y se supone en su aparición el encuentro
con una consciencia que me ve y que me conoce por y para más
allá del ahora en el que estamos. Sólo ante el encuentro con
una consciencia tal —incluso la mía propia— se puede sentir
vergüenza u orgullo por lo que se ha hecho; porque se sabe que

§4.3 | 248 LA CONVIVENCIA



su juicio va más allá de la manifestación sensible, que alcanza
mi pasado y mi futuro y que implica toda una dimensión en la
que relaciona el mundo de lo que conoce, en la que el concepto
impera no sólo sobre lo actual, sino igualmente sobre lo que se
especula y lo que se entiende de lo que es1.

Lo otro tiene de sí propiedad de lo que es, el otro tiene además
determinación de lo que es, pero el humano tiene, además de
esto, consciencia de la posibilidad de lo que es él, de lo que es
lo otro y de lo soy yo.

Cuando me enfrento con el humano no sólo sé que desde sí
hay una motivación que actúa y que su existencia es sujetada
por su entidad; además conozco que él tiene de Mí un concepto,
que me piensa más allá de sentirme, que nace desde Sí una
re-representación especulativa que lo apela, en la que lo que él
concibe imaginativamente de Mí le provoca un juicio de agrado
o de molestia [en la que me juzga agradable o molesto]. La
tendencia a ser bueno para los demás [a ser buscado por los
demás] es instintiva; conseguir el afecto de los otros es una de
las maneras en las que se manifiesta el postulado entitativo de
extender la entidad. El encontrarse ante el humano que indefec-
tiblemente me juzga, que me desea o me repulsa —en mayor o
menor grado— apela a mi entidad y es un motivo: las relaciones
cognitivo-motivacionales [existenciales-afectivas] que el otro
humano pueda (pues siempre es incierto cuáles sean) establecer
conmigo se convierten en una motivación para la cual no
hay comprobación posible, como no sean las suposiciones que
surgen a partir de su comportamiento para conmigo (aunque

1. Sartre pone esto de una manera más bien visual, aunque el principio
parece el miso que aquí se anuncia: el reconocimiento de lo que yo le
hago al otro en lo que el otro hace de mí en un enfrentamiento mutuo;
porque la concepción que haga de mí un otro humano no es la misma
que pueda tener un animal sin tanta complejidad conceptiva. Dice Sartre:
«Si partimos de la revelación primera del prójimo como mirada, hemos
de reconocer que experimentamos nuestro incaptable ser-para-otro en la
forma de una posesión. Soy poseído por el prójimo; la mirada ajena modela
mi cuerpo en su desnudez, lo hace nacer, lo esculpe, lo produce como es, lo
ve como nunca jamás lo veré yo. El prójimo guarda un secreto: el secreto
de lo que soy. Me hace ser y, por eso mismo, me posee, y esta posesión no
es nada más que la consciencia de poseerme. Y yo, en el reconocimiento
de mi objectividad, experimento que él tiene esa consciencia.»— 3.III.I “La
primera actitud hacia al prójimo: el amor el lenguaje el masoquismo”. En
El ser y la nada. p. 455.

EL ENFRENTAMIENTO CON LO AJENO 249 | §4.3



bien pueden ser fingidas o circunstanciales). Por esta tendencia
instintiva de ser buscado y querido por los otros, el encuentro
con el humano me mueve por sí misma tomar en cuenta lo él
piense, a no ser igual cuando solo que cuando soy visto por
alguien más: el juicio del humano que me enfrenta siempre
me aparece como constitutivo de mi situación. La adulación, la
complacencia o el disimulo son maneras en las que me muevo
entre los humanos. La aspiración a ser bueno es instintiva —y,
así, puede ser modificada por la historia de lo que Soy—; pero
hay que aclarar que se dice “bueno” en el sentido que se ha
indicado más arriba: el de algo que se busca para la consecución
del bienestar, mas no en su sentido moral de benevolente (que,
dicho de paso, es una aspiración que se deriva de ésta, pero no la
misma). La aspiración a ser buscado, a que los demás deseen mi
presencia y estar Yo consigo, a agradar a los demás, es instintiva
porque eso representa una mayor potencia de lo que Soy1.

Pero en el enfrentamiento con el humano no sólo se juega el
juicio de él sobre mí, sino que también es un motivo para mi
entidad, de mi realización. Es decir, que también hay un juicio
Mío sobre el humano cuya presencia me enfrenta, también pue-
de él ser agradable o repulsivo para mí, también puedo desear
estar con él o repulsarlo. Y este juicio es igual que el de todo
lo que me enfrenta; se determina por lo que Yo sé, y por lo que
entiendo de lo que me ha apelado antes de la misma manera en
la que lo hace ahora al humano que me apela. Las posibilidades
de la satisfacción del deseo o de la repulsión que el humano me
cause son —por un lado— la violencia o —por otro— el conver-
tirme Yo en un motivo de deseo o de repulsión para él. Pero con
la violencia no se consigue cabalmente satisfacer ni mi deseo ni
mi repulsión del otro humano, pues aun con ella la convicción
desde sí hacia Mí puede continuar repulsando‍ o deseando mi
presencia. Puede que, si lo deseo, trate de violentar su entidad,
de hacer que tenga una repulsión a las consecuencias de no

1. Esta aspiración instintiva bien puede ser modificada en la historia de lo que
Soy, por lo que sé-entiendo del mundo. De hecho, la tendencia filosófica
implica el encontrarse mejor en el mundo, el ser más bueno, pero sin tomar
como parámetro lo que los demás juzguen, sino la verdad misma de lo que
es y de lo que Soy. Vivir correctamente conforme a la realidad de lo que es,
es la aspiración filosófica-ética por excelencia (un estudio ético que no bus-
que esto no puede llamarse filosófico; no, por lo menos, existencialmente
filosófico, aunque metódicamente lo parezca).

§4.3 | 250 LA CONVIVENCIA



complacerme mayor que la repulsión a mi complacencia, o que
las condiciones físicas le imposibiliten estar de otra manera,
pero esto no indica que su juicio haya cambiado; su convicción
permanece siendo con él y alejada de cualquier posibilidad de
manipulación desde Mí. Para convertirme en un motivo de su
deseo o de su repulsión, de manera recíproca a lo que él es
para mí, tengo que agradarle o que molestarlo, pero esto tiene
que contemplar su interés y su manera de ser, la forma en la
que el humano que deseo o que repulso se realiza, qué es lo
que considera, cuál es su motivación y, entonces, apelarla con
lo que la satisface o con lo que la niega, todo lo cual es tan
complejo, cuan complejas son las personas en el mundo, pero
lo que se quiere destacar aquí es que ante el humano la relación
es distinta, que tiene que serlo por su capacidad reflexiva, y que
el trato tiene que implicar esa reflexividad, por muy pobre que
nos parezca, por muy despreciable que sea el tener que acudir
a su consideración, es necesario cada vez, pues ahí está: no
la suposición de que otro es estúpido nos exime de saber que
en su consciencia estoy siendo juzgado, que está eyectándome
en mi temporalidad y en mi subjetividad. A menos que se
tenga el poder para violentar la entidad del otro para que
satisfaga nuestra motivación, para que realice lo Mío, lo que
pretendo de lo ajeno a mí, lo que necesito como una demanda
entitativa, la consideración de mi actuación ante los demás
debe tomarlos —aunque poco— en cuenta; y es imposible que
el Yo-ente —humano como es— posea la fuerza suficiente para
violentar a otro humano, puesto que la violencia nunca alcanza
lo que persigue: la entidad ajena; aunque puede manipularla
de manera indirecta por la modificación de la existencia, por el
convencimiento, por la coacción, pero siempre con el concurso
de lo que el otro siente y de lo que juzgua.

El enfrentamiento con la humanidad no es, pues, una apela-
ción solamente; es una relación, pero no una que se caracterice
primordialmente por la inter-acción bruta [por la incidencia
franca de mi acto en su entidad y viceversa], sino que es,
más bien, inter-existencial. Pero esta relación no implica una
comunicación —compartir lo mío para que sea lo suyo— directa
entre mi existencia y la suya; no es posible que el otro humano
exista lo que existo ni al revés; cualquier comunicación debe
darse por una mediación a la que ambos tengamos acceso, de

EL ENFRENTAMIENTO CON LO AJENO 251 | §4.3



manera que lo que Soy llegue a lo que el otro-humano es, pero
no por una comunidad (o comunización) de mi entidad con la
suya, sino manifestando lo de Mí en la realidad —«la misma
para todos»— desde donde él la pueda tomar y hacerla suya.
De esto se tratará en el siguiente capítulo; pero antes caben
algunos apuntes sobre la concepción levinasiana de la alteridad
(siempre y sólo en relación con lo aquí dicho).

§ 4 En Totalidad en infinito, Levinas lleva cabo una descripción
del encuentro con el otro que conviene tomar en cuenta en

algunos de sus puntos y confrontarla con lo que aquí se dice. Ya
que no se trata de un trabajo sobre Levinas, no se espere una
descripción detallada de sus planteamientos, aunque sí lo sufi-
ciente para que se entiendan en el contexto de la interpretación
que aquí se propone de tal relación. Ya que todas las citas refie-
ren al mismo libro, por eficacia del espacio se colocará a las re-
ferencias de página entre paréntesis y en subíndice enseguida
de la cita y no en una nota al pie (la ficha del libro se hallará en
la bibliografía).

Para Levinas hay básicamente dos maneras de enfrentarse
con lo ajeno: la de encontrarlo como lo otro o la de encontrarlo
como lo Otro; «Lo otro se ofrece o se niega a la posesión,
pero lo Otro pone en duda su posibilidad» (p. 62); la posesión
es la manipulación, la posibilidad de hacer con algo lo que mi
libertad me dicte. Lo otro es, pues, lo fenoménico (lo que existe,
lo sensible) mientras que lo Otro es lo nouménico (lo que me
trasciende, lo que escapa de Mí). Así, la alteridad es caracteriza-
da por la trascendencia de lo otro a lo mío. No hay manera en
la que se pueda considerar el contenido de lo Otro, sino como
la pura trascendencia de lo que existo: «La trascendencia […]
tiene esto de notable: que la distancia que expresa —a diferencia
de toda distancia— entra en la manera de existir del ser exterior.
Su característica formal —ser otro— es su contenido. De suerte
que el metafísico y lo Otro no se totalizan. El metafísico está
absolutamente separado» (p. 59). El metafísico es el que intenta
superar esa manifestación sensitiva en la que consiste lo otro
para alcanzar lo Otro.

Para Levinas, entonces, lo otro corresponde con la objeción
sensitiva de la entidad ajena, mientras que lo Otro estaría en el

§4.4 | 252 LA CONVIVENCIA



origen desde sí de esa manifestación, el cual es incontenible en
lo que me llega a la existencia (es insensitivo). La trascendencia
de la que habla es la de lo ente a lo existente en mi existen-
cia. Pero aún así se tendría la manifestación de que hay un
fundamento que se me escapa; se revela en la existencia propia
el hecho de que hay un fundamento de lo que me enfrenta
que está más allá de toda manifestación y de todo encuentro
posible. En el entendimiento que tengo de lo otro, y sólo por
la fundación del sentido que yo tengo de ello se me revela que
hay un fundamento inaccesible de aquello que me enfrenta, el
cual no se me puede dar en los términos en los que se me da
esta sensación a la vista o al oído o al tacto… hay algo más
allá, algo con lo que la relación se da, pero —desde la existencia
propia (separada, para Levinas)— no de manera directa. Pero
la raíz fenomenológica levinasiana no permite que se llegue a
una mayor comprehensión de la interacción con lo real y con
el mundo. Es decir, que sólo se permite el estudio en tanto que
aparece de la figura de la alteridad, por un lado; por otro, la
alteridad que se encuentra más allá de la apariencia no puede
sino determinarse como otro “en lo de sí” que trasciende al “en
lo de sí” mío, pero que cabe esperarse que se comporte de la
misma manera. Esto se explica mejor si tomamos en cuenta la
siguiente referencia.

Pero el Deseo y la bondad suponen concretamente una relación en
la que lo Deseable detiene la “negatividad” del Yo que se ejerce en
el Mismo, el poder, el dominio. Esto que, positivamente se produce
como posesión de un mundo en el cual yo puedo hacer regalos
al Otro, es decir, como una presencia frente a un rostro. Pues la
presencia frente a un rostro, mi orientación hacia el Otro no puede
perder la avidez de la mirada mas que mudándose en generosidad;
incapaz de abordar al otro con las manos vacías. Esta relación por
encima de las cosas en adelante posiblemente comunes, es decir,
susceptibles de ser dichas, es la relación del discurso. El modo por
el cual se presenta el Otro, que supera la idea de lo Otro en mí lo
llamamos, en efecto, rostro. Este modo no consiste en figurar como
tema ante mi mirada, en exponerse como un conjunto de cuali-
dades formando una imagen. El rostro del Otro destruye en todo
momento y desborda la imagen plástica que él me deja, la idea a mi
medida y a la medida de su ideatum: la idea adecuada. No se ma-
nifiesta por estas cualidades sino καθ᾽αὐτό. Se expresa.— p. 74.

EL ENFRENTAMIENTO CON LO AJENO 253 | §4.4



El rostro y su expresión “desde sí (καθ᾽αὐτό)” manifiestan con
claridad que lo que se haya detrás es algo que pertenece a un
ámbito distante de y trascendente al de mi existencia; pero de
qué clase de ámbito se habla se clarifica en lo que le sigue:
La relación con el Otro (la presencia frente a un rostro) es
la relación del discurso. Es en el discurso en el que yo me
regalo al Otro, es la bondad en la que lo considero, más allá
de su plasticidad (metafísicamente), como un ámbito que se
manifiesta propiamente y no es subsumido o “negado” por el
poder y el dominio del Mismo. Pero que la relación con el otro
sea sólo discursiva significa que el Otro (con mayúsculas) ha
de ser humano. La alteridad a la que se refiere Levinas como la
experiencia absoluta es —en los términos de este trabajo— una
alteridad existencial. Este καθ᾽αὐτό significa desde su propia
existencia; la expresión discursiva mía en la que me doy al
otro —y por la cual lo reconozco como Otro— y la expresión
discursiva del Otro conforman esa relación y «la experiencia
absoluta no es desvelamiento sino relación» (p. 89).

Hay que ver, pues, lo que esto significa para el planteamiento
que se expone en esta tesis.

Ha de quedar claro que a lo que Levinas se refiere con “lo
otro” es la objeción sensitiva de lo allende en tanto que “lo
Otro” es la humanidad que funda la presencia del otro humano
ante mí (y es el discurso la experiencia única por la que se
puede encontrar ese Otro). Respecto del primer tratamiento {el
de lo otro} no hay —con respecto a lo que aquí se plantea— más
que una diferencia acaso terminológica (como en el uso de la
palabra “posesión”) pero, en general, no hay una significativa.
Empero, en tratándose de “lo Otro”, hay una observación que
no puede dejar de hacerse: Levinas desestima —lo que lleva a
una confusión— los niveles en los que se puede dar el enfrenta-
miento de lo ajeno con lo que existo. Bajo el mismo concepto de
lo Otro incluye la otredad, la alteridad y la humanidad tal como
se han establecido supra. Es verdad que, en el mismo desarrollo
de la explicación queda dicho que la humanidad comprehende a
la alteridad y que ésta comprehende a la otredad; pero precisa-
mente la clarificación de estas diferencias es la que permite una
explicación más amplia de la configuración de la vivencia: es
verdad que la humanidad del otro se me da alejada, inaccesible
y trascendente, y que puede provocar un Deseo metafísico,

§4.4 | 254 LA CONVIVENCIA



pero tal trascendencia y tal impulso por encontrarse con lo que
funda esa sensitividad no son exclusivos de la humanidad, sino
que es ésta en la que alcanzan una motivación más grave.

El deseo que busca —sin jamás conseguirlo— trascender la
sensitividad en la que sólo se me muestra lo ajeno de mí y llegar
a ser con lo ajeno no es privativo de la humanidad. Hay, desde
luego, el deseo de alcanzar la entidad —la mera entidad— de lo
otro inanimado, de lo del mundo en tanto objetivo, que desea
ser con lo ente otro en general, que participa del embeleso
por lo que se manifiesta —también desde sí— en las fuerzas
naturales, en los elementos, en la regularidad inalcanzable
desde su fundamento de la vida: la metafísica no es sólo —como
pareciera que pretende Levinas— hacia la existencia del otro;
también la es hacia lo meta-físico de lo meramente físico, de las
propiedades y de las manifestaciones que puedo manipular. El
deseo del conocimiento (la φιλοσοφία, en su sentido etimológi-
co), el afán por encontrar lo que determina el ser y no el no ser
del mundo: eso no es una búsqueda utilitaria, no es una afán de
posesión: es también un intento de encontrar a lo otro καθ᾽αὐτό
y a dejarlo que se me manifieste, porque estar ante una caída
de agua también implica que se expresa la gravedad, la impe-
netrabilidad y también se puede concebir al fundamento de ello
como existente, también puede ser un rostro. Y si esto es así con
lo otro, con el otro lo es aún más notorio: la sola posibilidad de
la empatía y de la compasión hacia los animales es prueba de
que éstos son considerados más allá de las relaciones objetivo-
perceptivas, más allá de la posesión y del uso; también con ellos
se busca una relación con lo absolutamente trascendente de sí:
también su mirada, también sus lamentos y sus movimientos
expresan lo de sí (y sin el recurso a lo discursivo). La intuición
[el conocimiento intuitivo| la sapiencia] de que ellos son sujetos
de su propia entidad también mueve a ser obsequiosos para
consigo; a entregarles tal vez no una palabra —aunque también
una palabra: a los animales también les obsequio lo de mí en mi
discurso— sí una caricia, un juego; la alteridad puede llevarme
a donar mi tiempo [mi vivencia | mi estancia] para ella, a
dedicarme para conseguir del otro su mejora existencial.

La particularidad discursiva de lo humano y, en general,
su dimensión reflexiva lo coloca en un plano en el que se
intensifica más este deseo, pero también la repulsión metafísica

EL ENFRENTAMIENTO CON LO AJENO 255 | §4.4



por el otro: la pretensión de la violencia que tampoco espera
ni se atiene sólo a las consecuencias perceptivas del mal hecho
al otro, sino que pretende su mal en tanto que sí mismo; que
busca arruinar [llevar a la ruina] la existencia ajena con el
único afán de que sufra, sin consecuencia práctica. Si bien este
afán consiste en una negación de lo que el otro es desde sí, no
niega que lo es {un otro}: afirma su existencia desde sí para
luego negar la realización de su motivación, de la busca que lo
determina en su estancia.

Para Levinas el Deseo de lo Otro comporta un sentido
eminentemente ético: no se puede Desear sin al mismo tiempo
afirmar la libertad y, en general, el postulado entitativo del otro:
“el Deseo y la bondad suponen concretamente una relación en
la que lo Deseable detiene la ‘negatividad’ del Yo que se ejerce
en el Mismo, el poder, el dominio”. Esto es, no puede haber
Deseo sin que se suspendan las consideraciones efectivas de
lo —por decirlo de alguna manera— físico y se intente alcanzar
lo que —por inalcanzable— representa un esfuerzo que se agota
en el intento mismo. Dice el filósofo lituano que

La ética, en la que el Mismo tiene en cuenta al Otro irreductible, de-
pendería de la opinión. El empeño de este libro se dirige a percibir
en el discurso una relación no alérgica con la alteridad, a percibir
allí al Deseo, donde el poder, por esencia asesino del Otro, llega a
ser, frente al Otro, y «contra todo buen sentido», imposibilidad del
asesinato, consideración del Otro o justicia. — (p. 71)

Levinas, con la misma carga eminentemente ética con la que
entiende el Deseo, entiende también el discurso (éste sin nece-
sidad de las mayúsculas que lo distinguirían de otro sentido no
trascendente) y, así, le otorga una condición privilegiada en el
establecimiento de una relación con lo Otro. Tal privilegio, si
bien se puede pretender tal por la característica particularmen-
te expresiva de la palabra, no es, como Levinas la piensa, la
experiencia absoluta que es relación. Al respecto, véase infra el
apartado sobre “El diálogo” (pág. 252ss.).

§4.4 | 256 LA CONVIVENCIA



CAPÍTULO V

La comunicación

De la posibilidad de lo común

§1La soledad es el estatuto ontológico ineluctable. Yo soy
aparte de todo lo demás; todo lo ente permanece siendo sí y
es imposible que alcance una entidad ajena. Lo que Soy no pue-
de ser llevado a otro, ni lo propio de otro puede traerse a lo de
Mí. No hay una comunidad entitativa; no hay encuentro con lo
otro en tanto ente, ni hay manera alguna de concebir que así
fuera; no hay fusión y, de haberla, la entidad que surgiera sería
distinta de lo Mío y de lo otro que nos alcanzáramos.

El compartir lo Mío con lo de otro —ya se ha visto— es
imposible: Lo que no hay dentro de Mí —aunque sea como
conocimiento— no me existe, y no hay posibilidad ninguna de
que lo note. Mi soledad ontológica es absoluta.

Empero, en la dimensión existencial de lo que Soy se supera
—por el conocimiento— la eterna actualidad de lo entitativo; se
abre lo que Soy para que me alcance lo otro. Pero esa apertura
no deja que lo ajeno penetre en lo Mío, ni lo pretende; pretende
sólo conocerlo para determinar su movimiento, para mejor

257



conservarse siendo que en la impasividad inconsciente y pobre
de la petrificación. Es como abrir una pequeña ventana en una
inmensa habitación de gruesos muros y de obscuridad, pero esa
ventana no es para que entre lo de afuera, sino para notarlo,
para enterarse de su actuación por lo que llega a la ventana
de lo otro; una ventana, por cierto, con un vidrio inamovible
completamente determinado desde dentro, en el que las som-
bras que se reflejan manifiestan lo que afuera pasa y así, viendo
sombras, se debe encontrar lo que lo otro hace. Algo así, al fin,
es la consciencia [existencia].

En tal existencia se abre lo que Soy para que lo otro lo penetre,
para que lo otro afecte su entidad; afección que es mínima para
lo que Soy, pero que lo es todo para lo que existo. El acto
sensitivo es la fundación de la consciencia: el Yo-ente recibe de
lo otro lo que le toca, lo que lo afecta en tanto adecuado a su
sensitividad; pero lo que determina tal es la capacidad receptiva
del cuerpo que Soy. El contacto de mi entidad con lo otro es
posible sólo en tanto que lo otro que le llega corresponde con su
capacidad para recibirlo, si puede excitar la facultad excitable,
y aún más, esa capacidad no es como tal de recibir el ente otro,
sino de resentir los efectos que su manifestación provoca en lo
de Mí: es el toque de Midas, que todo lo convierte en lo que
busco. Así, lo que Soy se permite una violación mínima en aras
de conocer lo del mundo y de conocerse él en lo del mundo,
pues la misma sensitividad es ya apelante al Yo en tanto que
lo viola sensitivamente y se encuentra con su entidad; en el
acaecer mismo, como consustancial a lo sensitivo, se dan la
determinación placentera y dolorosa, la concepción, etcétera.

Pero tampoco se piense que es la dimensión existencial la que
comuniza lo de Mí con lo ajeno, pues lo que en ella aparece es el
conocimiento mío de lo otro que me enfrenta, no la entidad de
lo que es, y ni aun toda su manifestación —para mí— sensible,
pues la percepción que me toca todavía depende del ángulo en
que lo vea, de la posición de mi oído, de la cercanía de mi piel
con su superficie, etcétera. No es —no puede ser nunca— que el
conocimiento que tengo de lo otro sea común con lo que el otro
tiene de sí como sí, ni con lo que conoce de sí mismo; lo que
hay en mi consciencia no puede comulgar con lo que hay en la
realidad, aunque el conocimiento se derive de su manifestación
{de lo real} hacia Mí. No es la existencia el lugar en donde

§5.1 | 258 LA CONVIVENCIA



se comunica lo otro conmigo, pero sí es en donde ocurre la
comunidad, hasta donde ésta es posible.

Comunicarme con lo ajeno o lo ajeno conmigo no es llevar
lo Mío a lo de otro, ni al revés: es poner lo que se me da
sólo intensivamente en un lugar común, desde donde pueda
darse a algún otro distinto de Mí: la realidad. En efecto, la
realidad en la que me muevo es compartida por todo lo ente y,
consecuentemente, por todo lo animado. Lo ente entre lo que
anda todo lo ente es lo mismo, pero eso no quiere decir que lo
que nos enfrenta sensitivamente sea lo mismo: lo que le llega
a cada uno es la manifestación que le toca de lo real y bajo
las condiciones sólo bajo las cuales le es posible el contacto; lo
que llega sensitivamente a fundar mi consciencia —y la de cada
uno en cada caso— es, entonces, dependiente de mi situación.
Pero este sitio no sólo se define por el lugar en el que estoy, ni
por lo que esté pasando ante Mí: Mi sitio es lo que tengo de
Mí en cada momento, como una totalidad existencial, el estado
particular aquí y ahora de lo que Soy —y, por lo tanto, de lo que
existo—. Es decir, que se trata de todo lo que en este momento
conozco [lo que ocurre a mi consciencia]1 y que depende de lo
que me objete sensitivamente y de su concepción. La situación,
pues, también depende del estado de mi motivación, de lo que
mi entidad responda por lo que le apela —y por esto mismo— de
las instancias [lo instinto-instituido] de lo que Soy.

Entonces, que la realidad sea común a todos no quiere decir
que se esté entre lo mismo o ante lo mismo (aunque sí se es entre
y ante la misma realidad); la propia individualidad del Yo-ente
hace imposible que se ocupe la misma perspectiva entitativa
que otro. El encuentro posible de cada ente animado con lo
que le toca entitativamente —ya se ha dicho— lo determinan su
propia capacidad sensitiva y las instancias de su entidad; así, si
ha de ser posible que alguna ocurrencia de mi consciencia ocu-
rra en alguna ajena, esto tiene que pasar por sensitividades y
concepciones semejantes; entonces, es precisamente a partir de
aquí que se ha de comenzar a buscar lo que podría entenderse

1. El conocimiento es lo en la consciencia cada vez; esto es, lo objetante
sensitivo más su concepción. Y en ésta se ven involucradas las instancias
de sapiencia y entendimiento que he incorporado y aprendido, pero éstas
no comportan en su naturaleza la permanente presencia en la consciencia,
sino su restitución a ella ante la apelación que los invoque.

LA COMUNICACIÓN 259 | §5.1



por comunidad. La realidad funge así como el vínculo de
comunicación [como el medio que comuniza [comunica]], y
esto no por el hecho mismo de encontrarse ahí el Yo-ente entre
los otros entes con los que se busca comunicar, sino porque lo
que él realiza en ella es capaz de apelar —algo que de lo que la
consciencia como tal es incapaz— a los entes que tienen sensi-
tividad; si bien esto no puede darse de la misma manera en la
que a Mí me apelaba, sí puede descifrarse por ellos [concebirse
desde sí] con un sentido que puede ser muy semejante. Dado
que el acaecimiento del sentido es la conjunción de varios actos
de mi entidad —y sin entrar en los detalles que más arriba ya
se expusieron (cfr. supra, “El conocimiento de lo que es”)—, se
puede decir que lo que permite la comunidad de sentido es
tener una situación semejante, y que entre más semejante, más
común resultará lo que se vive.

Así, la comunicación es la comunidad de las vivencias, y
lo que permite esto es la comunidad de la vitalidad [de la
condición general de vivir]. Existe, para lo vivo, una semejanza
{que comuniza} de la vida suya; algunas más semejantes entre
sí que las otras, como la condición de la vida es más seme-
jante para los mamíferos entre sí que para un mamífero con
cualquier un reptil y todavía menos de éstos con un crustáceo;
pero mayor si se trata de todos los mamíferos carnívoros y de
éstos entre todos los caninos, etcétera. Así, lo instinto en el
cuerpo que Soy determina mi especificidad entitativa pero, a
la vez, la semejanza de esta disposición corporal [disposición
entitativa] comporta una semejanza de facto en la vitalidad de
entes que, siendo distintos, tienen entidades semejantes. Esta
semejanza de las determinaciones vitales hace al menos posible
una cierta comunidad de vivencias. Lo que se vive es lo que se
existe, todo lo que acaece al Yo en la consciencia (percepciones,
sentimientos, deseos, repulsiones, dolores, placeres). Pero todas
las vivencias se refieren a lo que en un momento dado se viva;
es decir, que implican a todo lo que se percibe, se siente,
etcétera y a la forma en que esto se conciba. Así, si se toma a
la mera objeción sensitiva [al contacto de lo otro con lo Mío],
es casi imposible que la composición de colores, se sensaciones
táctiles, de sonidos, olores, sabores, además de los sentimientos
que se manifiestan intensivamente a mi existencia sean entre sí
tan semejantes; pero no es esto todo lo en la consciencia, sino

§5.1 | 260 LA CONVIVENCIA



que lo que se toma en cuenta y que veraderamente permite la
comunidad de alguna situación vivencial es el sentido que se
dé a lo sensitivo. Esto es, por ejemplo, que a pesar de la muy
diversa composición de colores que implica el ver un árbol
desde distintas perspectivas, es el sentido que me descubren
esos colores como un árbol y a sus manzanas como manzanas y
como comestibles, etcétera el que permite que pueda ser común
la vivencia mía y la de otro ente hambriento que nos topamos
con el árbol y no el hecho de si él siente la rugosidad de su
tronco y yo la suavidad se sus hojas.

El acaecimiento del sentido se da por el concurso principal
de dos factores: la sensitividad y la respuesta de las instancias
de mi entidad ante ellas. Entonces, entre más semejantes sean
ambos en una situación, más común es lo que se vive. Tal
comunidad no necesita darse en el mismo momento ni en el
mismo tiempo; es posible que el enfrentamiento con algo se-
mejante provoque de alguno con instancias vitales semejantes
una vivencia común, como sucede con el θαῦμα filosófico que
es condición indispensable del pensar el mundo por lo que es
y de la afición a la verdad que podría saciar la necesidad que
se hace evidente por él.

Entonces, la primera de las condiciones para permitir lo co-
mún son instancias semejantes; la segunda, el enfrentamiento
con algo semejante. Las estructuras vitales instintivas de mi en-
tidad y las del otro son la base sobre la que es posible tener una
vivencia común; el hecho —por ejemplo— de tener la misma
capacidad sensitiva [los mismos sentidos] de que lo que duele
y lo que place estén determinados de manera similar y de que,
en principio, la determinación del bienestar que se busca sea
la misma, permite que lo que se va más adelante incorporando
funcione aún sobre la misma estructura y que, así, el conoci-
miento de lo que Soy en mis determinaciones básicas abona al
conocimiento de las determinaciones básicas del otro. Al final,
la comunidad de facto instaurada por la semejanza biológica se
alza sobre las diferencias que puede haber. Empero, mientras
que en el ámbito entitativo no hay una diferencia mayúscula,
en el ámbito existencial —en el que se encuentra en cada ahora
sólo lo que le viene de la sensitividad y de la concepción
producto de las instancias entitativas— es en donde cobra gran
relevancia lo que ha quedado en mí de lo que he sido, pues es

LA COMUNICACIÓN 261 | §5.1



así —históricamente— que se determina la manera en la que se
manifiesta esa entidad en el fondo tan semejante.

A pesar de que la gran mayoría de lo que Soy es, por el
instinto, común a lo que es el otro (el otro humano, principal-
mente), las diferencias en las capacidades instintas (que inciden
directamente en la fundación conceptiva de la consciencia) co-
bran una gran relevancia al momento de concebir el mundo que
me toca y de determinarme, por consecuencia, para conseguir
el bienestar de mi motivación. La diferencia en la manera en la
que concibo lo que me toca, en la que lo que sé y lo que conozco
de lo allende y de lo aquende me importan, la capacidad del
ingenio [la capacidad de eyectar —así sensitiva como imagina-
tivamente— lo que me apela en su concepción], etcétera son
determinantes en la manera en la que busco mi realización. Es
decir, que si bien el postulado entitativo hacia el bienestar y la
capacidad sensitiva son el basamento sobre el que se desarrolla
toda mi actuación, la consideración de los motivos depende de
capacidades muy específicas y, sobre todo, de la historia de
lo que he sido, por lo que las diferencias en éstas, aunque
no tengan una gran importancia en la entidad como tal (pues
seguiremos siendo humanos, finitos, deseantes, etcétera), sí
establecen una manera significativamente distinta de existir.

En los animales, difícilmente —a menos que se haya hecho
vivir de una manera completamente ajena a la de su hábitat
natural— hay un cambio respecto de las instancias de los demás;
la determinación de su realización es muy semejante a las de
todos los de su especie porque domina más el instinto que la
historia, porque lo que sabe [lo que ha incorporado] le viene
casi todo del ejercicio de la realización del movimiento que
ya-sabía [que ya estaba incorporado] de manera innata, por lo
que, principalmente, se refiere a la mejor forma de conseguirlo.
Quizá sólo los que tienen muy constante contacto con el
humano reciben —a veces a propósito, por el adiestramiento; a
veces sólo porque están cerca— vivencias ajenas a la manera en
que les impele su motivación a realizarse.

Es en el humano en el que es muy notoria la variación de
su manera de realizarse por su historia. Lo que sus vivencias
le han enseñado y lo que ha ejercido con éxito o con fracaso
es lo que ahora determina lo que le enfrenta como motivo o
no. La dimensión especulativa de la existencia —característica

§5.1 | 262 LA CONVIVENCIA



determinante del humano— re-representa a la consideración de
lo que Soy no sólo lo que en este momento pasa, sino al mundo
que conozco en las pre y pro-yecciones de su posibilidad. Así,
la categorización y el juicio [la concepción] de lo que objeta
a lo que Soy no se detienen en lo sensitivo actual, sino que
apelan a la historia de lo mío; pero la misma capacidad reflexiva
y también el pensamiento [la palabra como objeción sensitiva
sólo desde mí] han propiciado que lo incorporado-aprendido lo
sea de una manera mucho más específica y que, por lo tanto,
los conceptos extiendan su apariencia [aparecimiento] más allá
de lo que me afecta ahora. Se va creando así, también por la
palabra (que objetiva acústicamente lo que antes sólo acompaña
a la apelación sensitiva como determinación de su apariencia),
una manera más abarcante de concebir —y, por tanto, de aplicar
los conceptos— lo que me pasa [lo que vivo ] y de determinar
lo que es o no motivo de mi motivación; al mismo tiempo, el
hecho de poder considerar ante lo Mío lo que haya o habrá de
pasar o lo que esté pasando en otro lugar, etcétera, manifiesta
muchos más motivos a mi motivación, lo que provoca una
ponderación de todos ellos a los que atienda para que se incline
hacia uno de ellos, a pesar de renunciar a otros y de afligirse por
eso o de tener que aceptar algo repulsivo para alcanzarlo1.

La historia de lo vivido, así acompañada de la capacidad
reflexiva, va conformando las instancias de lo que Soy de
manera muy particular dependiendo de cada uno. Hay, desde
luego —sobre todo entre los que viven en una misma sociedad
y que, por lo tanto, comparten un gran plexo de experiencias—,
concepciones que son muy semejantes entre las personas, ma-
neras de desarrollar su estancia en el mundo muy semejantes,
motivaciones que buscan casi lo mismo cada vez. Esto es muy
frecuente sobre todo en tratándose de personas que no atienden
a la consideración de la verdad por sí mismas, sino que la
reciben de quien les hable; es decir, de personas que forman sus
determinaciones conceptivas de la relación de conceptos con

1. Aunque, por supuesto, el peso ontológico de lo presente sensitivamente es
mayor que lo que se encuentra representado imaginativamente y tiene, por
lo tanto, una fuerza mayor de apelación para la motivación, lo que explica
que muchas veces —las más, quizás— se desdeñe un mal menor o bien
mayor en aras de lo inmediato. Pero, para quien pueda abstraerse de la
actualidad sensitiva, la consideración de lo imaginado será más atendida y,
así, podría ser que el motivo especulado pese más que el presente.

LA COMUNICACIÓN 263 | §5.1



más conceptos y no de conceptos con las vivencias históricas
de la verdad de lo que se afirma y que, por lo tanto, sus
concepciones vienen sólo de palabras, sin que haya una sola
situación vivencial que las refiera a la comprobación efectiva
de que así es. Esto es el caso de la mayoría de las personas,
que simplemente se adaptan a lo que se les da de la mejor
manera en la que esto les permita satisfacer su permanencia y
su supuesta extensión.

Así, dos personas que compartan las categorías determinan-
tes de su vivencia y, en general, los juicios de lo que eso sig-
nifica para su motivación tendrán, ante una objeción sensitiva
semejante (por el sentido que se concibe de ella), una vivencia
semejante; es decir común, hasta donde esto es posible. Enton-
ces, la comunidad no es en cuanto tal lo que la consciencia
percibe de lo otro, pero sí es el tener un estado de consciencia
[una vivencia] común ante lo mismo. Puede decirse, entonces,
que dos personas están más cerca la una de la otra por cuanto
más se asemejan sus instancias, aunque la distancia ontológica
es siempre irremontable.

De esta manera, también se puede afirmar que quien no tiene
conceptos harto semejantes a los de los demás está más solo
todavía, incomprendidamente solo; es decir, que su actuación no
puede ser comprendida por los demás, pues, al no determinarse
a partir de la misma generalidad motivacional, no es reconocida
por ellos o que la suposición de los motivos que a ellos los
harían actuar así sólo confunda y haga más incomprensible el
acto. En todo caso, aunque llegue a ser entendida, su actuación
permanecerá incomprendida para quien no comparta la sapien-
cia que lo determina a ella. Así, quien no comparte las más de
las instancias entitativas que determinan su actuación no tiene
con los que lo acompañan cercanía, sino sólo yuxtaposición
física. Consecuentemente, lo que ex-prese de su entidad no
encontrará quien lo des-cifre de la manera en la que la ha dicho,
y tal vez sólo encuentre refugio con los que en el pasado han
dejado constancia escrita de que también pensaban en lo que él
piensa y que también se sintieron solos con los de su tiempo.

La expresión de lo Mío es poner en la realidad la manifesta-
ción sensitiva de lo que me es propio [una realización de lo que
Soy] para que encuentre la sensitividad del lo ente {de lo ente
otro, pero también del Yo-ente}, para que hiera su consciencia

§5.1 | 264 LA CONVIVENCIA



y así manifieste a lo suyo lo de Mí, por el acto en el que ha
quedado plasmado en lo real. Expresarse hacer manar lo de mi
existencia al mundo efectivo para que ahí los demás puedan
tener la objeción sensitiva común, y queda en espera solamente
de instancias semejantes para que entiendan lo de Mí.

Expresar algo es sacarlo de lo aquende y depositarlo allende,
en la realidad en donde el otro, e incluso yo mismo, podamos
alcanzarlo sensitivamente, en la manifestación material de la
realización de lo en mi entidad, del establecimiento de mi
situación eyectada en mi existencia en el efectividad del mundo
que es, y que nos apela a todos.

La expresión

§2El diá-logo es una forma de la expresión que consiste en
manifestar sensitivamente el sentido de una concepción co-
mo λόγος [como palabra]. Ya más arriba se había dicho que el
διά del diá-logo significa al acto por el que se pone sensitiva-
mente [por el que se designa] el sentido de lo que se concibe y
la sensación que se asocia con la palabra que se dice. La palabra
es una evocación asociada a sentimientos, es una manifestación
intensiva de lo que Soy que —cuando se posee un lenguaje—
tiene tal familiaridad con la palabra que se le manifiesta desde sí;
de la misma manera en la que acaece un sentimiento como con-
tacto de lo que Soy a lo que existo, así se da a mi existencia la
palabra, como un impulso por alcanzar la representación que
con ella se convoca, con la diferencia de que el deseo de la pala-
bra se sacia en su mismo aparecer, pues la objeción sonora que
la constituye se alcanza desde Mí; es decir, que la designación de
lo que manifiesto motivacionalmente se convierte en un movi-
miento intensivo y el acto del habla se incorpora como una ma-
nifestación más de lo entitativo a lo existencial. Cuando este lo-
gos —que mana de la entidad— se queda en la inefectividad de
la consciencia [cuando permanece como evocación intensiva]
entonces se trata del pensamiento; de otro modo {cuando se po-
ne entre lo real como sonoridad} es —más propiamente— un diá-
logo. Sobre lo primero se trató con más detalle en el apartado
de “La palabra – el pensamiento” (véase: pág. 104ss); lo segundo
es el tema de este capítulo

LA COMUNICACIÓN 265 | §5.2



Cuando se habla a lo allende lo Mío, el diá del diálogo
consiste no en pasar desde mi entidad hasta mi existencia, sino
del cuerpo que Soy hasta lo real, hasta manifestarse acústica-
mente y ponerse dispuesto a que lo escuche quien quiera y
quien pueda hacerlo; es decir, que se trata de colocar al logos
como objeción para la sensitividad del otro para que lo reciba,
para que le llegue y que pueda encontrarse con lo que concibo
desde mí y, en algunos casos, tal como lo concibo, pues siendo la
palabra tan familiar a mi entidad hace las veces de sensitividad
franca entre lo que Soy y lo que existo. La palabra que se pone
en sonido para que la reciba el otro nace de lo que Soy; es
una dación de lo mío, en efecto, pero no es así de puro como
se ha dicho. La designación de lo que se ha de decir viene de
la historia Mía y de lo que mi palabra signifique para el Yo
que designa su sentimiento con ella. Las palabras son objetos
[objeciones sensitivas] de una liviandad tal, que en su contacto
con el que las percibe no provocan una concepción de sentido
en tanto sensitividad, sino principalmente como evocaciones
del concepto que el que es apelado por ellas sub-pone bajo el
sonido que las constituye. Lo que hay en el mundo en el que
me sitúo tiene un sentido, los sentimientos que constituyen mi
ánimo indican el desde dónde y el hacia dónde de lo que me
apela, lo conciben y me manifiestan lo que ello significa para mi
entidad, lo que el Yo-ente responde ante su objeción. Y no sólo
en cuanto a la concepción sensitiva de lo que me encuentra en
la actualidad, sino también en cuanto a la concepción imagina-
tiva que {por la emulación del ingenio} funda la especulación
del mundo (en que manifiesta su posibilidad).

Estos sentidos que ocurren a mi existencia se dan como
la sensitividad y como la especulación que son, y ya que es
imposible poner en el mundo allende lo que me acaece por la
sujetividad respecto de mi entidad, permanecen sólo conmigo.
Lo que sí se puede hacer común es el sonido —y sólo el
sonido—1 que son las palabras, pero nunca el sentido mismo

1. Como una aclaración: no es que sólo las palabras o la objeción sonora
sean capaces de ello, sino que lo es igualmente todo medio que se pueda
poner ante lo ajeno de la misma manera que se pone ante lo Mío y que
se pueda repetir por el mero concurso de mi motivación (v. gr.: el lenguaje
por señas), pero el humano ha encontrado en el sonido la manera óptima
de reclamar para sí la más fácil modificación de la realidad para darse a los
otros. Por otro lado, necesitaría haber tenido la vivencia de lo que es un

§5.2 | 266 LA CONVIVENCIA



que ocurre a mi existencia en la concepción de lo que me pasa
ni de lo que especulo del mundo.

La designación de la palabra o de la expresión lingüística
que deba manifestar el sentido o la situación especulativa que
concibo en lo de Mí es ya, por el sólo hecho de no ser idénticos
la palabra {sonido} y el sentido en mi consciencia {sensitividad
intensiva y especulación del mundo}, una traición a lo que se
busca expresar. Las palabras, como objeciones sensitivas que
son, carecen de una comprensión de por sí de sí mismas; todo
lo sensitivo, en tanto que tal, debe apelar a un ente que es
el que sujeta la capacidad sensitiva [la consciencia] en la que
finalmente se da la sensación; su concepto se aprende o se
incorpora históricamente. Las palabras se dotan un sentido que
es generalmente fijo y que se encuentra determinado por las
vivencias a las que ha acompañado; por esto mismo es que no
se puede encontrar en ese concepto que tienen las tales palabras
—siempre las mismas— uno que coincida completamente con
el que se tiene en la existencia, con la situación en la que me
encuentro, y que se desvanece en el devenir. La igualdad entre
la una vez y la otra del acaecimiento del sonido de una palabra
es la que le da su propiedad más preciada: la de la restitución
constante de lo mismo. Pero esto al mismo tiempo implica que
lo que pasa en el yo que existo no tiene una manifestación fiel,
sino que tiene que designarse con las palabras cuyos conceptos
invoquen un sentido más semejante al que ocurre a la existencia
y se busca poner en el mundo para que alcance a los demás.

Así, es imposible que las palabras manifiesten el mundo de
mi vivencia con exactitud, y la sola necesidad de la designación
es ya una confesión de esta imposibilidad.

El arrojar el logos desde la obscura nihilidad del inconsciente
o de la abigarrada confusión de lo sensacional (ya hacia la
consciencia para permanecer en lo propio como pensamiento,
ya hacia lo ajeno para alcanzar la modificación de lo real y la
apelación sensitiva) es siempre para que un ente —así sea el
Mío— la reciba. Lo que se busca —con cualquier expresión—
es que quede en el mundo lo que está en mi consciencia, es
realizar mi situación existencial. Ex-presar es llevar a la objeti-
vidad sensitivo-perceptiva lo que se me da como especulación

lenguaje basado en lo visual para poder apreciar las diferencias que implica,
pero eso me es ya imposible.

LA COMUNICACIÓN 267 | §5.2



o como sentimiento. En tratándose de una expresión para un
otro, lo que se busca es re-producir en la consciencia del otro
lo que está en la mía; es hacerlo que viva la vivencia que yo
tengo [que entienda lo que entiendo, que sepa lo que sé, que
sienta lo que siento]; es decir, comunizar lo Mío, llevarlo —por
el vehículo de su sensitividad— hasta lo suyo. Y dado que la
única manera en la que puedo llegar hasta la entidad de otro
es por la consciencia, como una representación de lo real a su
existencia, entonces se trata de afectar a lo real de tal manera
que manifieste lo que a mí me pasa, para que al otro le llegue.
En el caso específico del diálogo, la palabra [el logos] es lo que
debe ponerse ante el otro para que él se encuentre con lo que
me encuentro para que a su existencia ocurra lo que a la mía.
Pero lo que se pone en el mundo es mi expresión y, por tanto,
lo que le llega al otro son sonidos, objeciones sensitivas sin
un sentido per se, más allá de la sensitividad misma. Lo que es
decir que todavía el sentido que designé a la palabra tiene que
ser des-cifrado por quien la recibe.

El logos que es puesto por mí en el mundo es sonoridad, una
manifestación adecuada a la capacidad auditiva de un ente que
la tenga; es, en el mundo, vibraciones sonoras. La modificación
de lo real y de los otros entes ante su objeción es mínima.
Un sonido no tiene —como tampoco cualquier otra apelación
sensitiva— un significado consustancial a su objeción; no por
lo menos uno que implique algo más allá de las meras deter-
minaciones sensitivas {de placer o de dolor}; toda significación
se les ha de brindar en la determinación del que es apelado por
ellas a partir de lo que ha sido de sí. Si yo escucho que alguien
habla en un idioma extraño, no hallo sentido en eso que se
emplaza en mi existencia porque éste no está depositado en
la sonoridad, en la palabra como sensación, sino en la palabra
como concepto. Pero la concepción que cada uno haga de lo que
lo apela depende de las instancias de su entidad [de su historia
y de sus disposiciones]: aun si fuera exacta la correspondencia
entre la palabra que me brinda quien la expresa y lo que ocurre
a su existencia, si no es igual el concepto mío de esa palabra,
entonces no estaría en la posibilidad de comprender lo que se
me dice tal como lo comprende desde su propia existencia quien
me habla; a caso, podría entenderlo.

§5.2 | 268 LA CONVIVENCIA



Todo lo que puedo concebir de lo que escucho es lo que me
nace desde el cuerpo que Soy; los sentimientos y la dotación
del sentido de lo que me encuentra en el contacto se dan a
partir de lo semejante a ello con lo que me he enfrentado. El
concepto que tengo Yo de una palabra me viene de las vivencias
a las que ha acompañado, o de su definición por referencia a
más palabras —y, por tanto, a más conceptos—. Entonces, lo
que ellas pueden provocar en mí con su apelación es la re-
vivencia de lo que me significan: el amor, la tristeza, la playa,
el encanto, la voluntad, el hambre miserable… cuando escuche
pronunciar estas palabras se evocará lo que he vivido de ellas,
lo que ha sido de mí que cae bajo su concepto: si realmente me
he desentendido de lo que Soy en pos del disfrute del tiempo
con el ser amado o si sólo he estado con alguien de manera que
se conjuntan nuestros mutuos intereses de cariño, si he tenido
tanta hambre como para ser capaz de mendigara en las calles o
si siempre a las diez horas de no comer la he satisfecho, si he
sufrido tanto que la nausea de ser yo me ha llevado a vomitar o
si sólo he tenido que gritar para alejar la atención de lo que me
displace, etcétera todo eso está en la historia de lo que he sido
y todo ello se restituye cuando se alude a las palabras que lo
refieren; si realmente he tenido la vivencia de su acaecer en mí
y la he incorporado o si sólo lo he aprendido por la conducta
que los otros manifiestan cuando dicen vivirlo; si he sido capaz,
cuando me pasó, de comprenderlo o si me conformé con vivirlo
y entenderlo superfluamente… en cualquier caso, la apelación
de la palabra provoca una restitución conceptual de lo que he
sido y, por lo mismo, no me es posible concebir algo que no
sepa**; esto es, que no se haya incorporado.

No es que, cuando se escucha algo que no se ha vivido, no se
responda conceptualmente nada, sino que lo que se responda
se hará desde el entendimiento sólo o desde la sapiencia propia.
Esto quiere decir que no es que haya una sapiencia verdadera
y otra falsa de lo que es (o que si la hay, ésta pueda ser
determinada por alguien); lo que se trata de enfatizar es el
hecho de que no se puede concebir lo que no se sabe porque es
la sapiencia de quien dialoga [de quien atraviesa su logos por
lo acústico para llegar al otro] la que determina la designación
de su sentido al logos que pone en el mundo; es, empero, la

LA COMUNICACIÓN 269 | §5.2



sapiencia del que es objetado por ese sonido la que concibe el
sentido que tiene en sí y, de esta manera, si no se tiene la misma
o muy semejante sapiencia es imposible que el otro conciba lo
que el uno a querido decir, tal como ha querido hacerlo.

La concepción levinasiana del discurso lo lleva a un campo
más allá: «El discurso no es simplemente una modificación de
la intuición (o del pensamiento), sino una relación original con
el ser exterior»1. Y esto lo considera así porque, de acuerdo con
él, el que habla se convierte en maestro:

La palabra, mejor que un simple gesto, es esencialmente magistral.
Enseña ante todo esta enseñanza misma [la del señorío del que
se expresa sobre ella misma], gracias a la cual solamente puede
enseñar (y no, como la mayéutica, despertar en mí) cosas e ideas.
Las ideas me instruyen a partir del maestro que me las presenta:
que las pone en tela de juicio […]. El cuestionamiento de las cosas
en un diálogo, no es la modificación de su percepción, coincide
con su objetivación. El objeto se ofrece al recibir un interlocutor. El
maestro —coincidencia de la enseñanza y del que enseña— no es
un hecho cualquiera, a su vez. El presente de la manifestación del
maestro que enseña sobrepasa la anarquía del hecho.2

Pues bien, el aprendizaje —y la posterior incorporación de
eso aprendido— son posibles sobre todo a partir de una ac-
titud expectante: aprender algo consiste en quedarse con su
comportamiento y significarlo; es ir, pobremente al principio,
emulando a lo del mundo en su comportamiento. Indudable-
mente, la escucha de un discurso que nace del otro humano en
su humanidad representa en ese su nacimiento una relación de
originalidad; esto es, que supone en el que habla la fuente de
esos objetos y más: de ese sentido que hay ahora en lo de mí3,

1. Levinas, Emmanuel. 1.II.3 “El discurso”. En Totalidad e infinito. p. 89.
2. Ibídem, p. 93.
3. Como se ha dicho con insistencia, el sentido se brinda a partir de la

propia concepción de lo que me toca. Sin embargo, la pretensión de toda
concepción es precisamente que en ella se descubra el sentido que las cosas
como tales me muestran (no porque lo tengan como mera sensitividad,
sino como existentes en un mundo de comprobada efectividad para la
realización). El sentido que yo concibo de las cosas, el que voy descubriendo
que tienen a partir de su actuación, de la observación y de la receptividad
que para entender y saber de lo que me enfrenta me es necesaria. De esta
manera, si bien el sentido de la frase lo voy construyendo yo a partir de mi
sapiencia, es el otro el que pone el objeto-palabra cuya historia no puedo

§5.2 | 270 LA CONVIVENCIA



que se encuentra en mi existencia. En efecto, las palabras —por
muy que versen sobre algo distinto— son ellas mismas una
objeción que manifiesta al otro humano que me habla. Hay la
maravilla de que conciba en mí sentidos de algo que no mana
desde lo que Soy, que se me manifieste desde una objeción
un mundo posible, una reflexión con la que no me sienta del
todo familiarizado por no haber llegado desde lo aquende, sino
desde el otro. Pero ello no exime a la experiencia discursiva de
dárseme como cualquier otra (sensitivamente). Es precisamente
la relación que puedo yo suponer como sentido que explique
la vivencia de la escucha del otro la que constituye el thauma
de desconocer el fundamento, la que me impone la maravilla
de la espontaneidad del otro. Lo que me llega de él es muy
más impredecible que cualquier otra relación en el mundo: es
la extrañeza, y no sólo por el origen, sino por lo dicho mismo:
hay algo ahí —se sabe— un sentido que yo no puedo reproducir
(y es en esta incapacidad de la cabal comprensión de lo que se
escucha que se conoce el señorío del que me habla sobre su
discurso). Ésta, que es la enseñanza que principalmente funda el
sentido del discurso como “relación original con el ser exterior”,
es justamente incompatible con la absoluta enseñanza —sin
provocación mayéutica— por parte de quien me habla. Hablar al
otro y brindarle un sentido (sin que él haya de construirlo), sí, a
partir de lo dado, pero desde lo él sabe sólo puede significar que
el que recibe tal no ha comprendido, sino que se ha quedado
en la sorpresa de la incomprensión (que es la que revela la al-
teridad del sentido fragmentado y disperso). Precisamente es el
movimiento mayéutico el que en su ejercicio me da cuenta de la
alteridad magistral: cuando, con lo dicho por el otro —y muchas
veces no inmediatamente después de lo dicho— yo entiendo o
comprendo desde mí algo que sin apartarse del mundo en el
que ya me muevo lo pone de otro modo (le asigna una nueva
suposición, descubre una relación inadvertida, me pone entre
objetos-palabras que me agradan, me presenta sensitivamente
algo que me inunde de sentimientos placenteros).

inventarme, sino que está ligada indefectiblemente con ciertas experiencias
que, sin significar cabalmente lo mismo, pueden ser lo suficientemente
semejantes, si no para comprender lo que se me dice en el mismo sentido
que se me dice, cuando menos para entenderlo con las mismas relaciones
conceptuales que se me indican.

LA COMUNICACIÓN 271 | §5.2



No se trata, pues, de negar que sea el discurso una relación
a partir de la cual me puedo {a Mí mismo} dar cuenta de la
alteridad y de la humanidad; simplemente pretendo resaltar que
no es esa La Relación, ni es de tal tipo que difiera de las muchas
otras en las que la existencia del otro me penetra y me hace
experimentar —inevitablemente a partir de sus manifestaciones
físicas— algo que nace desde sí (aunque nunca pueda ser lo que
él tiene de sí desde sí, ni es su intención hacia el futuro ni en su
situación ahora). Como ya se había dicho, la violencia del otro
—que sólo puede ser desde un otro, y más gravemente desde
un humano otro— también me lo pone —existencialmente—
ante lo que Soy. También es en ella maestro de su alteridad,
y de su mundo.

Pero no sólo el logos que viva y sonoramente me objeta es
dialógico. La literatura es también un diálogo; aunque, como
bien dice Platón[], un diálogo muerto. No obstante el material
mediante el que la palabra del que habla atraviesa al mundo
para llegar hasta lo de Mí, igualmente ocurre la designación e
igualmente ocurre el desciframiento. La diferencia más grande
es que, cuando se escribe o cuando se lee, se elude la manifesta-
ción franca de la humanidad del otro y se permite considerar de
una manera más atenta el logos mismo que se da o que se recibe.
Es decir que, al no tener la viveza de la presencia del que habla,
ni encontrarme con la fuerza de la entidad (ni con la patencia
de su motivación) que afirma lo que me dice, el texto aparece
como lo único que se considera; la presencia del que escribe ya
no me apela, no exige respuesta de mí (respuesta que no puede
ser, como frente a un libro, de otredad, sino de humanidad). Es
la muerte de la voz que me deja sólo con la palabra para mí,
una y otra vez leída, y una y otra vez mía, pero sin el auxilio de
la viveza, de la verdadera sapiencia que la funda, pretendiendo
encontrar en mí la resurrección del sentido que —tal como lo
imprimió el autor— ha quedado aniquilado, aunque insepulto.
Algo semejante ocurre cuando se escribe: el destinatario no
es —directamente— nadie, ni hay que responderle a nadie por
lo que se plasma en el papel o en la computadora inconsciente.
Esta ausencia de la persona —y la sola remisión a mí y al tema—
puede ser de mucha ayuda para lograr una mejor inteligencia
[un mejor entendimiento] de lo que se lee o una mayor con-
centración en lo que propiamente se dice (sin tener que mediar

§5.2 | 272 LA CONVIVENCIA



la consideración de la reacción del otro), en comparación con
lo que se escucha o lo que se habla.

Pero una vez más hay que resaltar que es imposible concebir
lo que el otro dice si no se tiene la sapiencia que supone él en su
designación. Es inútil, pues, tratar de encontrar la filosofía —la
verdadera filosofía— en los libros y en las palabras que alguien
más ha puesto en el mundo, si antes no se tiene el conocimiento
de lo que se habla, si antes —por lo menos— no se han conside-
rado los temas filosóficos por la necesidad misma de la verdad,
por la insoportable molestia del engaño y de la actuación sin
saber de lo bueno y de lo malo más que por el impulso que ahora
se presenta. El uso de la lógica para desentrañar con la mayor
precisión que se pueda la posibilidad del mundo que describe el
que habla y sus implicaciones no compensa la falta del filosofar
propio para comprender la filosofía ajena, pues nos permite
apenas un entendimiento de lo que dice. La sapiencia, por otro
lado, sólo puede incorporarse en cada cual por el ejercicio pro-
pio de lo sabido, de la interrogación al mundo, del dejarlo que
nos diga y del comprender lo que significa; y esto sólo puede
darse porque nuestra propia motivación nos a impelido a ello,
cualquier otra forma de intentarlo está destinada —en cuanto al
verdadero filosofar— al fracaso.

§3El arte
El arte es una especie del trabajo que tiene siempre un

fin más expresivo que herramental o práctico; es una realización
de lo que Soy cuando mi existencia está inundada de sentimien-
tos sublimes, los que, por ser tales, inhiben la manifestación
motivacional del Yo hacia lo que actualmente le objeta. Esta su-
blimidad implica que haya una concepción imaginativa de la
posibilidad del mundo que me manifieste lo que hace a ese sen-
timiento o sentimientos que ahora se subliman; es decir que,
ante la magnificencia del sentimiento que asalta a mi existencia
y la ocupa casi toda desde su intensividad, se tiene que mani-
festar una posibilidad del mundo perceptivo, aunque especulado
que venga a poner en esa perceptibilidad la fuerza y —por cuan-
to sea posible— el sentido de este sentimiento. Hay, pues, un
afán de correspondencia cuya consecución es claramente impo-
sible, pero que aún así no puede dejar de concebirse plástica-
mente.

LA COMUNICACIÓN 273 | §5.3



La literatura [lo que se escribe] no es —bajo esta concep-
ción— un arte (aunque la escritura es un trabajo [implica un
movimiento de lo que Soy que me realiza para el bienestar])
porque su expresión se sigue dando como un logos [palabra], y
no como la objeción perceptiva que me provoque el ánimo que
tengo; es decir, que lo que se escribe sigue siendo una palabra
que se pone en el mundo interobjetivo para atravesarlo y llegar
a quien la lea y, por lo tanto, es un diálogo. Cuando el diá-logo
[la palabra arrojada] expresa —al igual que el trabajo artístico—
un mundo que refleja la provocación de los sentimientos subli-
mes que inundan mi existencia [que refleja la provocación de
un ánimo sublime], no abandona por ello su cualidad dialógica,
si bien es un diálogo artístico1. Pero del diálogo se habló apenas
antes; lo que sigue es hablar de la obra artística plástica.

La realización de lo que Soy, no ya como la actuación en la
realidad del impulso al que me tiendo para alcanzar el motivo,
sino de una manera reflexiva, i. e., que implica esta dimensión
entitativa en la que se concibe imaginativamente el mundo y se
eyecta en su posibilidad; la realización, pues, de una habitación
es el trabajo (del que se tratará en seguida; cfr. pág. 267). El arte
es una especie del trabajo.

No puede darse el arte sin la dimensión reflexiva porque es en
ella en donde se reflexa la posibilidad del mundo que manifiesta
mi ánimo y a partir de la cual se determina el motivo al que me
tiendo: no uno que está en la sensitividad del mundo, sino uno
que me apela desde su concepción imaginativa y que, por eso
mismo, no se trata de alcanzarlo como si estuviera esperando
por mi encuentro, sino de ponerlo en el mundo de la posible
intersensitividad, de manera que pueda también apelarme a mí,
tanto cuanto a todas las existencias a las que toque.

Una obra de arte, entonces, es un reflejo plástico de lo
que ocurre a mi consciencia que la sublima y que Me hace
desear en la efectividad del mundo lo que sólo Me apela en la
posibilidad reflexiva. El trabajo artístico consiste en hacer del
mundo aquello que provoque el ánimo en el que estoy y que,
por lo tanto, lo refleje. Es decir, se trata del mismo movimiento
expresivo que se da con la palabra: los sentimientos que ocurren
a mi existencia vienen ya asociados, en lo general, a vivencias

1. Considérese lo en adelante dicho respecto del arte en general de manera
semejante en relación con el diálogo artístico.

§5.3 | 274 LA CONVIVENCIA



de lo que he sido, a situaciones que los han invocado antes y
esta sociedad determina que sean restituidas pero, obviamente,
tal determinación no se ejercerá en la efectividad del mundo,
que se encuentra allende lo de Mí, en donde mi motivación
sólo mediatamente puede imponerse; en cambio, tal sociedad
se verá manifestada cuando se conciban imaginativamente a mi
reflexión todas estas percepciones y sentidos situacionales que
acompañan al sentimiento sublimado. La objeción sensitiva de
mis sentimientos al Yo que soy provoca la restitución de mi
historia, pero no como una re-vivencia efectiva, sino como la
concepción de eso en la reflexión del mundo. No se trata de la
invocación de recuerdos, sino de la restitución de situaciones
objetivas sin una referencia clara a lo que ha pasado; asociación
sapiente, no inteligente. El arte es también creación porque lo
que se hace no es plasmar lo que ha pasado, sino imaginar la
existencia posible del mundo que refleje estos sentimientos; no
re-poner lo que el mundo me manifestaba, sino manifestar lo
que en la consciencia está puesto.

Pero la imaginación de la posibilidad del mundo sucede
casi siempre que un fuerte sentimiento nos apela, sin que
eso signifique un impulso artístico, es decir, una tendencia a
realizar el enfrentamiento sensitivo con aquello que concibo
especulativamente. No es suficiente que haya una concepción
imaginativa de lo que podría manifestar en el mundo los
sentimientos que Me apelan para que haya un impulso artístico
hacia su realización, hace falta también que esos sentimientos
sean sublimes y que inunden toda mi existencia [que me lleven
a un ánimo sublime] y que cada pensamiento gire en torno de
eso que siento y que cada nuevo sentimiento sólo se atienda
si se le relaciona y que cada manera de encontrar-me sólo se
pueda dar tomando como supuesto la presencia de eso que
no me suelta, sino que me sujeta con la mayor crudeza que
le es posible. Hay, ante esto, la necesidad de ex-presarlo, no
sólo porque la proyección del encuentro especulativo con su
manifestación mundana me impele a desearlo en lo real, sino
porque hay un exceso en la gravedad de la emanación sensitiva
de lo que Soy a lo que existo, porque se hace incontenible la
oleada de sentimientos relacionados que me ocurren, que se
siguen sin cesar y que parecen no tener fin, ni tener cabida en
lo que Soy: el arte es un acto de incontinencia.

LA COMUNICACIÓN 275 | §5.3



De la misma manera en que, por ejemplo, un sentimiento
lascivo que me inunda se va haciendo de mi ánimo hasta que
sólo puede darse la desesperación o la realización, así un ánimo
sublime me desespera en su aparecer pero —a diferencia de
la lascivia— no es un deseo por lo que se me presenta en el
mundo, sino por presentar Yo en el mundo algo que sólo se
representa imaginativamente y, por lo tanto, la atención que
inunda toda mi existencia no es hacia una apelación sensitiva,
sino a una reflexiva.

Toda manifestación de este tipo es artística; si la técnica es
buena o mala, no es cuestión de la artisticidad, sino de la téc-
nica misma. La maestría con la que se realice la manifestación
plástica de lo que provoca el ánimo sublime que se expresa
es ya producto de otras sapiencias, otras disposiciones y otros
entendimientos que no se relacionan por principio con la subli-
mación, sino que participan en la imaginación de la posibilidad
del mundo y en la ejecución del trabajo artístico. Por supuesto
que es posible que alguien con una buena técnica imite la obra o
el estilo, incluso superando la destreza, que quien en un primer
momento expreso su ánimo en la materialidad del mundo; no
es posible determinar ante una manifestación plástica y por su
sola plasticidad si es producto de una expresión artística o si
lo es de la ejecución de una técnica artística, ni me parece que
haga falta determinarlo.

Lo que aquí se busca es describir lo que es el arte como un acto
ex-presivo del humano, como la acción de verter a la realidad
lo que mi ánimo sublime me hace concebir, y no la norma para
que quien vea una obra pueda determinar si es artística o no: la
artisticidad es característica del estado existencial que domina
a quien hace la obra, de tal manera que un dibujo mal trazado,
siempre que implique el estado de ánimo que antes se dijo es
hecho artísticamente, otra cosa es que esté hecho “con arte”
(en la acepción de «Conjunto de preceptos y reglas necesarios
para hacer bien algo»1). Pero la obra que está ya en el mundo
apela a quien se enfrente con ella, y es posible que una persona
se encuentre con la manifestación plástica que otro ha puesto
como expresión de lo de sí, y entonces se produce en aquélla
una reacción; para esto hace falta todavía tratar lo que suele

1. Véase la entrada respectiva en el diccionario de la Real Academia Española
de la Lengua, 22ª edición.

§5.3 | 276 LA CONVIVENCIA



llamarse “recepción de la obra”, pues aunque no es parte propia-
mente del proceso expresivo, es algo que involucra a la obra así
creada y que, además, es lo que puede llevar la comunización
de lo que había en la subjetividad del que trabajó la obra.

Una vez en el mundo, la obra es un una objeción sensitiva
para quien la enfrente, igual que todo lo ente. Pero no es —en
su sentido para quien lo recibe— como todos los demás entes; es
una obra en primer lugar, y en segundo una es la expresión de
un ánimo particular, de lo que el obrero artista concibió como
la expresión de lo que sentía, como aquello que plásticamente
presenta en el mundo el estado de su existencia, de tal manera
que lo que se ahí se manifiesta tiene relación directa —por lo
menos ante quien la obró— con lo que sentía y con lo que
concebía. De esta manera, una vez más —y como sucede con
toda expresión—, depende de que se compartan las instancias
entre quien se expresó y quien se enfrenta a la expresión
el que se re-produzca el estado anímico del primero en el
segundo. Si alguien para quien la pederastia es obscena plasma
a un hombre maduro seduciendo a un adolescente, quien la
mire podrá —dependiendo de si comparte o no convicción
de obscenidad— compartir el sentimiento de indignación, que
quizá fue el que se sublimó en el ánimo del obrero artista, pero
si no es así, difícilmente sucederá. Sin embargo, este ejemplo
queda un poco inadecuado porque, en general, las manifesta-
ciones artísticas no se refieren a situaciones así (que tratan
de manifestar una repulsión moral), sino a ánimos dominados
por algún sentimiento de otro tipo; por lo general, de belleza,
pero también de angustia, de terror, de esperanza y de muchos
otros que con cierta facilidad pueden inundar la existencia de
cualquiera apareciendo casi cómo únicos, de manera tal que
prácticamente la abstraen de su atención a lo que hay en el
mundo aparte de lo que siente.

Precisamente la plasticidad de la obra permite que la ape-
lación de ella sea más universal (esto es, menos dependiente
de la historia de quien la contemple) que la objeción dialógica,
pues lo que manifiesta constituye una vivencia por sí misma.
La arquitectura, la escultura, la pintura, la música (e incluso
la poesía y alguna literatura) hacen que quien las contempla
se enfrente casi directamente con la situación que provoca en
quien expresó con ella el ánimo incontenible de manifestarla.

LA COMUNICACIÓN 277 | §5.3



Lo que hace la obra es enfrentarme a la posibilidad del mundo
con que se asociaba el ánimo que la concibió, es producir en mí
la misma especulación [la misma concepción imaginativa] que
resultó de la sublimación del o los sentimientos incontenibles
que impelieron al fin a su realización. Sin embargo, hay que
tener también la disposición para ello; es decir, es necesario
que la situación a la que me enfrento especulativamente por la
apelación de la obra pueda provocar a mi entidad, lo cual no es
muy difícil en tratándose de la mayoría de los temas del arte,
que suelen referirse a las manifestaciones más humanas [más
universales del ánimo humano] que nos llenan por completo
y que no nos permiten atender cualquier otra cosa. Hay, sin
embargo, obras que manifiestan sentimientos poco comunes,
de manera que son también pocos los que pueden apreciarlas;
y puede ser que esto se deba a que los sentimientos que ma-
nifiestan son muy particulares de una cultura, a que implican
recursos muy simbólicos igualmente particulares o también —y
esto, creo, es mucho más raro— que traten de sentimientos
igual de humanos, pero que muy pocos viven, pues muy pocos
tienen la disposición de considerar el mundo de esa manera.

No se trata, empero, de que haya de darse con exactitud
el mismo sentimiento del que expresó en la obra su ánimo
para que quien la enfrente luego —incluso el propio autor—
pueda decirse que aprecia la obra. Esto dependerá de muchas
cosas, y por supuesto que quien quiera des-cifrar lo que el
otro ha intentado deberá comenzar por tratar de considerar
como propios los conceptos del otro (de la manera que sea que
intente conseguir esto), pero quien no los comparta ni intente
hacerlo no está atentando contra la obra, ni contra sí mismo.
Del mismo modo, si el enfrentamiento con una obra provoca
en quien la aprecia una sublimación de sus sentimientos, esta
obra puede considerarse artística por quien es así apelado por
ella, independientemente de que esa haya sido o no la intención
de quien la obró: no hay esencialidad posible en la plasticidad
misma que determine una obra como artística, puesto que tal
cualidad reside en la sublimación sentimental que sólo ocurre
en la consciencia.

Desde luego que el enfrentamiento con una obra humana no
es lo único que sublima los sentimientos, sino que lo es también
—y muy principalmente— el encuentro con lo de la naturaleza

§5.3 | 278 LA CONVIVENCIA



y con las situaciones sociales, interhumanas e interpersonales;
e incluso tal sublimación es considerada por quienes luego la
expresan como inspiradora (inspiradora precisamente del áni-
mo artístico). El arte no debe sacralizarse al grado de ofender
el hecho del gusto ajeno; si hay ofensa, ésta debe ser por lo
que el otro es —que, en parte, se refleja en sus gustos—, pero
no por el gusto mismo.

A quienes sólo o principalmente subliman su ánimo por los
encuentros artísticos, habría que decirles que traten de emplear
su vida en concebir al mundo en sus posibilidades por sí
mismos y que encuentren en su propia disposición el encuentro
con lo que mueve sus pasiones, ya por lo que es el mundo ya
por lo que son ellos mismos; pero si esto no les es posible,
entonces habría que pedirles con amabilidad que por lo menos
no traten de que todos sean como ellos y que comprendan que
hay quien vive en su vida lo que ellos sólo viven desde la vida
y la expresión de otro y que no supongan que el desinterés
por tales expresiones significa indolencia cuando los indolentes
ante la vida son ellos solamente.

El trabajo y la habitación

§4La habitación [habituación] es la vivencia en lo que se sa-
be; es encontrarse en la seguridad de lo ya vivido. Habitar
en un lugar es moverse en él sin que mis movimientos deban
recurrir al entendimiento a cabalidad, sin que haya que pro-
curarse del hacer porque la sapiencia de lo que me enfrenta ya
me pre-cura. Es, en fin, moverme en lo allende como en lo aquen-
de; esto es: poder determinar la resolución del movimiento ex-
tensivo como si del intensivo se tratara; poder interactuar ami-
gablemente con lo que me enfrenta y poder mantenerme en la
seguridad aún ante aquello que no se manifieste patentemente
pues se sabe que —aunque desconocido— no representará peli-
gro.

La habitualidad se consigue por el ejercicio del trato con lo que
me rodea, que me permite, en su repetición constante, ejercer
constantemente mis movimientos y las respuestas de ello ante
lo Mío; este ejercicio in-corpora en Mí al acto del encuentro y la
interacción con lo que me es próximo. Es así como la sapiencia
permite habitar el mundo, por medio de la incorporación de

LA COMUNICACIÓN 279 | §5.4



las rationes de lo que en él me enfrenta; este tema ha sido ya
tratado en el capítulo sobre “El conocimiento de lo que es” y en
particular en el apartado de “El problema de la verdad” (véase,
pp. 82ss.); en lo que sigue, la habitación será tratada no desde la
manera en la que me habitúo al mundo que me rodea, sino de
la manera en la que la construyo desde mí.

El trabajo es la realización de lo que Soy a partir de lo
reflexivo. Es la incidencia en lo real para la consecución de mi
motivo, pero no del que se me presente efectivamente ante la
percepción y que objeta a mi entidad sensitivamente: no es
tender hacia el mundo para encontrarme con lo que de él me
llama, sino actualizar la posibilidad del mundo que especulo.

No se trata, entonces, de hallar en el mundo efectivo un
motivo que me impela a realizar su consecución; se trata, en
cambio, de hallarlo en el mundo reflexado en mi existencia [en la
concepción imaginativa] y, entonces, la motivación no será una
impelación a su encuentro, sino a su busca; es decir que, como
el hambre, es un deseo que se manifiesta sin la presencia de lo
deseado, sino ante su querencia. El tener ante lo que Soy —re-
flexivamente— el motivo de mi deseo, pero no encontrarse con
él en el mundo, y la exigencia entitativa —que es la querencia—
de realizarme [de concretar fácticamente el encuentro con mi
motivo] llevan a la búsqueda del motivo como apelación efecti-
va para lo que Soy. Esta búsqueda, teniendo como fundamento
una concepción especulativa y no una necesidad vital, es la ca-
racterística del humano: la búsqueda de lo que su imaginación
le presenta como motivo, el anhelo de alcanzar lo que se le
proyecta en la existencia, la pretensión de encontrarse con el
futuro que satisfaga su motivación. La persecución de lo bueno
más allá de lo presente: eso es el trabajo: eso es lo humano.

El trabajo es la manera propiamente humana de realizarse.
El Yo-ente, que tienen en su existencia la capacidad de

especular [de imaginar | de reflexionar | de crear [concebir] al
mundo en su posibilidad], pro-cura su realización fáctica futura
a través de la habitación del mundo. La sapiencia de lo que es
(tanto en la concepción de su sentido cuanto en la pericia del
movimiento que realiza la pretensión de lo ente) es la primitiva
manera de hacerlo, la sapiencia de sus rationes viene después,
y al final es el trabajo. El trabajo manifiesta la más excelsa

§5.4 | 280 LA CONVIVENCIA



realización de lo que Soy en lo real, que pasa por edificar la
habitación de lo que Soy.

Si por medio de la sapiencia se habita el mundo poniendo sus
determinaciones en lo de Mí, por medio del trabajo se lo habita
poniendo lo de Mí en sus determinaciones. El movimiento de
mi entidad alcanza a lo real para realizar la posibilidad que Yo
proyecto de un mundo —para mí— bueno; es la incidencia de lo
que Soy en el mundo para convertirlo en algo que me pro-cure.
Con la sapiencia de las rationes de lo en el mundo se llega
a la seguridad en la actuación porque ya se puede proyectar
lo que sigue de lo que hago sin que se tengan que expectar
las consecuencias para estar en la posibilidad de determinar la
actuación en seguida; cuando se habita por el trabajo son las
rationes primero: se especulan los principios y los fines de lo
que el mundo debe ser —para que sea, a mi juicio, bueno— y a
continuación se impone a lo real esta determinación racional.
Es una edificación —por medio del trabajo— del lugar en el
que se vive, el humano habita porque no necesita ya interrogar
a lo que es para descubrir sus razones, sino que éstas le son
impuestas a priori por el trabajador.

Gracias al trabajo se consigue crear la situación en la que
se quiere estar. El movimiento de mi entidad incide en lo
ente ajeno para hacerlo a mi voluntad, para disponerlo a la
construcción de un mundo mejor para —siempre al fin— la
consecución de mi bien-estar. Este acto lleva mi motivación al
mundo, impone la situación que yo concibo como deseosa en la
efectividad de lo mundano. Construir una habitación —lo que
sólo se consigue con el trabajo propio— es encontrarme entre
lo ajeno del mundo como en lo Mío, es hacer de un lugar el
que me permite encontrarme con la estancia buena, el que me
permite moverme sin la angustia de la frustración, casi sin el
encuentro con el fracaso.

Impedirle a un hombre la posibilidad de su realización por
medio de su trabajo es llevarlo a una situación de traición a su
motivación y, por lo tanto, a sí mismo; es condenarlo a vivir
en el sinsentido de sus actos, es impelerlo a que fracase su
motivación, a que sus tendencias de realización se frustren o se
ajusten a un patrón que lo obliga a hacer en contra o a pesar de
su motivación (y en el que traiciona lo que él es), que no permite

LA COMUNICACIÓN 281 | §5.4



que se interrogue y que se manifieste desde sí lo que significa el
bienestar para su entidad. Inhibe, pues, la creatividad, es decir,
la capacidad de concepción imaginativa del mundo bueno.

El trabajo no es cualquier acto que modifique lo real (eso es
la realización): el trabajo implica una expresión de lo que Soy
a la concepción imaginativa en la cual se manifiesta lo que se
busca; implica, pues, un ejercicio del ingenio, una interrogación
sobre el mundo, y también —lo más importante— implica la
satisfacción por la realización de cada motivo, un gusto por
consecución de lo que se proyectaba y —como la consecuencia
que desde el principio se buscaba— el de moverse entre lo
habitable. El trabajo es lo que, al fin, se hace en la vida.

La opulencia conlleva una degradación de lo humano, tal
vez tan grande como la de la miseria material, pues quien no
dispone de la necesidad de trabajar tampoco se pregunta a sí
mismo por el realizarse y, en consecuencia, no se descubre en
lo que es, no le preocupa lo que de sí sea porque tiene, al
menos, la permanencia asegurada sin más y esto significa que
no se pro-cura, que no tiende a ver por lo de sí y que puede
entonces ser de sí cualquier cosa. Lo cual no quiere decir que
el trabajo sea todo bondad, ni que el ocio todo lo contrario; ya
más arriba se habló de la condición ociosa y de la posibilidad
de un ocio creativo y descubridor, de donde nacen la ciencia y
la filosofía. Pero para que el ocio pueda tornarse así {creativo},
hace falta saber que sólo la realización o el intento de ella
pueden incorporar; esto es, que sólo mediante el movimiento
en el que se enfrenta a lo allende y a lo aquede la consciencia
es posible que se llegue a saber algo.

Pero el trabajo también es cansancio; es agotar la energía
del cuerpo que Soy y hacerlo menguar en su afirmación, es
debilidad que reclama el cansancio y el reposo. El hecho de
finalizar la jornada y encontrarse con el cuerpo debilitado, pero
con la satisfacción ante la realización de la mejora [del hacer
más bueno] del mundo implica la confrontación del placer que
provoca el encuentro con mi motivo (el que había especulado y
que me impelió a trabajar) y del dolor del agotamiento. La con-
vivencia del dolor físico con el placer existencial manifiesta que
no hay una dicotomía de ambos y eso incorpora la aceptación
de uno en aras de un bien mayor. Un trabajo sin recompensa
es amargo, es un trabajo que lleva sólo al sufrimiento y nunca

§5.4 | 282 LA CONVIVENCIA



al gozo; el trabajo fracasado es el que no redunda por sí en la
mejor del mundo mío, en la construcción de mi habitación; es
el que no me realiza.

Hasta ahora se ha hablado del trabajo que construye el
motivo que busca satisfacer, el encuentro con mi motivo, del
trabajo que nace de Mí y que pone en el mundo lo que Soy; es
decir, que es exitoso. Hay, empero, otra clase de trabajo que
es —por mucho— el más frecuente; se trata de aquél que fracasa
en la realización de mi motivación, del impulso entitativo por el
que cumplo el postulado de bienestar.

El trabajo fracasado es aquel que no busca en su realización
el motivo del ente que lo actúa, sino que pretende obtener algo
a cambio de y no por el movimiento en el que se transforma
lo real-mundano. El trabajo que se hace por obligación siempre
será fracasado, en tanto que el que se hace por necesidad puede
ser exitoso; la diferencia consiste en que a lo primero se es
impelido por la situación que así condiciona la consecución
de algo más, mientras que el segundo es una impelación que
viene desde lo que Soy y que —por lo tanto— satisface a la
motivación con el encuentro de la obra realizada. Por otro lado,
el trabajo —que nace de la búsqueda del encuentro con algo
{que es represenciado especulativamente}— es un deseo y, como
tal, puede frustrarse o fracasar. El trabajo frustrado es el que,
pretendiendo alcanzar su motivo, no lo consigue, el que no llega
a realizarse. El trabajo fracasado, en cambio, sí se realiza [se
consigue que en la realidad se plasme, por el movimiento de mi
cuerpo, lo que proyecto] pero que, por su consecución, obtiene
a cambio dolor; es el caso del trabajo asalariado, del esclavizado,
del dividido, del que no halla en el propio cuerpo trabajador
la esperanza de encontrarse con el fruto de ese trabajo, de ese
movimiento que es forzado a suceder, no para construir el bien
en el mundo para mí, sino para hacer bueno el mundo de
alguien más a cambio, generalmente, de la conservación de la
posibilidad de la vida.

Cuando sólo el cansancio es lo que me queda por el esfuerzo
y por el vencimiento de la resistencia de la fuerza y de la
inconveniencia de lo que en el mundo se resiste a la concreción
de lo que proyecto, entonces la miseria del quehacer doloroso
lo envuelve siempre sin que haya una razón para estar sa-
tisfecho con lo que se hace. El trabajo que sólo es doloroso

LA COMUNICACIÓN 283 | §5.4



en su realización {el fracasado} lleva consigo el sufrimiento
ineludible. Pero no se trata sólo de un despojo del gozo que se
produce porque en el tiempo del trabajo que pudo ser exitoso se
hace uno fracasado, sufrido; es más: se despoja de la capacidad
de conseguir cualquier gozo por el trabajo. Si se satisface la
necesidad de la conservación de la vida por medio del servicio
enajenante y la relegación de la realización del Yo con el mundo
para hacerse a un dictado, no se le permite al trabajador siquie-
ra que se manifieste a la existencia la motivación de la entidad,
e incluso se impide que se interrogue sobre lo que es él, y sobre
lo que es el mundo. Así, el Yo-ente no concibe la posibilidad
del mundo mejor para él porque el motivo del cumplimiento
de su postulado entitativo está ya dictado y establecido por el
insalvable peso de la tradición social y de la practicidad y con-
veniencia a la que los muchos se acomodan y, mientras eso sea,
no hay la necesidad —o parece no haberla— de imaginar nada
del mundo que lo haga más gozoso, como no sea aquello único
que le inunde la existencia de placer: la comida, el comercio
sexual, la posesión, la esperanza de lo transterrano, el alcohol,
la vanidad, y la relación social en la que reina la hipocresía y
los modales falsos.

El sometimiento de la humanidad al trabajo fracasado le
impide, en fin, la posibilidad de construir su propia habitación;
la esperanza de hacer del mundo algo bueno, algo vitalmente
mejor. El humano, así (enajenado en su actuación), no encuentra
su realización como ente reflexivo. Las estructuras sociales son
la efectividad mundana con la que se enfrenta el Yo y a partir
de la cual tiene que descubrir las razones del mundo que lo
enfrenta, con el que tiene que interactuar para poder sobrevivir
y, así, incorpora la sapiencia de que es en el mercado en el
que se adquiere el alimento y en el trabajo servil (fracasado en
sí mismo) en el que se gana la posibilidad de tal adquisición,
a pesar de que entienda que son los campesinos, la tierra, la
lluvia los que en realidad los producen. Se le entrega, pues, la
supervivencia a cambio de la abdicación de la esperanza y de
la posibilidad de hacer del mundo su mundo, se les reduce a
habituarse a lo que se ha establecido en función de intereses
difusos —incuso para quienes parecen los más beneficiados—
sin el derecho a construir su propia habitación.

§5.4 | 284 LA CONVIVENCIA



CAPÍTULO
VI

El altruismo

La consideración del otro

§1Considerar es re-presentar imaginativamente ante lo que
Soy la situación —objetiva o subjetiva— de un ente o de una
existencia. En efecto, la capacidad imaginativa no se agota en la
consideración de lo que me objeta en la sensitividad extensiva,
sino que se trata de una emulación del mundo, y el mundo no se
agota en lo extensivo. La dimensión especulativa —concebida
por el ingenio— no consiste simplemente una re-representación
de lo que me aparece, sino además en la relatividad [en el en-
tramado de relaciones] en que se da su aparición. Cuando, por
ejemplo, se especula algo para razonarlo, se concibe imaginati-
vamente eso de que se buscan sus rationes, pero la búsqueda
misma se da porque además se tiene en la concepción las rela-
ciones de eso con el resto del mundo y con la situación en la que
se acomoda. La emulación, pues, no es sólo un intento de repro-
ducción de las cosas del mundo, sino también de su comporta-
miento.

285



Pero no sólo se puede considerar lo que respecta a las cosas
del mundo como objeción (ya extensiva, ya intensiva), también
puede haber una consideración de lo subjetivo: re-presentar
imaginativamente la situación de lo aquende de una existencia.
Lo aquende y lo allende de lo que Soy se diferencian, como se
ha dicho ya, en que lo aquende es lo que se mueve conmigo,
mientras que lo allende es en lo que me muevo; pero no hay
una diferencia cualitativa entre lo que me objeta desde mí y
desde los sentidos de lo mío, sino que la diferencia es en el modo
de la interacción con eso sensitivo. Así, tanto es posible que
se representen imaginativamente las objeciones de lo allende
[percepciones], cuanto lo es que lo hagan las objeciones de lo
aquende [sentimientos]; y tanto es posible replicar las relacio-
nes de lo objetivo-perceptivo cuanto lo es replicar las de lo
que me sujeta. Sin embargo, la mayor sutilidad de la dimensión
ontológica especulativa no permite que se conciban allí las
sensaciones con la gravedad que tienen en su aparición actual,
sino con la misma sutilidad del reflexo. No se trata pues, de
concebir imaginativamente sólo las representaciones sensitivas
que llegan por el contacto —ya de lo ajeno [extensivo] ya de lo
propio [intensivo]—, sino de re-representarlas como especula-
ción de su aparición, basadas en las instancias de lo Mío y en la
capacidad del ingenio y de la imaginación.

La consideración de lo subjetivo, entonces, re-pone ante lo
que Soy las condiciones y las manifestaciones respectivas de lo
que pasa con lo que Soy en su sujeción a lo que existo; es decir,
en su manifestación motivacional que determina el ánimo de la
existencia y la concepción de lo sensitivo.

La diferencia entre la consideración del otro y la considera-
ción de lo otro no es la de la consideración de lo objetivo y la de
lo subjetivo: puede haber consideración subjetiva de lo otro y
también consideración objetiva del otro. Se puede enfrentar con
alguien de manera que se le observe, se midan sus sentimientos,
sus reacciones y, en general, su dimensión entitativa, pero que
no se le considere en su alteridad, sino en su otredad; es decir,
que no se atienda a lo que le pasa en su existencia sino a lo
que pasa con él en la mía. Puede también enfrentarse a alguien
considerando sólo lo que pasa objetivamente con su cuerpo
como mera objeción para mí y, sin embargo, considerarlo como
un otro y atender a lo de sí, si bien sin que me importe desde

§6.1 | 286 LA CONVIVENCIA



sí. La consideración del otro es atenderlo no en su subjetividad,
sino como subjetividad; esto es, no se trata de que se entienda a
su subjetividad en sus relaciones, sino que se atienda lo que le
pasa como si a Mí me pasara.

Considerar al otro es imaginármelo en su situación como si
fuera la mía, considerar lo que para mí significaría estar en su
estancia, responder por la situación del otro como respondo por
la propia. Puede que se considere la situación objetiva del otro
y que eso implique en mí una respuesta de lo que Soy; esto es,
que se manifieste mi motivación ante aquella situación objetiva
porque se le presenta especulativamente en su efectividad,
como si se le manifestara {a la motivación} con ella la realidad
de una situación Mía y las consecuencias para lo que Soy de
estar en una situación tal. Puede también que se considere la
subjetividad del otro; es decir, que en la consideración se intente
abandonar las instancias y la historia Mías para asimilar las
del otro, para tratar de emular la subjetividad del otro en su
comportamiento, pero sólo puede ser en la medida en que mi
conocimiento de lo que es él me lo permita; esto implica que se
conozca (o se crea conocer), por lo menos en algo la manera en
la que se desarrolla la sujetividad del otro para sí

La especulación permite representar ante lo que Soy lo
ausente; permite que a mi existencia (y, por lo tanto, a mi
entidad) se le ponga ante lo que está más allá del alcance
actual de mi sensitividad, pero tampoco puede llegar más allá
de la sensitividad de la existencia. Lo que sí, es que me permite
figurar el mundo más allá de su actualidad, y más allá incluso de
su verdad sabida. El enfrentamiento con lo que no se presenta
efectivamente permite construir un mundo que se despegue del
lazo sensitivo del presente y que me ponga en situaciones que
no son la mía para inspeccionar, para descubrir qué es lo que le
pasa a lo que estoy especulando, cómo es in situ su existencia,
la manera en la que se encuentra con lo que le enfrenta. La
consideración es eso: imaginarme alguna cosa en su situación, y
tratar no sólo de entenderla, sino de comprenderla a cabalidad
desde lo que le pasa. Así, si bien no me es posible alcanzar
al otro en su existencia como suya, sí alcanzarla como mía;
no actual sino especulativamente. El poner ante lo que Soy la
especulación de la existencia del otro en la consideración de
su situación, para comprender lo que le pasa, lo que vive y lo

EL ALTRUISMO 287 | §6.1



que lo sujeta es tener en mí lo que es del otro; pero esto no es
directamente (no me comunica el otro su existencia) pero sí se
puede re-conocer la situación existencial por el encuentro con
su manifestación perceptivamente objetiva o se puede imaginar
lo que le está pasando a partir de algún suceso; es decir, se puede
emular la situación del otro por el encuentro con alguna de las
determinaciones más fuertes que pueda tener o de sus motivos
más impelentes. Considerar al otro en su estancia en el mundo
(y vivirla así en su bondad o maldad) implica que se presente
ante mí la situación del otro como propia; esto es, empatar mi
existencia con la existencia del otro.

La empatía es la facultad de una persona para reconocer en sí
mismo lo que vive alguien más. La consideración especulativa
no es la única manera de realización de la empatía; hay una que
viene de la directa intuición, del mero enfrentamiento con la
objeción del otro como sufriente o como gozante de su ser, que
se manifiestan con la misma espontaneidad de un juicio.

La empatía intuitiva consiste en que alguien pueda, por el
solo enfrentamiento con la manifestación de lo que al otro le
pasa, compartir su dolor o su placer; es la capacidad de dolerse
cuando se ve a alguien en una situación dolorosa, es empatar el
dolor del otro con el dolor mío ante la sola apelación de su gesto
suplicante, de sus gritos de ayuda, de su lamento y, en general,
de su situación sufriente. Esta manera de la empatía es la más
fuerte, la más inmediata, que nos reclama la atención de lo
que hacemos y nos mueve a alcanzar el alivio del otro como el
alivio propio. Esto sucede de una manera intuitiva, sin mediar
entendimiento ni consideración, sino que es una respuesta de lo
que Soy por una instancia instintiva, innata, que se funda en la
solidaridad y la protección instintivas para una mejor conserva-
ción de la especie. Esta empatía, pues, es brutal y su fuerza nos
lleva a buscar el bien del otro, a com-padecer lo que él padece; y
esto sucede al mismo tiempo en el que su manifestación viene,
inmediatamente y, por lo tanto, sin que haya interés alguno
más allá de la consecución del alivio; la compasión no supone
un ánimo de solidaridad, sino sólo el sentimiento de dolor que
produce el dolor del otro; no es una respuesta propiamente a lo
que Yo considero, sino que es una determinación judicial de lo
que me objeta. Como bien lo indica Schopenhauer,

§6.1 | 288 LA CONVIVENCIA



¿Cómo es en absoluto posible que el placer y el dolor de otro
muevan mi voluntad inmediatamente, es decir, exactamente igual
que en otro caso solo lo hacen los míos; esto es, que se conviertan
directamente en mi motivo e incluso a veces lleguen al grado de
que yo postergue más o menos mi propio placer y dolor, esas
fuentes únicas de mis motivos en los demás casos? Está claro que
solo convirtiéndose el otro en el fin último de mi voluntad igual
que lo soy yo mismo en otro caso […]. Mas esto supone que de
alguna manera esté identificado con él, es decir, que aquella total
diferencia entre mí y todos los demás, en la que precisamente se
basa el egoísmo, sea suprimida al menos en cierto grado […]: es
el fenómeno cotidiano de la compasión, es decir de la participación
totalmente inmediata e independiente de toda otra consideración,
ante todo, en el sufrimiento de otro […]1

Pero de lo que se trata aquí es de la inclinación al bienestar
del otro por su consideración; al hecho de que mi motivación me
impela a la consecución del bienestar ajeno porque su apelación
a lo que Soy no me permite permanecer en la indiferencia, es
decir, que la actitud de alivio del sufrimiento ajeno se dé como
respuesta a la situación considerada, sin que sea la concepción
sensitiva de lo que me objeta la que me impela a una búsqueda
de lo que al otro le conviene para su bien indeterminado. La
empatía de la que se pretende hablar es, por tanto, una que
surge del encuentro —siempre especulativo— con lo que del
otro existe desde su entidad; se trata de que no sea una reacción
instintiva ante una imagen o un sonido, ante un objeto, sino que
la respuesta venga del encuentro con la estancia existencial que
se pretende aliviar, que el compartir su estado emocional no sea
simplemente una respuesta dolorosa o angustiante ante lo que
le pasa al otro, sino que se comprenda lo que lo sujeta y que se
le estime por su situación, por la consecución del bienestar del
otro y no sólo del alivio inmediato.

La empatía instintiva ha menester la objeción sensitiva de
la manifestación física del sufrimiento ajeno, de la impresión
sensacional que patentice la existencia del dolor que sumerge
a al otro que me mira; pero así se sigue atado al encuentro
material, a la exigencia que significa la manifestación de su

1. Sobre el fundamento de la moral. En Los dos problemas fundamentales de
la ética. p. 208 (la paginación viene de la edición de Arthur Hübscher y se
halla al margen de la edición citada (véase la Bibliografía)).

EL ALTRUISMO 289 | §6.1



dolor en su cuerpo. Empero, de lo que se trata aquí es de la
atención al sufrimiento y al gozo del otro en la determinación de
mi acto en general; es decir, no se quiere examinar la inclinación
espontánea al alivio del sufrimiento ajeno, sino la de convertirlo
en un motivo de mi acto en general, a que su situación (actual
o potencial) sea considerada al momento de mi realización, que
se tome en cuenta lo que del otro sea a partir de lo que se
hace; es decir, que para el Yo el otro y su situación signifiquen
un motivo permanente; es decir que se tenga presente aún en la
ausencia de su objeción sensitiva.

La empatía considerativa consiste en poder empatar [igua-
lar] la situación existencial del otro con la mía a partir de la
consideración de su situación como la propia; es la capacidad
que tiene alguien para alcanzar especulativamente la existencia
del otro en su situación pero, además, para generar desde
sí la respuesta que ponga en la {existencia} mía lo que hay
en la suya.

Se trata, en primer lugar, de tener la capacidad de considerar
a lo otro en general; esto es, de imaginar-me la existencia suya
en su situación, es decir, enfrentándose a lo que se enfrenta
(en tratándose de la consideración objetiva) y (si es subjetiva)
también teniendo el ánimo que tiene y respondiendo desde
las instancias que le responden. Pero hasta ahí se le considera
como lo otro; hace falta, en segundo lugar, considerarlo como
un otro: hay que considerar además la subjetividad desde sí
y esto se logra sólo suponiendo en Mí lo de él, es decir,
encontrándome como siendo sí y viviendo lo de sí a partir de
la situación dada.

No es lo mismo la empatía que la simpatía. La primera —como
se ha visto— es la capacidad de empatar mi existencia con la del
otro, ya por la intuición, ya por la consideración; la simpatía, en
cambio consiste en que dos personas tengan el mismo pathos,
los mismo sentimientos, sin necesidad de se esté enterado de
lo que esto es así. La simpatía es una comunidad de facto entre
las existencias de dos o más personas —y más la hay entre más
frecuente sea que se llegue a esta comunidad— pero sin que
se requiera de ninguna de ellas la intención de que así sea. La
empatía, en cambio, es la manera en la que, a partir del encuen-
tro —sensitivo o especulativo— con quien padece determinada
situación, se le com-padece; es una disposición activa de una

§6.1 | 290 LA CONVIVENCIA



persona para empatarse con la otra y no implica que de hecho
este empate se consiga, sino que basta con que la consideración
provoque una respuesta vivencial del que es apelado por la
presencia o re-presencia del otro; es decir, que puede que mi
consideración de la situación de alguien que mendiga por las
calles me lleve a un sufrimiento de lo Mío y ser en verdad que
la persona no sufre de hecho en ese momento, pero eso no obsta
para que el sufrimiento del primero sea empático. La simpatía,
en cambio, sí reclama esa comunidad, aunque ninguno de los
simpáticos conozca de ella.

La consideración del otro implica, antes de ello, que sea
posible considerarme a Mí en la posibilidad de mi existencia; es
decir, que lo primero es que hay una preocupación por lo de Mí
en el futuro, por considerar la situación efectiva posible del Yo,
por llegar enfrentar a mi entidad con la posibilidad de su ser por
venir o hipotético, para que responda desde sí lo que significa la
situación de Mí que se considera. Es decir, que la introspección
[la interrogación a lo que Soy sobre lo que soy] es el primer
ejercicio posible que permite atender a una vivencia no actual
ni efectiva de lo que Soy con responsabilidad. Quien no se ocupa
de lo que será de sí desde sí difícilmente podrá considerar al
otro en su alteridad; el que se ocupa de su motivación, pero no
desde la mera satisfacción de las necesidades vitales ineludibles,
sino desde su aparecer mismo como sujeción de lo que existe a
una entidad que, fundándola, la trasciende y la determina en su
dación general a lo ente; el que sabe que lo que efectivamente
tiene se le da como respuesta a la situación, como la manera
de realizarme Yo en el mundo para mejorarlo para mí, el que,
en fin, se pro-cura, tiene ya la base sobre la cual forjar la
consideración del otro.

La empatía considerativa permite que se re-produzca en Mí
la existencia del otro y esa producción es la que me lleva a
la búsqueda del bien del otro como el bien Mío. Por medio
de la consideración del otro, lo que él vive pasa a ser, aunque
especulativamente y de manera más sutil, lo que Yo vivo. Es
conocer de lo que el otro es desde lo que es, pero no para
lo que Soy, sino desde lo que Soy. Esto significa que, de una
manera análoga a como me encuentro con la consideración
especulativa de lo que Soy en una situación especulada, así mis-
mo considero la situación —efectiva o posible— del otro como

EL ALTRUISMO 291 | §6.1



apelante directamente a mi entidad, para que ésta responda por
lo que le pase en ella.

La empatía considerativa implica una responsabilidad [res-
ponsividad] desde Mí por la situación del otro.

El encuentro con en Mí de la existencia del otro me provoca
el sufrimiento de su sufrir y el gozo de su gozar. Al mismo tiem-
po que se empata —aunque especulativamente— la condición
existencial, se empata también la determinación motivacional;
es decir, que el postulado entitativo que me hace huir del
sufrimiento y buscar el gozo propios se manifiesta ahora por el
término del sufrimiento o la consecución de un gozo que son
míos sólo empáticamente. El alivio de estas exigencias se puede
de dos maneras: la una consiste en desconsiderar al otro y a su
existencia; la otra, en buscar la modificación de la situación del
otro para que cese su sufrimiento y, así, el propio.

La des-consideración, empero, no acaece simplemente porque
así se desee: no se puede renunciar a la responsabilidad ante lo
bueno y ante lo malo, si soy capaz de ver malo el sufrimiento
ajeno y bueno su gozo estoy obligado a cambiar mi paradigma
de bondad y maldad para dejar de encontrar en el de otros el
sufrimiento propio. Pero, si lo que se busca es desconsiderar
ahora lo que pasa con otro, esto tiene que venir de atender a
una cosa distinta; una vez que ya se ha hecho al Yo responsable
por la situación del otro, entonces la motivación impelerá a
conseguir la realización de su postulado, a la búsqueda del
bienestar propio, que se ha identificado —por la consideración
empática— con el bienestar del otro. Pero la renuncia deliberada
al acatamiento de este impulso motivacional no puede darse de
manera inmediata, pues la apelación considerativa permanece
presente y, por lo tanto, la responsabilidad por ello sigue
impeliendo al ánimo a conseguir el alivio de esa situación, por
lo que se tiene que desatender esa consideración para ocupar
la atención en cualquier otro motivo (proceso mismo ante el
cual la responsividad será molesta, pues se trata de impedir su
cumplimiento). A más de eso, intentar la desatención de lo otro
ya empatado implica que, en el momento en el que se encuentre
con la consideración de su propia entidad como recuente al
mejoramiento del mundo, se presente el juicio molesto sobre sí
mismo; esto es, que al darse cuenta de lo que implica para sí
mismo tal renuncia se reconocerá malo para el mundo; esto

§6.1 | 292 LA CONVIVENCIA



conlleva —si es ese el concepto de maldad que se sabe— la
vergüenza de Mí mismo por lo que soy; o, si no, conlleva cuando
menos la vergüenza ante los demás [ante el juicio que de mí
tengan] y, entonces, la hipocresía para seguir pareciéndoles
bueno y continuar en su estima. Desde luego y como con todo, es
posible —por la reiteración constante— incorporar la renuncia
de la responsabilidad ante la apelación del otro u omitirla por
una muy fuerte condición existencial egoísta, o también opo-
nerle consideraciones relativas a la justificación de tal renuncia,
por ejemplo, las de la imposibilidad de actuar Yo su alivio o el
de todos los que están en esa condición. De cualquier modo, se
tratará de una renuncia al imperativo empático del alivio o la
evasión del sufrimiento ajeno; y esto es la primera manera de
aliviar el sufrimiento que nace de la consideración empática.

En el segundo caso (el de obedecer la tendencia al alivio
del sufrimiento ajeno), significa una realización altruista. El al-
truismo es la tendencia a conseguir el beneficio del otro como
el propio, surgida de la impelación motivacional de un ánimo
empatado (así intuitiva como consideradamente). Por medio de
la consideración empática se identifica —si no en la actualidad,
sí en la existencia del empático— el estado sentimental [el
ánimo] del otro con el propio, lo que impele a la consecución de
su bienestar como parte del postulado entitativo; es decir, hay
un reconocimiento de lo ajeno en lo Mío, una motivación hacia
el beneficio del otro por la identificación de su mal con mi mal y
de su bien con el mío. En efecto, el encontrar en el dolor ajeno
al propio implica, a menos que se renuncie a la responsabilidad
por él [a la consideración empática de él], que se identifique
su alivio con el mío y que, por tanto, se tienda a su beneficio
como un motivo, con cuya consecución Me realizo, es decir, sin
miras a lo que de eso resulte, sino como una meta tan final
como la estancia buena que irremisiblemente se busca siempre.
Nuevamente —como con el trabajo— el altruismo sólo es tal
cuando se hace por necesidad, y no cuando por obligación.

Pero la realización directa del bienestar del otro no es la
única manera en la que la condición altruista culmina en el
acto, hay otra forma, mucho menos franca pero mucho más
constante (y, quizás, más importante y grave), que es la actitud
considerada. Actuar de una manera considerada quiere decir
que en la determinación consciente del acto [en aquélla que

EL ALTRUISMO 293 | §6.1



implica al conocimiento para llevarse a cabo] se encuentra a la
consideración empática como un condición y, así, a la estancia
del otro como motivo que impele o inhibe la realización del im-
pulso perenne por encontrase mejor; es decir, que al momento
en el que se tienda a la realización de un movimiento extensivo
[hacia la resolución de un deseo por el encuentro con el motivo]
se tomará en cuenta, de entre todo lo que se siga del acto
mío, la situación actual o posible del otro que sea afectado por
lo que hago. Así, la determinación de mi realización considera
al otro en su ejercicio y evita el mal que se proyecta que le
pase como consecuencia. El enfrentamiento con la concepción
imaginativa de lo que llegara a ser para el otro es equivalente
a la proyección de la propia situación a partir de lo que está
a punto de realizarse.

De esta manera, la actitud considerada hacia el otro provoca
que en el acto se eviten las consecuencias malas para alguien
más. Representa imaginativamente lo que será de mí, pero
también lo que será del otro y lo manifiesta en la existencia,
que perennemente apela a mi entidad, que a su vez es peren-
nemente responsable [responsiva] por lo que hace a sí y, como
en la consideración empática esta suposición {la de que lo de
otro es lo de sí} se da, se le hace así también responsable por la
situación que le signifique al otro de lo que yo hago. A una per-
sona considerada, el sufrimiento posible del otro se le presenta
siempre como un motivo determinante del acaecimiento de su
actuación. Todo acto [toda incidencia del Yo-ente en lo real]
está determinado por la existencia de un impulso motivacional,
que siempre se da en función del cumplimiento del postulado
entitativo; lo que varía siempre es el modo en el que se pretende
realizarlo: éste depende de la historia de lo que Soy, de sus
disposiciones y de cómo determine esto la concepción de su
situación; es decir, que —básicamente— depende de lo que tiene
enfrente (ya sensitiva, ya especulativamente), de la condición
que le marquen sus necesidades vitales y del entendimiento y
la sapiencia de los que disponga. Una sapiencia de que el otro
es una existencia tanto cuanto lo es la mía, de que tiene un
motivación [algo que persigue | un anhelo] y del sufrimiento
que le implica su fracaso; una real incorporación de esta
sapiencia —decía— implica que se deba considerar su situación
[que se deba concebir {especulativamente} la proyección de lo

§6.1 | 294 LA CONVIVENCIA



que del otro sea] y que esto lleve a que tal situación sea algo
que se juzgue molesto o agradable, que se proyecte placentero o
doloroso y a que el Yo, entonces, desee o repugne la realización
del movimiento que ahora tiene más motivos que lo enfrentan
y que compiten entre sí para ser el que más gravemente le
llame a realizarlo.

El conocer que este acto que estoy a punto de realizar,
que este movimiento que ahora ejerzo, que el impulso que me
mando implica la aniquilación de la esperanza o de la felicidad
de alguien es motivo que lo detiene, es dolor que desgarra
y atrofia al cuerpo que lo pretende (si es considerado). Su
dolor es el mío.

Así, la consideración del otro se presenta como una manera
en la que evito la maldad del mundo y en la que se procura su
bondad. Que el mundo sea, en general, motivo de lo agradable
y no de lo repulsivo (que sea bueno y no malo), es —como ya
se vio— la manera de realización que compete propiamente a
los entes especulativos —esto es, humanos—. Empero, y como
una anotación que no debe quedar sin hacerse, cuando se habla
de la consideración de el otro, se hace referencia a lo que se
dijo en el apartado respectivo (“El otro y su alteridad”, pág.
231); es decir, que se refiere a todo ente en el que se re-conozca
la motivación y la sensitividad y así fue usada, por ejemplo, la
palabra “persona”, no sólo con referencia a los humanos, sino
también a los animales [entes animados] todos. Éstos, en tanto
sensitivos, tienen así una existencia y una motivación, aunque
no sean capaces de concepción imaginativa; tienen también
sufrimiento y gozo, éxito y fracaso, se duelen y se placen de
lo que les pasa, de tal manera que —quien así lo sepa— puede
también considerarlos y reconocer su existencia en lo de sí.

La consideración del otro, que se basa en la capacidad con-
siderativa en general, es la base de la actitud responsable ante
el otro y de que en el momento de determinar su actuación,
esté presente lo por-venir para el otro como consecuencia
efectiva de lo que le pasa. Empero, la empatía intuitiva tiene
una fuerza y un llamado mucho mayor, una objeción que ocupa
enseguida toda mi atención y que me lleva a la búsqueda del
alivio. La constancia, regularidad y reflexividad de la empatía
considerativa, sin embargo, son las que condicionan un altruis-
mo más propiamente dicho, pues no se trata de una actitud

EL ALTRUISMO 295 | §6.1



aislada de conmiseración espontánea, sino que pretende un
verdadero seguimiento de la estima del ajeno, es, entonces, una
pro-curación también del otro, no ya sólo de mí. La diferencia
entre la empatía instintiva y la considerativa es la misma que
entre el arrojo ciego y el trabajo, pues no se trata sólo de
una instintiva manifestación de la supervivencia (un altruismo
vital); sino de que ese instinto —mucho menos manifiesto y
constante que el egoísmo— trascienda el ciego impulso y se
instituya como una referencia de la determinación de cada acto
(un altruismo existencial).

El deseo sexual / el erotismo

§ 2 El deseo sexual es la manifestación de una necesidad vital,
como lo es el hambre; pero mientras que ésta última mani-

fiesta por excelencia el impulso a la permanencia, la sexualidad
manifiesta por excelencia el impulso a la extensión de lo que
Soy. La necesidad sexual es la de trascender mi entidad en pos de
una ajena; es el deseo, no de lo otro para su consumo, sino del
otro para su disfrute.

Muy cierto es que la finalidad del instinto sexual es la re-
producción de mi entidad, la resurrección [el resurgimiento] de
mí mismo; es prolongar, en otro ente (nuevo y joven), lo que
Soy, es un grito —entitativo— por vencer la muerte, aunque
no la mía como individuo, sino la de la humanidad. Empero,
la manifestación del instinto sexual es la tendencia hacia el
otro como el motivo más imperioso de cuantos haya. Es decir,
que aunque sea ésa {la re-producción} su finalidad entitativa, la
tendencia existencial no es hacia el nuevo ente como tal, sino
que a lo que se tiende es a la consumación del acto sexual, al
encuentro con el otro, no como medio para la reproducción,
sino como fin en la consumación misma del coito. Esta unión
sexual (que para el deseo consciente es su finalidad) sólo por
inferencia la conocemos como un medio del instinto de con-
servación; pero para la motivación entitativa que se pone en
la existencia, encuentra su motivo sólo en el encuentro con el
otro. El deseo sexual es el vitalmente más sublimado, el que con
más fuerza me tiende a lo ajeno y el que pretende un encuentro
más lejano y más imposible que cualquiera.

§6.2 | 296 LA CONVIVENCIA



El hambre es la más cruda tendencia a lo ajeno, mientras que
el deseo sexual es la más fuerte tendencia al ajeno. La primera
se tiende hacia su posesión y para su consumo; la segunda,
hacia su encuentro y para su disfrute. Ambos manifiestan la
insuficiencia de lo que Soy, mi finitud ante la realidad en la
que Me muevo y de la que depende mi supervivencia; pero el
hambre manifiesta la negación al agotamiento continuo de mi
entidad [la negación al desgaste], mientras que el deseo sexual,
la negación a la muerte definitiva [la negación al aniquilamien-
to]. El consumo es la afirmación de la realidad de mi soledad,
que reclama de los otros entes el sustento propio; el acto sexual
es la búsqueda de su —imposible— superación meta-física, que
quiere alcanzar a los entes otros por sí mismos.

El deseo sexual y el hambre son las manifestaciones más gra-
ves a la existencia del postulado entitativo; están permanente-
mente determinando la actitud de lo que somos y determinando
lo que me contacta a partir de la búsqueda de su satisfacción.
Son, pues, los pilares que sostienen la determinación al acto de
lo que Soy, la manera en la que pretendo moverme entre lo
otro y lo que de Mí busca su satisfacción en el mundo allende.
Si bien el hambre puede ser, en general, más apremiante, es le
deseo sexual el que más fácilmente nos arrebata la consciencia
[el que más rápidamente se sublima en la existencia] y que
impele a su concreción en el momento en el que se encuentra
con la ocasión de realizarlo; es más imperioso, mientras que el
hambre es más constantemente manifiesto, pero progresivo; al
final, cuando se contraponen, es la sexualidad la que domina,
incluso hasta la muerte.

El impulso sexual me lanza en pos del otro, de su alcance:
el otro me encanta y la manifestación de su existencia ante lo
Mío me tiende hacia sí. Pero la tendencia no es hacia el mero
enfrentamiento, ni aún a su encuentro, sino que va más allá;
el deseo sexual es la manera instintiva en la que se pone de
manifiesto su alteridad y se la pretende. Se pretende alcanzar
al otro en lo de sí y llenarse de lo que el otro es. No se trata,
como los más, de un deseo que se satisface ante un encuentro,
sino que la realización del acto sexual apunta hacia más allá
de lo que es tangible; no hay, propiamente, una carencia en
el cuerpo que deba ser saciada (no hay algo que físicamente
me haga falta y que obtenga gracias a ello), ni tampoco se

EL ALTRUISMO 297 | §6.2



refiere a la seguridad de lo por-venir Mío, ni a ningún enfrenta-
miento presencial o represencial. La satisfacción —eternamente
insatisfecha— del deseo sexual se da en el orgasmo, que es la
culminación del sentimiento de plenitud sexual. El orgasmo no
es sólo un sentimiento más que con-curre con y como muchos
otros a mi existencia, sino que la asalta y la ocupa toda y la
desvanece —por lo tanto— de su distinción y de su responsa-
bilidad; es decir que no se trata de un sentimiento que —como
todos los demás— se ponga en la existencia y que en su presen-
tación apele a mi entidad y que ésta responda ante ella: no; se
trata de uno que en su acaecimiento arrastra a la consciencia
consigo y desprecia cualquier apelación o responsividad. Con
el orgasmo, la apelación de la consciencia a un Yo —apelación
que manifiesta siempre la relatividad de mi entidad respecto
de las otras, y que patentiza la existencia de la motivación
desde Mí y hacia lo otro— desaparece, quedando sólo el mismo
estar y el sentir del otro conmigo. Ocurre, así, por el desva-
necimiento de la responsabilidad sin el desvanecimiento de la
existencia, el desvanecimiento de la relación Yo-otro, cuya sola
manifestación implica ya la separación, pues de otra manera
la relatividad [el marco relacional original (de lo otro respecto
de Mí)] no tiene sentido ni posibilidad. Así, lo que el orgasmo
significa, como culminación del acto sexual, es la posibilidad
de superar —aunque por un instante— la individualidad de la
existencia y de sentir sólo lo que del otro viene.

La culminación —siempre frustrada e imperiosa— del acto
sexual es fundir la entidad mía con la suya en la misma.

La búsqueda del orgasmo no es un imperativo de supervi-
vencia (uno no muere por su falta), pero sí es un imperativo
vital (uno no puede renunciar a él). La plenitud de ser que
se alcanza en el acto sexual como el desvanecimiento de lo
existente significa al postulado entitativo de extensión de lo que
Soy, que se da como una comunión con el otro. Esta comunión
sexual con el otro no se agota en el mero entrelazamiento de
los cuerpos, sino que es un común des-ensimismamiento en el
que sólo queda el contacto con el otro como pura sensación sin
sensor, por lo tanto, sin un sentido para alguien, sin apelación
y sin responsabilidad. Es el abandono de lo que existe para
simplemente existir en y con el otro con el que Soy.

§6.2 | 298 LA CONVIVENCIA



La comunión sexual —sobra decirlo— no se da de hecho [no
se alcanza en la realidad], sino que es un desvanecimiento de
la perenne referencia de todo cuanto me existe a la mismidad
existencial por causa y contacto del otro, y que me hace con
él una sola sensación. El deseo sexual es, así, una búsqueda de
esa comunión, del encuentro con otro para unirme [hacerme
uno] con él.

La capacidad reflexiva del humano implica que los deseos
vitales trasciendan su motivación instintiva y se manifiesten
a la existencia como y hacia las eyecciones especulativas de
la posibilidad de lo en el mundo incluyendo, desde luego, las
consideraciones de las otras existencias. Es decir, que se mani-
fiesten motivacionalmente significando [dotando de significado
a] los objetos de la existencia y que, al mismo tiempo, respondan
no sólo a lo que se les presenta en la sensitividad, sino también
en la especulación y determinen así no sólo este acto ahora, sino
que se presenten como finalidad en el juicio de cada eyección
especulativa, translocando y transpresenciando el alcance de lo
que apela a mi entidad y, del mismo modo, del tiempo hacia el
que se tiende la búsqueda o huida de que se trate la motivación
[la tendencia al movimiento] de mi cuerpo.

El deseo sexual, manifestado en la determinación de la
consciencia reflexiva, es una impelación al otro en su alteridad,
una búsqueda de la unión entre lo de ambos para consagrarse
el uno al otro. La tendencia reflexiva producto del hambre es
narcisista y su afán es hacia la posesión; en el caso del deseo
sexual, se manifiesta a la existencia reflexiva como erotismo y
su afán es hacia el amor.

El erotismo es la determinación existencial hacia el encuen-
tro entitativo con lo otro y, de manera más grave, con el otro, y,
de manera muy más grave con el otro-humano.

Cuando el erotismo se refiere a lo otro, esto otro es deter-
minado como bello. Las cosas bellas se las quiere tener en lo
Mío; su búsqueda no es como tal para encontrarlas, sino para
disfrutarlas, para allegarlas a mí (no para incluírmelas, sino
para que se hallen conmigo); la manera más eficaz en la que se
consigue que lo objetante inhiera a mi entidad es por la con-
templación: es percibirlos con la única consigna de apreciarlos
en lo que son, de dejarlos llegar hasta lo mío para que lo

EL ALTRUISMO 299 | §6.2



integren [para que se unan], intento siempre fallido y que ante
la ausencia de lo bello son anhelo de su presencia, nostalgia de
la existencia colmada de belleza. Los objetos bellos nos llaman
sin la pretensión de obtener nada de ellos, sino el disfrute de su
belleza misma, aunque no resulte de ésta ninguna consecuencia
racional [hacia principios y fines] o no se tenga ningún sentido
[ningún desde dónde ni hasta dónde] de su contemplación sino
el mismo disfrute; esto es, que es el tiempo en el que se vive
con ellos toda su finalidad: se agota la utilidad de la belleza en
ella misma. La tendencia hacia lo bello busca lo que se desea
no para consumirlo, sino para consagrarse a su disfrute y a
dejar que me encuentre la entidad de eso que me llama por
su aparición. La atracción hacia lo bello implica la querencia
de unirlo a lo que Soy, de conformarse a ello o viceversa para
estar siempre en la situación del disfrute. Pero la belleza sigue
relativa a la otredad de lo ajeno.

Lo erótico no se mide por parámetros de racionalidad ni de
sentido, sino que es un llamado de lo que Soy para recibir al
otro en mi seno, para ser más siendo con otro uno solo. Ni el
acto ni la tendencia eróticos buscan algo que se siga del acto
mismo como para que aplaque el deseo del llegar a la entidad
ajena. No hay consecuencias de eso, el interés está de lleno
puesto en la propia remontación de la distancia de lo que Soy
a lo que es. La tendencia erótica trasciende todo parámetro de
razón y de juicio porque el interés en el otro es desinteresado,
por el mero disfrute de la entidad del otro.

El erotismo hacia el otro pretende alcanzar su entidad para
fundirse con ella y para dedicarse a su ser. Puesto que es
imposible que se dé tal alcance entitativamente, la búsqueda
tiende hacia lo que del otro se me manifiesta: su existencia, su
motivación, su sentir, su pensar y su actuar.

Tratar de alcanzar a alguien en su alteridad implica llegar a
su motivación y a su encuentro con lo que lo hace ser como
es y determinarse como se determina. No se trata de una
consideración, ni responsiva ni de aprendizaje de lo que él es,
puesto que no se trata de comprender lo que le pasa. El impulso
es al encuentro del otro en su alteridad, no a la presentación
de su situación ante mi entidad. Pero la alteridad del otro se
halla separada de Mí por mi piel y por la del otro: la tendencia
no es alcanzarlo en lo que le está pasando, sino en lo que es

§6.2 | 300 LA CONVIVENCIA



fundamento de ese pasaje: la pretensión es encontrarse con la
fundamentación de su existencia. Se tiende a la motivación de
la persona que se desea, a su propia responsividad por lo que le
ocurre de sí mismo y por lo que del mundo lo toca: es llegar a
su determinación entitativa.

Pero esta tendencia erótica [este deseo de llegar a unirse con
la entidad del otro] no encuentra consumación posible, ni, por
lo tanto, satisfacción de su impulso. Es un deseo condenado
siempre a la frustración, pero nunca al fracaso. Cualquier inten-
to, cualquier manera en la que se pretenda llegar a ayuntarse
con otra entidad terminará en una aproximación fallida, pero
que, al fin, constituye un saboreo de su posibilidad y el deseo
incesante prueba que es así, aunque en la realidad es imposible.
El acercamiento a la entidad del otro, por la aproximación a su
existencia e incluso a su cuerpo, es la ilusión que mantiene viva
la esperanza, por otro lado instintiva, de realmente alcanzarlo
y de realmente fundirse y hacerse lo mismo ese que me ve y
Yo que lo veo. Sucede, como dice Levinas, que «se nutre […]
de su hambre»1.

El deseo metafísico leviasiano es el erotismo hacia el otro: el
esfuerzo por alcanzarlo en su alteridad y llegar, sin embargo,
tan sólo a descubrir su imposibilidad. Lo que el otro existe lo
existe desde sí, desde su propia soledad y apartamiento y no
está al alcance de mis sentidos, ni menos todavía de mi entidad;
el inmenso alejamiento de ser aparte uno del otro es insalvable.
Ni aún la comunicación lo permite, pues lo que me enfrenta no
es el otro, sino el producto de su acción al que Yo tengo que
darle el sentido desde Mí.

La amistad y el amor son las actitudes más notorias que
manifiestan el erotismo; la primera de ellas con menor fuerza
que la segunda. La actitud amistosa es la que tiene un deseo de
interés genuino por lo que es del otro y de encuentro con lo que
desde sí se llegue a tener. Por lo común, esta atención se limita
a algunas personas, en las que se ha reconocido una cierta
atracción por la realización de su ser y por eso se pretende el
encuentro con su entidad y su motivación. Hay también quien
no hace mucha discriminación y que se interesa por la entidad

1. 1.I.1 “Deseo de lo invisible”. En Totalidad e infinito. p. 58. Levinas, fenome-
nólogo al fin, no alcanzó a ver que este Deseo de lo metafísico es una mani-
festación erótica ni que el erotismo es una extensión del instinto sexual.

EL ALTRUISMO 301 | §6.2



del general de las personas, y esto muy frecuentemente se
refleja en una genuina amabilidad. La amistad, pues, lleva a un
interés por lo que el amigo es y lo que tiene que decir, se le
estima y se pretende tenerlo conmigo y contar con su presencia.
Hay un deseo por mantenerse juntos y por alcanzar lo que el
otro manifiesta desde sí.

El amor es la más grave tendencia erótica de cuantas haya:
es ir en pos de la unificación con el otro de tal manera que
se ponga la imposible consecución del ayuntamiento con su
entidad, de la unificación y fusión con él por encima de la
realización de lo que Soy, o, más bien, como única —o casi
única— realización posible.

La tendencia erótica amante es fortísima, pero se enfoca en
una sola persona, que es aquella con la que se busca la comunión.
El amante se afana en la búsqueda —por siempre fallida— de la
unión con quien ama, de compartir la entidad, la motivación, el
acto y, en fin, la vida en todo tiempo; hay un empeño por que
quien amo sea siempre conmigo y Yo ser siempre con aquél sin
distingo, sin separación y sin muda. Se pretende atender siem-
pre lo que es, lo que le pasa, lo que hace, lo que piensa: Todo
es un intento fallido por identificarse entrambos y por superar
la barrera infranqueable de la piel del otro; ni todos los besos
pueden encontrarlos, ni todos lo abrazos fundirlos, ni todos los
coitos unificarlos y se siente al final la derrota: la impotencia de
los brazos, aunque fuertes y del conocimiento, aunque mucho
para superar la solitaria estancia en el mundo y en lo real.
Aunque el instinto y el orgasmo nos digan lo contrario: el amor
es irrealizable, siempre los amantes serán separados.

El erotismo amoroso, de tan fuerte, también encuentra parcial
satisfacción y esperanza en los actos, en las maneras, en las
palabras, en la promesas de eternidad del presente en el que,
aunque físicamente, se tienen entre sí los amados y se procuran
como si efectivamente fueran el mismo. El amor se vive, aunque
no se consume jamás, y precisamente por eso: «se nutre de
su hambre». Ante la condena al esfuerzo incansable, pero sin
esperanza de culminación, es el mismo andar la meta que se
persigue, es día tras día encontrarse con el dolor y el anhelo, con
la esperanza y la frustración, pero siempre con un motivo que
trasciende el alcance interesado de las razones y del sentido.

§6.2 | 302 LA CONVIVENCIA



La abnegación

§3La abnegación es una renuncia a Mi realización en pos de
la realización ajena; es despreciar lo que de Mí pueda ser
por lo que del otro sea a partir de un acto.

El acto abnegado siempre viene por una ponderación de lo
que será de mí con lo que será del otro o de lo otro, en la que lo
que me proyecto para mí como malo o bueno siempre tiene me-
nor peso que el de lo que me proyecto como malo o bueno para
el otro. Esto implica que haya una empatía (intuitiva o conside-
rativa) para con el otro (en su alteridad o en su humanidad).

La renuncia a realizar el impulso al que lo que Soy me
impele siempre se da porque aparece un motivo repulsivo o
deseado más fuerte, y que surge a partir del movimiento que
implica tal realización. La abnegación, como renuncia, supone
que son para Mí más repulsivas las consecuencias para el otro
de mi hacer o mi dejar hacer que el deseo que me tiende al
movimiento o a la permisión del acto de otro. La abnegación
requiere que haya un motivo de deseo y que se me presente la
posibilidad de su realización y que, al mismo tiempo, me objete
(como reflexiva) la situación —buena o mala— del otro a partir
de lo mismo y que entonces el Yo se incline por el deseo del
gozo ajeno o por la repulsión de su sufrimiento antes que por
buscar lo que desde mí me mueve.

La renuncia de la que aquí se habla ha de ser deliberada;
esto es, tiene que resolverse a partir de la deliberación entre el
impulso que me reclama y las consecuencias para otro malas
de la realización de tal reclamo; tiene que determinarse por el
conocimiento de que lo que resulte para el otro importa más
para mí mismo que lo que sea de Mí. Esto no quiere decir que
se dé una comparación objetiva de lo que vaya a suceder con
cada uno, pues siempre habrá quien prefiera terminar exhausto
por cargar a su hijo antes de permitir que él se canse un poco.
La ponderación se da a partir de la subjetividad de ambos, de
la consideración de qué tanto sufre él por el cansancio y qué
tanto sufro yo por la exhaustividad; siempre se tiene que partir
de esa consideración pero, además, está la importancia que la
entidad del otro tiene para lo que Soy.

El erotismo permite que lo que Soy tienda a la entidad de
otro como un motivo final y que la aprecie por el solo hecho

EL ALTRUISMO 303 | §6.3



de ser {lo que es}; ese aprecio es el que se juega en el momento
de ponderar las situaciones proyectadas de ambos. La amistad,
el amor sexual o el filial [en general, la tendencia erótica a la
entidad ajena] dictan cierta importancia de la entidad amiga
o amada para lo que somos y he aquí que se da que un gran
sufrimiento mío puede valer menos para Mí que un pequeño
sufrimiento del que quiero.

Mi entidad es responsiva por lo que pase a mi existencia, y
la capacidad reflexiva me impele también a responder por el
pasado, por el futuro y por la situación del otro. Pero, aunque
tengo responsabilidad de todo ello, sólo tengo determinación
sobre mi actuación [sobre el movimiento de mi cuerpo] y, más
limitadamente, sobre el juicio que haga de lo que me pasa. De
esta manera, del dolor mío por el que respondo tengo la facul-
tad de aceptarlo, mientras que el del otro, por el que también
soy responsable, sólo me queda imponerlo (por mi hacer o mi
dejar hacer) sin poder aceptarlo o rechazarlo, lo cual me lleva
a la decisión de soportar el dolor propio o de soportar el dolor
ajeno con migo como causa. El no aceptar lo primero se llama
pusilanimidad; lo segundo, abnegación.

Hay quienes son capaces de abnegarse con facilidad, ante
casi todos, sin que conozcan incluso a las personas a las que
sacrifican su realización. Bien puede tratarse de alguien que
valora en muy poco lo que es y lo que le pasa, que tiene por
costumbre el sufrimiento y que no se atreve, en cualquier caso,
a realizarse por temor de su fracaso o por algún agente que
constantemente se lo impida; también puede ser que se trate
de un caso diametralmente contrario, de alguien que tenga a
su valor en mucha estima, de tal manera que aprecie su propio
dolor en poco, pues su dignidad es la que no le permite que
se encuentre ante sí mismo como sufriente no habiendo razón
suficiente para ello. En cualquiera de los dos casos, tiene que
haber un convencimiento de que no se tiene ningún derecho
sobre el otro, se sacraliza su alteridad y se le mantiene fuera de
toda exigencia, de toda superioridad instructora: la entidad del
otro se debe mantener como desde sí se dicte a su realización
y la realización de lo mío puede frustrarse porque no significa
nada, comparado con el hecho de haber obligado al otro a sufrir
sin tener determinación de aceptar o rechazar tal sufrimiento
(sin derecho sobre su estancia). El derecho de la renuncia

§6.3 | 304 LA CONVIVENCIA



se puede exigir de uno mismo, pero la alteridad del otro se
mantiene más allá de toda exigencia posible de resignación o
de padecimiento.

La abnegación, por lo general, se da ante aquél que es con-
siderado más débil, menos capaz que Yo, o ante aquella entidad
cuyo bienestar se tiene como gran motivo, cuya realización
debe permanecer inmaculada, es decir, de aquella entidad ajena
que es sagrada como nunca podrá serlo la propia.

Es la distancia la que permite la sacralización de la alteridad.
Es el hecho de nunca poder alcanzarla para ser de sí lo que
me provoca para buscar otra manera de entregar mi existencia
a la suya: rindiendo mi realización y mi motivación a favor de
las de aquél. El imposible encuentro con la entidad del otro
que amo es lo que la hace de por sí sagrada; la que obliga
al respeto ante aquello que se manifiesta por su cuerpo físico
y por sus actos en el mundo, pero que escapa al asimiento de
mis manos y a toda interacción directa con mi cuerpo; escapa
hasta en su forma a lo que puedo recibir de lo otro. Lo de Mí
es lo profano, aquello con cuya interacción lidio siempre, lo
que puedo determinar en su forma a partir de su dación, lo que
puedo negar o aceptar, lo que puedo, en fin sacrificar porque es
lo que me toca en cuanto ente. La alteridad permanece sagrada
porque no se puede tocar, ni aún conocer.

Pero no es que todos, para todos, consideren sagrada la
alteridad; el egoísmo y, más todavía, la violencia implican una
desatención de la alteridad y su cosificación [consideración
sólo en cuanto a sus cualidades cósicas]. El amor, la amistad y
la responsabilidad son lo que tiende a sacralizar la alteridad de
los que me acompañan y que me aproximan o a los que quiero
aproximarme. Es el eros el que fundamenta los dos primeros y la
consideración empática, la última. La abnegación puede llegar
al límite de sacrificar toda la posibilidad de mi ser: a preferir
la aniquilación propia que el malestar o la disminución de la
entidad distante y sacra.

La preferencia por mi muerte sobre el sufrimiento del otro
implica que la aniquilación de lo que Soy no significa un gran
sufrimiento, aún a pesar de que la idea de la nada es nausea-
bunda, y que, por el contrario, el hacer o dejar hacer daño a
la entidad que Yo aprecio tanto me sería insoportable; esto es,
que la entidad por la que me sacrifico, en su vida, me vale más

EL ALTRUISMO 305 | §6.3



de lo que Yo puedo valerme. El sacrifico es la sacralización del
otro o de lo otro (pues también por una causa ideológica se
puede el sacrificio) por lo que se muere a tal grado que se sabe
que mi estancia está sólo dedicada a mantener la entidad del
otro; tal sacralización es el producto de una tendencia erótica
inmensurablemente grave, un abandono completo de la realiza-
ción de lo que Soy desde el ámbito especulativo [un abandono
de la necesidad del trabajo] para convertir al imposible alcance
y protección del ente amado en mi único motivo, y lo relativo a
ello en lo único que apela a mi entidad y que merece mi juicio
y mi consideración, incluso a pesar del resto de las necesidades,
del hambre, del frío, de la pérdida de la habitación.

El erotismo desenfrenado puede, así, reemplazar toda consi-
deración y todo postulado en aras del disfrute de la presencia
del amado, de la contemplación de su belleza y del cuidado de
su sacratísima entidad, cuya fusión con la mía es inalcanzable,
y que por lo mismo sólo puedo entregarle con la dedicación
de mi ser al suyo.

§6.3 | 306 LA CONVIVENCIA



PARTE TERCERA

Del estar vivo

No es verdad que vivimos
no es verdad que duramos en la

tierra
¡Yo tengo que dejar las bellas flores,
tengo que ir en busca del sitio del

misterio!
Pero por breve tiempo,
hagamos nuestros los hermosos

campos.

Anónimo de Chalco. Enigma de vivir





CAPÍTULO VII

La libertad

En efecto, por el solo hecho de tener conciencia de los
motivos que solicitan mi acción esos motivos son ya
objetos trascendentes para mi conciencia, están afuera;
en vano trataría de asirme a ellos: les escapo por mi
existencia misma. Estoy condenado a existir para
siempre allende mi esencia, allende los móviles y los
motivos de mi acto: estoy condenado a ser libre.

J. P. Sartre. El ser y la nadad. 4, I-I

Del significado de ser libre

§1Ser libre quiere siempre decir ser libre para ser feliz o más
bien, para buscar el Bien.

Libertad es siempre liberación [libertarse]. No se trata de una
estancia particular de mi entidad, ni de una propiedad inheren-
te al Yo que se tiene o no se tiene, sino que es una transición
de una menor a una mayor potencia para Mi realización: es
liberarse de lo que Me disminuye o Me contiene para conseguir
la concreción de a lo que me tiende mi entidad, del impulso
motivacional del Yo; es decir para concretar en el mundo el
bien-estar. Se trata, al final de cuentas, de la condición ontológi-
ca —irrenunciable imperativo existencial— de la actualidad, que
se manifiesta en la determinación por mí de lo que hago. Esa
perenne exigencia entitativa del acto [esa imperiosa exigencia
de hacer de lo real lo que me conviene], junto con la condición
solitaria en la que se es, es la que me obliga a la realización au-
tónoma de lo que Soy, sin poder escapar de la actualidad de ser
y sin poder renunciar a que todo lo que hago Me obedezca.

309



Todo actuar mío, todo lo que puedo encontrar como conse-
cuencia de mi voluntad, lleva impreso ineludiblemente la marca
de lo que Soy, y no sólo eso, cada pensamiento del que soy
consciente es ex-presión que mana de la propia entidad hasta
alcanzar e irrumpir en la condición existencial, aunque es mani-
fiesto únicamente para mí. Cualquier ética, cualquier moral, no
puede sino sustentarse sobre de esto: que soy responsable por
lo que Soy. Si bien la realidad de lo ente es algo más allá de mí,
algo inasible, algo inalcanzable esto no obsta para encontrarme,
sin embargo, situado en la realidad. Pues bien, esta realidad
que sólo por sus manifestaciones me es conocida, tiene una
repercusión efectiva sobre mí, pero Yo también la tengo sobre
ella. Que no pueda cambiar sus leyes naturales, que no pueda
contrariar lo que sucede en el mundo, que no pueda, en fin,
penetrar en lo que es en ella, no quiere decir que no haya una
incidencia desde mí hasta donde está lo demás.

Mis actos [mi incidencia en la realidad] están constreñidos
en su determinación consciente por una manera [por mi manera]
de saber-entender el mundo, pero no es posible que se actúe
con conocimiento total de la forma en la que opera el mundo y
de lo que repercute mi actuación: esta es la condición esencial
del ser libre: la finitud. Sólo de los entes finitos es dable decir
que son libres, pues sólo ellos encuentran para sí obstáculos de
los que liberarse; no hay algo así como una absoluta condición
de libertad, sino que es siempre relativa a algo: soy libre de tal
o cual cosa, pero no es que se obtenga para siempre una libera-
ción en términos entitativos esenciales, sino que tal es siempre
relativa a lo que impedía mi realización: liberarse es, así, des-
truir la impotencia de hacer algo. Empero, es precisamente por
la impelación irrenunciable y continua a realizarme —que se
manifiesta espontáneamente a lo que existo— que se consuma
desde mí la determinación libre de lo que Soy.

La libertad absoluta no debe entenderse como poder realizar
cualquier cosa que se me ocurra, sino sólo las que quiero [las
que se me presentan como un motivo]. Ser absueltamente libre
quiere decir que no haya ningún obstáculo para la consecución
de aquello allende Mí que me llama por el deseo manifiesto a
mi existencia. Entonces, la liberación se refiere a ser libre de lo
que me estorba para conseguir mi realización plena; esto es, se
refiere a concretar en el mundo siempre lo bueno y esto significa

§7.1 | 310 DEL ESTAR VIVO



que no hubiera necesidad de trabajo ni de frustración o fracaso
en su alcance. Al fin, ser completamente libre significaría ser
completamente soberano del mundo todo; pero la soberanía de
mi entidad se agota en lo aquende, y es esta condición autónoma
la que puede entenderse, en cierto sentido, como una condición
de libertad, pero en este trabajo se hará una distinción precisa
entre ambas: la libertad es de lo que estorba a la tendencia a
la realización, y la autonomía entitativamente relativa es de la
motivación y de la responsabilidad ante lo en la consciencia1.

Como ya se había planteado, hay dos tendencias libertarias
contrapuestas, cuya elección se deriva de las instancias del Yo,
y que persiguen {ambas} la identificación entre lo que hay en
el mundo y mi voluntad para liberar mi impulso realizativo:
la una, que pretende cambiar la realidad hasta hacerla a mi
voluntad; la otra, que pretende cambiar mi voluntad hasta
hacerla a la realidad.

La liberación contra el Yo consiste en encontrar la con-
formidad de lo propio con lo real-mundano, esto es, pretende
estar acorde con la realidad: busca la evasión del sufrimiento por
la aniquilación del sufrimiento mismo, y no por el encuentro
satisfactorio con su motivo. Se trata de no contrariar lo real con
lo deseado para superar el sufrimiento [para conseguir el bien-
estar]. En este sentido, somos libres porque nos liberamos del
Yo y de sus manifestaciones: de nuestros deseos y de nuestras
repulsiones, y nos alejándonos de toda determinación de nuestra
actitud que se resuelva en el encuentro con algo allende lo
que somos y que, por eso mismo, no está asegurado. Se parte
de la sapiencia de que el sufrimiento viene de la frustración
y del fracaso del encuentro con el motivo que nos llama y se
pretende evitarlo por medio del acallamiento de la estridencia
de los motivos y por el dominio sobre el juicio {de agrado o
de molestia} de lo que nos pasa, disminuyéndolo, intentando
que sea insignificante la ventura o la desventura de lo que no
depende de la entidad propia; se pretende renunciar a pretender
ser soberano de lo que escapa fácticamente de toda soberanía [del
ente ajeno]. Hay la pretensión de ser motivado lo menos por

1. Es decir que, en cuanto que condición entitativa, lo que suele mentarse
por “libertad” (el poder sólo desde sí determinar el acto propio) se
denominará “autonomía relativa”; en tanto que por “libertad” se referirá
al ejercicio libertario.

LA LIBERTAD 311 | §7.1



lo que es fuera de la posibilidad de la determinación absoluta
desde mí y lo más por lo que es propio y que, por tanto, estoy
siempre en poder de conseguirlo.

En el fondo, de lo que se trata es de admitir que la vida
con sus acontecimientos y que la realidad de lo ente en general
nos es desconocida en su por-venir, por lo menos en lo que se
refiere a sus designios más profundos y de que el sufrimiento
viene de la tendencia a alcanzar algo a lo que no podemos
llegar, a consumir lo que está alejado de nosotros o a estar en
una situación en la que no podemos ya o no todavía o nunca
podremos estar. Es decir, se busca que lo que nosotros deseemos
y lo que hay en el mundo sean lo mismo; y, por lo tanto el
reconocimiento de la verdad y de la falsedades son la manera en
la que mejor se encuentra la forma en la que se debe procurar
tal situación. Esta pretensión se manifiesta muy notablemente
en las filosofías socráticas y en los ideales religiosos ascéticos, y
viene de reconocer la inexorabilidad de lo que pasa en el mundo
respecto de la humana potencia, pues eso pertenece a un orden
más grande, en el que no podemos tener mayor incidencia: el
mundo es como es y el rechazarlo así sólo conlleva sufrimiento:
«El destino conduce al que se somete y arrastra al que se resis-
te»1, dice Séneca. La solución es con-formarnos con el mundo
[adoptar la forma del mundo]. Ya que no podemos modificar
la manera en la que el mundo necesariamente se desarrolla; ya
que no podemos contrariar a nuestro destino, lo que procede
es, para evitar el sufrimiento, controlar nuestros deseos para
que no se refieran a algo que no esté en nuestras manos, a
algo que se encuentre en la inseguridad de lo que está allende
Mí y mi soberanía. El fin, pues de esta manera de entender el
mundo es llegar a la autarquía, al gobierno de uno mismo y a
la autosuficiencia por medio de la autodeterminación. Y es este
punto el que, en este sentido, se concibe la libertad: libre es el
hombre capaz de auto-determinarse, el que puede controlar sus
deseos y sus apetencias: libertad es liberarse de la esclavitud de
los instintos y de los deseos que arrastran al alma humana hacia
el sufrimiento, pues, «¿qué puede faltar a quien se coloca fuera

1. «Fata volentem ducunt, nolentem trahunt» — Séneca, Lucio Anneo. Epísto-
las Morales a Lucilio, “Epístola XVIII”, 4.

§7.1 | 312 DEL ESTAR VIVO



de todo deseo? ¿Qué obra externa necesita quien ha recogido
todo en sí mismo?»1

No se trata de liberarse de los deseos en el sentido de no
tenerlos ya, sino en el de que —y esto se ve muy bien en la
concepción estoica— la interpretación de ellos (y de las cosas
del mundo) los considere como son en la realidad, esto es, ni
buenos ni malos, puesto que la bondad y la maldad ocurren por
la apelación a la entidad que los vive y en donde sí cabe esta
distinción (por el dolor y por el placer). Esto también puede
darse por la renuncia al deleite de lo que se ofrece como tal
(para no sufrir con su muy posible pérdida) y con la aceptación
de la estancia entre lo precario pero seguro y constante (para
no sufrir por la condición que, al final de cuentas, sólo puede
ser tal si Yo lo concibo y lo juzgo así).

Al final, en el extremo de esta liberación de los obstáculos
para evadir el sufrimiento, se encuentra el ascetismo. Liberarse
absolutamente sería —en este polo— el ideal ascético de supri-
mir completamente las necesidades y, con ellas, los deseos y,
con ellos, el sufrimiento por la frustración y por el fracaso: la
santidad schopenhaueriana, que termina con los sufrimientos
de lo que Soy.

Pero está también la tendencia contraria, la que afirma que lo
bueno, la evasión mejor de todo sufrimiento, no está en la su-
presión de la motivación por temor del inminente fracaso ante
la inseguridad de lo allende, sino en entregarse por completo a
su consecución siempre con éxito.

La liberación contra el mundo consiste en transformar lo
ajeno, en cambiar lo en-torno para que coincida con lo que
mis deseos reclaman. Se sigue bajo el mismo postulado, bajo el
mismo principio de con-formar las cosas y Mi voluntad, pero en
un sentido diametralmente contrario: son las cosas, es el mundo
allende el que tiene que modificarse para coincidir con lo que
nos apetece; no son nuestros apetitos los que tienen que ceder
y verse destruidos, no soy Yo ni mi motivación lo violentado,
sino lo real y lo mundano; y no se trata de un mundo que sólo
incluye cosas, sino de un mundo en el que también hay perso-
nas. Ésta es una segunda concepción de lo que es la libertad:

1. Séneca, Lucio Anneo. De la vida bienaventurada. XVI, 3.

LA LIBERTAD 313 | §7.1



hacer lo que Yo quiero, no de mí mismo, sino del mundo, tal
como lo manifiesta Calicles a Sócrates en el Gorgias:

¿Cómo podría ser feliz un hombre si es esclavo de algo? Al
contrario, lo bello y lo justo por naturaleza es lo que yo te voy a
decir con sinceridad, a saber: el que quiera vivir rectamente debe
dejar que sus deseos se hagan tan grandes como sea posible, y no
reprimirlos, sino, que, siendo los mayores que sea posible, debe ser
capaz de satisfacerlos con decisión e inteligencia y saciarlos con lo
que en cada ocasión sea objeto de su deseo.1

La esclavitud (condición contraria a la libertad, en la que se está
constreñido al cumplimiento de la realización de otro en vez
de la mía) se opone a la felicidad [al bienestar] porque impide
que me dedique a la realización propia, que me encuentre con
lo que llama a mi motivación y que concrete mis deseos en
lo real. La condición materialmente esclava —así tomada en
atención a esta concepción del bienestar (y, por lo tanto, de la
liberación [de ser libre para alcanzar el bienestar])—, impele a
que el sufrimiento se palie por la consecución de todo capricho
que ocurra a la existencia, que se satisfaga todo impulso, entre
más grande mejor. Se trata de dejarlo que sea más fuerte, tanto
cuanto se pueda, para que la satisfacción también lo sea; la
virtud consiste en que se pueda hacer a un lado todo cuanto
estorbe y en prevalecer mi motivación sin atender al otro, sino
sólo en tanto lo otro. Esto es, se dice, conformarse con lo que
manda la naturaleza, pero no la del mundo, sino la del Yo.

El mundo tiene que hacerse a los dictados de mi voluntad
para paliar el sufrimiento y la búsqueda de que efectivamente
así ocurra es la que guía a mi motivación. Pero tal búsqueda es,
en sí misma, sufrida, pues el fracaso es inherente al capricho: lo
que es en la realidad está fuera de nuestra determinación y, por
tanto, escapa del control de mi voluntad. Todo lo que me dicte
mi motivación me compete a mí, pero lo del mundo allende per-
manece inalterado aunque yo sufra por él o aunque lo necesite,
lo mismo que si me es indiferente o si disfruto de contemplarlo.
Pero mi existencia —que es sensitividad—, en cambio, se hace
toda al dictado de la búsqueda y de la tendencia. El deseo
mismo es un sentimiento molesto que encuentra alivio con lo

1. Platón. Gorgias, 492a.

§7.1 | 314 DEL ESTAR VIVO



allende, de tal manera que la búsqueda del bienestar como la
satisfacción de los deseos implica ya la entrega previa al mal
de la carencia; entrega, digo, porque el dolor que manifiesta
el deseo bien puede no ser juzgado molesto, esto es, que se
desatienda la manifestación motivacional de mi entidad. De otro
modo, el ímpetu con el que llegue lo de Mí como inclinación
al acto sería tal que cada instante en el que se suspenda su
consecución sería uno de sufrimiento o de desesperación, si no
se vislumbra la posibilidad de conseguirlo. Los concupiscentes,
entonces, respecto de la satisfacción del deseo, «se atormentan
cuando les falta y se asfixian con su abundancia»1.

De otro lado, este concepto de bienestar (y, por tanto, de
libertad), implica que se atienda, si no con exclusividad, sí al
menos con primacía a lo aquende por sobre lo allende; es decir,
que se tenga una desconsideración por la alteridad, y que sólo
se tome en cuenta la situación del otro en tanto otredad y en
función de lo que conviene a mi realización. Es decir, que se
busca que lo de mí se satisfaga sin considerar lo que sea de
los otros (humanos, animales, plantas) sin saber que en ellos
existe un mal posible —sólo entendiéndolo—. Esto implicarían
que se conociera [que se sintiera en la existencia] que no es el
bien-estar general de lo del mundo lo que se consigue, sino una
particular satisfacción; por supuesto que, si no se considera la
estancia del otro, sino sólo la propia, sí se da el bienestar egoísta
pero para que una tal estancia buena perdure hace falta que se
consiga otra satisfacción y una más y otra en cada momento.

Este concepto de libertad, pues, tiende a lo real para hacerlo
habitable, para hacer sus determinaciones conformes con mi
conveniencia y para disponer de lo ajeno que me objeta para
mi consumo. Es decir, que esta tendencia busca eminentemente
al trabajo y a la posesión, pero con el egoísmo característico de
quien así mismo concibe el bienestar: como el trabajo implica
desgaste y el desgaste dolor, se busca poseer la capacidad de
trabajo de alguien más y disponerla para el cumplimiento de
mi motivación: se busca apoderarse [poder disponer incondicio-
nalmente] de lo en el mundo.

Éste es el concepto de la libertad que domina en la civiliza-
ción occidental contemporánea, la de hacer en el mundo lo que

1. Séneca. De la vida bienaventurada. XIV, 1.

LA LIBERTAD 315 | §7.1



quiera, más, ¿de qué puede servir la libertad de hacer cuando
la autonomía del querer está mancillada por los dictados de la
moral, de lo social, del mercado, sin consultar a mi entidad
y al mundo si es así? Es decir, si no Me interrogo por mi
motivación y por la necesidad del mundo de ser como ahora
es, ¿cómo es que voy a realizar-me? Se permite {ser libre de}
buscar en el mundo mi bienestar, previo dictado de lo que estar
bien significa, y significa desconsiderar la alteridad de todo lo
ente, significa limitar la atención a la buena estancia a la del Yo
desde su motivación egoísta.

De las maneras de ejercicio de esta libertad contra el mundo —la
posesión y el trabajo— ya se ha tratado más arriba; de la libertad
contra el Yo —la autodeterminación— se trata enseguida.

La autodeterminación

§ 2 De lo que se trata aquí es de la libertad como una determi-
nación efectiva de lo humano; es decir, como el constreñi-

miento de la manera en la que se da el acto que ahora soy por
una determinación previa de mi actuación. La reflexión posibili-
ta que se encuentre la posibilidad del mundo sin contactarla
efectivamente; ante eso, también se manifiesta la posibilidad de
ser yo en la situación posible de lo objetante y de lo sujetante
[de la existencia toda] y, desde aquí, desde el ahora en el que
me enfrento al la apelación especulativa y respondo por ella,
manifiesto la preferencia por lo que me aparece más bueno. De
esta manera, lo que Soy manifiesta a lo que existo la posibilidad
del mundo que más conviene al bienestar y así, esta decisión se
aprende en primer término y, con su ejercicio constante, se in-
corpora a lo que Soy; esto es, llega a formar parte de la determi-
nación motivacional de mi entidad. Una manera de determinar
la actuación es haciendo el pro-pósito de reaccionar de tal ma-
nera ante una situación proyectada

La libertad, como posibilidad de que lo que es ahora hubiera
sido de otra manera, no existe. En la realidad, todo está deter-
minado por su propia entidad; lo que sucede, sucede porque no
pude ser de otra manera. Lo pasado no puede ser cambiado,
ni tampoco lo presente; lo que se puede, siempre se puede
en un futuro. Cuando se dice que el pasado pudo ser de otra

§7.2 | 316 DEL ESTAR VIVO



manera, ésta posibilidad sólo se entinte desde un más pasado
[desde un momento previo al que hubiera sido distinto], nunca
desde sí mismo; pero, para que ese más pasado pudiera ser
distinto, hace falta todavía un momento aún más pasado que
así lo determine y, en fin, que por lo menos una cosa sea de
diferente de lo que es.

En lo real [en lo que es] los entes y su actualidad no
pueden ser ni pueden no ser; simplemente son y su entidad no
admite negación de sí, pues es su afirmación lo que determina
su {acto de} ser mismo. Las posibilidades siempre se presentan
ante lo que Soy en la dimensión ontológica existencial {como
concepción de lo sensitivo} y, de manera muy más extendida,
en la dimensión especulativa de mi entidad: por razonamientos,
por pensamientos, por sub-posiciones, por consideraciones y
por la apelación que éstos hacen al Yo ente, que responde con
la especulación de un mundo posible distinto, por lo general
mejor. Cuando esta respuesta se refiere al pasado en un hubiera
inefectivo, no puede más que contribuir al mejor conocimiento
de lo que el mundo fue y, si es el caso, de lo que Soy por lo que
fui; cuando se refiere, en cambio, al futuro, implica la determina-
ción de mi motivación para alcanzar eso bueno, y que, cuando
se trata de lo allende, quizá se pueda conseguir con el trabajo,
pero, si se refiere a lo aquende, se vuelve una convicción de cómo
se debe manifestar mi entidad cuando le suceda efectivamente
lo que ahora vive sólo en la especulación. En el primer caso, se
determina a la motivación actual y se maniobra para hacer del
mundo eso mejor; en el segundo, se determina la motivación
posible y se convence a lo que Soy de hacer-se mejor.

Si la libertad es libertarse de lo que impide el bienestar, en-
tonces esa liberación consiste en el aumento de la potencia [de la
posibilidad de realizarse] de lo que Soy. Si se concibe la libertad
como libertad contra el mundo, el aumento de esta potencia
significa que posea más instrumentos y más fuerza para incidir
en lo real en mi favor; si, en cambio, se concibe como libertad
contra el Yo, el aumento de la potencia significa que se tenga
un mayor entendimiento-sapiencia de las rationes y una mejor
consideración de lo en el mundo, pues es de esta manera —por
la concepción especulativa y sensitiva (que se fundan en las
instancias de lo que Soy)— como consigo auto-determinarme
más allá del impulso inmediato.

LA LIBERTAD 317 | §7.2



La posibilidad, aunque tenga como referencia última a lo que
hay en la realidad, sólo acaece en el campo del conocimiento;
no hay entidad posible, sino entidad actual, la posibilidad de lo
entitativo, para darse, tiene que existir en el conocimiento [en
la consciencia] y, así, no se trata ya de la dimensión entitativa.
El principio de no contradicción es un principio epistémico
porque es un principio ontológico. Los entes son en un eterno
presente, no hay la posibilidad de que ahora salgan de su ser
para contrariarse ahora. Así, carece de sentido el hablar de la
posibilidad en tanto se atienda a la mera entidad; los entes son
como son y se manifiestan desde lo que son, y no es posible
ser {en presente} de otra manera. La libertad no se juega en la
posibilidad de escapar a lo que Soy, no se juega en el no ser
yo: se juega en el ser yo de diferente manera. Tener libertad
[carecer de obstáculos] para determinarse no significa hacerse
espontáneamente otro con las disposiciones que se imagine,
sino auto-determinarse en la actuación a partir de la consi-
deración especulativa de una mejor o menos-peor posibilidad
de Mí o del mundo. Tal autodeterminación se consigue sólo a
partir de la dimensión especulativa, por lo que es particular
de la humanidad.

Es la consciencia [el conocimiento] de lo que se discierne
la que permite que se dé la libertad. Es por la capacidad de
representar imaginativamente ante lo que Soy las posibilidades
del mundo y de mí mismo para que se incline por alguna en la
que encuentre un bien mayor que me determino a conseguir la
realización de ese mundo mejor: La dimensión especulativa me
permite que sea apelado en el mismo tiempo por varios mundos
posibles, de los cuales todos suelen implicar así sufrimiento
como gozo (si bien en diferente grado y asociados a diferentes
situaciones); esto conlleva el discernimiento de lo que hago para
bien y para mal. Es así que entre más elementos tenga para for-
marme un panorama mayor de la posibilidad Mía, del mundo y
de los otros, más posibilidades apelarán a mi discernimiento de
lo bueno [de lo que se busca porque lleva al bienestar] y lo malo
[de lo que se huye porque lleva al malestar]. En este sentido, de
lo que hay que liberarse es de la ignorancia de lo que existe, pues
es ella la que no me permite manifestar lo que Soy plenamente en
mi realización, pues, entre menos posibilidades pondere, menos
se puede indicar a la existencia lo que realmente quiero, lo que

§7.2 | 318 DEL ESTAR VIVO



realmente está bien: el conocimiento del mundo, para quien
tiene dignidad, tiene como propósito encontrar el Bien de lo
real y de la situación en la que Soy; si es otro el caso, entonces
se busca por mero pragmatismo o por gusto ingenuo.

Lo que puedo así determinar de lo que Soy es la manera en la
que se manifiesta hacia lo real, que es lo que se determina por
el concurso de la consciencia [del conocimiento], pero no lo
aquende la existencia, Soy. Si hacerse libre es llegar a tal situación
que permita hacer lo que Yo quiero (y así ser libre se convierte
en sinónimo ser gozoso), entonces se necesita deshacerse de lo
que le estorba para alcanzar Mi realización [para hacerse real]
(en el caso de la libertad contra el mundo, de lo que impide el
encuentro con lo que deseo; en el de la libertad contra el Yo,
de determinar, por el entendimiento-sapiencia lo que realmente
quiero). Pero el fundamento de lo que se quiera o se desprecie
no es libre: la querencia es una manifestación de lo que Soy ante
lo que se le presenta y, por tanto, depende de mi entidad, esa
que permanece en la obscuridad inconsciente, en la dimensión
entitativa, allende todo lo que puedo concebir: me puedo liberar
para hacer lo que quiero, pero no para querer lo que quiero;
o, con otras palabras: me puedo liberar de la situación* que me
constriñe, pero no puedo liberarme de ser que Soy*.

Estamos ineludiblemente encerrados en nosotros mismos,
condenados a ser sólo lo que somos, a encontrarnos siempre en
y con lo de Mí, con nuestra humanidad; estamos, pues, constre-
ñidos a estar en un mundo y a tender hacia lo allende, estamos
constreñidos a actuar (estar ahora postrado en una cama es ya
actual). Esto es: estamos condenados a existir temporales y a
ser siempre presentes. Y lo anterior significa que estamos con-
denados a decidir nuestra actuación; estar condenado significa
que yo solo tengo que actuar y que nadie más puede sobre lo
que Yo hago. No obstante que los motivos de mi motivación y
las condiciones para obtenerlos sean impuestos por lo además
de mí, siempre, para que tengan incidencia efectiva sobre la
actualidad del cuerpo que Soy, es necesario que estén ya en lo
Mío. Esto significa que estoy condenado, de cualquier manera, a
la autonomía. La autodeterminación, significa un paso más allá
en la resolución del movimiento por el que realizo lo que Soy;
es liberar esta autonomía [este espacio en el que lo de Mí y sólo
ello me puede impulsar a resolverme o no a la actuación] de la

LA LIBERTAD 319 | §7.2



casualidad veleidosa de lo que me toca, del azaroso encuentro
sensitivo con lo que llama a mi entidad, y le permite, por la
especulación, encontrarse con el mundo en sus rationes y en
sus situaciones muy más allá de lo sensitivamente patente.

Yo, como un ente en lo real, soy agente [algo que hace].
Pero todas las decisiones que tome —y, en el fondo, todo lo
que yo haga— tienen su origen en mí solamente. No se trata
de que lo además, lo que me acontece, lo que todos los otros
hacen, las circunstancias en las que me encuentro y en las
que me he encontrado en toda la vida no influyan, no tengan
incidencia en lo que yo Soy; efectivamente, la tienen, pero no
en cada momento de mi actualidad en el que hago**. Cualquier
movimiento que yo actúe, cualquier cosa de la que yo sea
agente, tiene su origen completamente en mí, está determinado
completamente desde Mí.

Incluso si suponemos que todas las determinaciones moti-
vacionales conscientes han sido puestas ahí, sin más trámite,
totalmente por lo allende, y que el mí mismo se haya formado
únicamente a partir de imitaciones y de encuentros con lo de-
más, sin jamás haber considerado desde mí la situación propia,
de lo otro o del otro; en el caso, digamos, de una persona que
hace todo para agradar a las demás y que jamás se pregunta
a sí mismo qué es lo que quiere, ni qué es lo que le disgusta,
sino que todo lo que hace lo hace para acomodarse entre lo
que se le presenta, incluso en ese caso, lo que determina cada
acción soy yo mismo. Nunca lo que termina resolviendo mi
actuación es el hecho de que algún otro lo haga y lo haya hecho,
sino que lo que me impele al movimiento actual es siempre la
convicción que está en mí de que eso es lo que debo hacer (y
no la que está en otros).

Lo que me hace actuar en cada caso de determinada manera
y no de otra es siempre una convicción íntima, pero éstas nunca
son innatas (innatas son las inclinaciones, las tendencias: las
disposiciones biológicas), nunca puede haber una convicción sin
el concurso de las vivencias que he tenido, de mi historia.
Empero, nunca puede hablarse tampoco de una absoluta impo-
sición, sino que se conjugan los factores, para que algo anide
en lo que Soy es necesario que encuentre una disposición
para aceptarlo; hay desde luego, disposiciones que trascienden
cualquier particularidad, y que aparecen en todo humano, como

§7.2 | 320 DEL ESTAR VIVO



el huir de lo doloroso, el buscar lo placentero, la necesidad del
alimento y de la cópula, etcétera, y, por lo tanto, puede decirse
que hay condiciones ambientales-sociales que implican, para
todos, la misma convicción íntima —lo cual es empíricamente
falso—, pero, aunque eso se aceptara, de lo que se trata es de la
determinación del acto este, del movimiento que el cuerpo que
Soy está a punto de realizar por la impelación de la motivación,
que parte de lo que conozco y de lo que respondo ante la
apelación de lo conocido.

Nada de lo que esté en el mundo, por el sólo hecho de estar en
él, tiene incidencia en mi comportamiento; ni aún si la persona
que amo y por la que soy capaz del mayor sacrificio muere y su
entidad es aniquilada, ni aún eso va a determinar por sólo haber
sucedido, a mi motivación: sólo si tal situación enfrenta como
conocimiento a lo que Soy merece de mi entidad una respuesta;
aun si en este momento se alza en armas todo mi país, mientras
no se incluya en lo que Soy esa noticia, mi entidad no será
motivada por ello. Y más todavía: aunque se me esté apuntando
con un arma exigiéndome que diga o que haga algo, ni mis
labios ni mis músculos ejecutarán acto alguno siguiendo las
motivaciones y las tendencias suyas, sino que es necesario que
yo y que mi motivación los impelan y los determinen a que lo
hagan (aunque haya sido obligado a hacerlo)1. E incluso es así
cuando se trata de los movimientos reflejos o fisiológicos, pues
son un movimiento que está determinado por lo que yo Soy, no
es una determinación de todo lo ente en tanto totalidad, sino del
Yo-ente; si yo digiero lo que como, es porque la digestión es una
determinación de lo que Soy (una piedra no digiere en absoluto,
ni otro animal puede digerir lo que está en Mí). Esto, pues, es la
autonomía relativa, que es condición de lo humano.

Así, como se ve, la libertad no se da de hecho, pero lo que sí es
posible es encontrarse con la manera de pre-determinarse. No se
trata de que en el momento en el que yo me enfrente con deter-
minadas circunstancias pueda o no dejar de manifestarme como
Soy (eso es ineludible), sino que, en el momento en el que me
enfrente con alguna situación sobre la que yo había proyectado

1. Es pertinente aclarar que aquí no se está haciendo un juicio de valor sobre
si se debe o no ceder o si lo que sucede en tales o cuales circunstancias
es siquiera juzgable, sino que sólo se busca dejar muy en claro un punto
crucial para entender lo que sigue.

LA LIBERTAD 321 | §7.2



mi actuación (a partir del discernimiento especulativo), en ese
momento, la determinación previa, que ya se ha aprendido e,
incluso, incorporado a mi Yo, se restituye a mi consciencia, en
la que se determina la manera de realizarme en lo extensivo.
Aunque, por supuesto, no hay una o unas determinaciones que
con exclusividad se restituyan, sino que la restitución lo es de
todo lo histórico asociado con lo que me pasa, con lo que apela
a mi entidad. No es otra cosa en la que consiste la educación
moral de los niños: principalmente, es incorporarles un temor
que los determine contra lo que está moralmente mal y que no
debe hacerse y, de otro lado, una inclinación que los determine
hacia lo que está, moralmente, bien hecho.

La perenne responsabilidad

§ 3 El yo que existo [el yo que es consciencia] no se manifiesta,
sino que es él justamente la manifestación cognitiva del Yo

que soy. El yo consciente no es, sino que se produce como resul-
tado de lo que Soy [es la existencia de mi entidad]. Esta dimen-
sión ontológica me hace consciente [conociente] de lo que me
pasa, y éste es el único modo en el que se puede vivir lo que
somos. Esto que vivimos es lo que vivimos ahora, en el presen-
te: es el frío de ahora el que me entume, es la preocupación de
ahora la que siento (preocupación, tal vez, por lo de mañana,
pero la preocupación es actual); la consciencia, arraigada en la
entidad, está así arraigada al presente, aunque ella misma sea
su trascendencia por la temporalidad: la vivencia lo es de lo que
ahora se me presenta —ya sensitiva, ya especulativamente— y
de su concepción, en la que está involucrada la historia de lo
que Soy.

La condición entitativa de eterno presente es también la
condición de eternamente actual [de eternamente actuante]:
soy el acto de ser Yo. No se puede renunciar a esta actualidad,
como tampoco se puede renunciar a la sensitividad, ni por
tanto, a la existencia. Pero la existencia no es sólo una manera
contemplativa de alcanzar lo allende por el conocimiento, sino
que, desde la sensitividad misma que la funda —en la formación
del sentido de lo que nos objeta y en la concepción especulati-
va— siempre, perennemente, la existencia apela a lo que Soy y
provoca así, perennemente, su respuesta. Esta respuesta no se

§7.3 | 322 DEL ESTAR VIVO



limita a emitir un parecer frío (o indolente o sólo categorizante)
por lo que se presenta existencialmente ante la entidad propia,
sino que la respuesta se da como afirmación de lo que Soy ante
eso que me enfrenta; es decir, que con ella se manifiesta en lo
del mundo —conceptiva y sentimentalmente— lo que significa
para el Yo ente aquello que me objeta en el conocimiento, lo que
hace a Mí de ello; y esto es por medio de mi motivación. Es ésta
la que manifiesta cada vez en la situación particular en la que
me encuentro el cumplimiento del postulado entitativo.

Así, no se trata de un encuentro apenas significativo con
lo que lo otro me manifiesta, sino que se trata de vivir lo
que me pasa; no sólo de notar la posición en la que estoy
siendo respecto de lo ajeno, sino también ser Yo en el mundo
para buscar hacer o encontrar en lo real lo que necesito para
permanecer siendo. Vivir es vivir para la supervivencia y para la
extensión de lo que Soy; todo placer, todo dolor, todo agrado y
molestia, todo gozo y sufrimiento es lo que responde mi entidad
ante lo que me pasa: todo lo en la existencia —fuera de las
sensaciones perceptivas y de las francas apelaciones de lo ente
a lo existente— es respuesta del Yo-ente a la apelación del yo-
conociente. Pero esta existencia no tiene de sí una expresión,
sino que es el receptáculo de lo que del mundo Me toca y de lo
que el Yo-ente (que permanece tan distante del conocimiento
cuan cualquiera otra entidad) pretende del mundo para sí [para
su {acto de} ser].

La responsabilidad [responsividad] es la condición perenne
de la entidad consciente que, ante lo que le apela [ante lo en la
existencia], se dispone –-ya consciente, ya inconscientemente—,
en consecuencia, al acto; es decir que la manera en la que el
Yo-ente responde a lo que conoce es disponiéndose al acto que
afirme su entidad, y esto puede reflejarse en la consciencia
como sentimiento (de miedo, de esperanza, de ira, de molestia,
de agrado, etcétera), pensamiento o concepción imaginativa, o
puede reflejarse a nivel inconsciente como disposición corporal.
Que mi entidad es perennemente responsable significa que jamás
nunca se escapará de que lo que conoce se refiera a lo que Soy,
pero no sólo de manera teórica, sino que la referencia lo es
también a mi actualidad [al hecho de ser en acto].

La actualidad es la condición misma de la entidad: lo que
soy es el acto de ser Yo. Ser significa ser actual. Somos, pues,

LA LIBERTAD 323 | §7.3



eternamente forzados a actuar y, por tanto, a encontrarnos en
los actos; no puedo renunciar a mi actualidad, a ser yo ahora:
se es, a cada momento, siendo, sin la posibilidad de no ser**.

La consciencia [el conocimiento] surge en la entidad para
indicarle lo del mundo, para apelarla con lo que sucede y,
entonces, poder determinar el movimiento extensivo, es decir,
poder modificar el acto en el que Soy. La motivación [la ten-
dencia a mi realización por el movimiento] se puede manifestar
conscientemente, de manera que esta tendencia motivacional
apele a mi entidad y, así, ésta responde; y su respuesta implica a
la historia de lo que Soy, a lo aprendido-incorporado, de manera
que se eyectan —ya conceptiva, ya especulativamente— las
posibilidades que parten de la actuación de ese movimiento al
que tiendo. La respuesta entitativa —concepción, sentimiento,
pensamiento o especulación— ocurre a la existencia como una
objeción, y esto, a su vez, provoca otra respuesta que bien puede
ser una motivación en sentido contrario de la primera1, lo cual
es un arrepentimiento de la ejecución del movimiento, pero hay

1. La motivación es la tendencia al acto, que puede o no ser responsiva según
responda o no a una apelación. La responsabilidad lo es por lo en la cons-
ciencia: es la consecuencia entitativa de lo que se conoce, que bien puede
manifestarse a la existencia o permanecer en el ámbito exclusivamente
intensivo sin referencia a lo existencial. Una motivación puede darse como
respuesta a lo en la existencia, pero no tiene que ser así, pues hay movimien-
tos que se dan como manifestación directa sin que se pretenda alcanzar ni
huir de nada de lo que se presenta en la consciencia. También —responsivos
o no— los impulsos motivacionales pueden manifestarse al conocimiento
o simplemente resolverse sin su concurso; el hecho de manifestarse a
la consciencia significa que, previo a su realización, apelan a la entidad,
que así determina conscientemente su realización, pues en esta apelación
el entendimiento y la sapiencia en la concepción especulativa representan
a lo que Soy las consecuencias de lo que hago y, de esta manera, éstas
son motivo de mi motivación, lo que puede inhibir o exaltar la tendencia
por otra, esta vez no hacia el hecho inmediato, sino hacia la consecuencia
especulada. Otro tanto puede decirse de la responsabilidad, que no es
exclusivamente motivacional, sino que también es sapiente-inteligente; es
decir, que no sólo se da como tendencia corporal al acto, sino también
como concepción especulativa del mundo posible que se sigue de lo que me
objete —sea o no una motivación—.

La motivación y la responsabilidad, entonces, no son lo mismo, aunque
la responsabilidad motivacional [la respuesta de lo que Soy que tiende a
concretarse en el acto] es la consecuencia más importante de ambas; hay
que llamar la atención, sin embargo, para mantener la distinción pertinente
y evitar confusiones.

§7.3 | 324 DEL ESTAR VIVO



veces en que el encuentro con las consecuencias del acto no se
da a priori —en la proyección pensativa o especulativa—, sino
a posteriori —en el enfrentamiento fáctico con lo que ya ha
sucedido—, pero en el segundo caso la motivación contraria no
tiene ya efectividad posible, como no sea la desesperación y la
impotencia ante una situación que no cambiará ya.

Empero, no se trata de que haya responsividad ad infinitum,
de que la respuesta a una apelación implique otra respuesta y
ésta, a su vez a otra, etcétera, esta pretensión convierte a la
estructura de la consciencia en un mecanismo lineal, incapaz de
una verdadera interacción con lo que le ocurre. La respuesta del
Yo a lo que le apela es proporcional a la atención que tenga a esa
apelación; toda sensitividad es respondida conceptivamente por
lo que Soy, y también su objeción ya como objeto con sentido;
pero en la inmensa mayoría de los casos es tan irrelevante éste
{sentido} que la sensitividad que ahora me apela tiene ya mi
atención y la objeción se desvanece por la condición deviniente
de la existencia o por cualquier otra cosa, es decir, que la
atención se distrae de la objeción y, así, la desvanece y no se
responde más. Ocurre, cuando es mucha la importancia de lo
que objeta, que la respuesta sí merece una respuesta y así otra
y otra más, etcétera (hasta que ocurra un objeción distinta que
distraiga la atención de la cadena de respuestas), cuando es así
se trata del pensamiento [del diálogo interno] o del examen
detallado sobre algo, del razonamiento o de una consideración
situacional que mucho conviene a mi entidad, de tal manera que
se considera con detenimiento todo lo que significa, supone,
implica, o se sigue de alguna cosa o situación; esto significa que
el asunto de que se trate apela con gran fuerza a la subjetividad
de mi existencia, que me importa eso y, por lo mismo, sus con-
secuencias me merecen la mayor atención, y esto puede deberse
a que son muy buenas [a que se les desea mucho] o muy malas
[o que se les repulsa mucho].

La responsabilidad es la sujeción del yo que existo al Yo que
soy. Por tanto, siempre manifiesta el sentido para Mí de eso que
ocurre a mi existencia, sentido que categoriza lo que encuentra
y que lo especula, pero que también lo significa para mi entidad
en tanto que ente, es decir, en lo que respecta a su {acto de} ser.
Lo que apela a lo que Soy, entonces, le obliga a manifestarse
acerca de su bondad o de su maldad: a juzgarlo y a placerse

LA LIBERTAD 325 | §7.3



o a dolerse —sentimentalmente— por lo que hace a Mí de
ello. La responsabilidad, pues, manifiesta lo que de lo que hay
en la consciencia me es bueno y lo que me es malo, y esto
implica la determinación del acto por la presentación de los
motivos de búsqueda y de huida que excitarán la motivación
del cuerpo que Soy.

Así, la perenne responsabilidad determina la perenne actua-
lidad entitativa, pues concibe los motivos de mi tendencia a la
realización, encuentra especulativamente la situación buena y la
pone ante mi entidad para su consecución, al mismo tiempo
que encuentra la mala y la pone de manifiesto para su rechazo.
Todo lo que se presenta o se representa en la existencia merece
una respuesta; cuando se tiene la disposición para considerar
lo que en la realidad significa lo que hago, se conciben las
consecuencias y las causas de lo que estoy por realizar y, así,
el Yo-ente las enfrenta reflexivamente y puede desearlas como
buenas o repulsarlas como malas y, de esta manera, la determi-
nación del acto mismo no sólo responde por lo sensitivo que se
le presenta, sino que también lo hace por el tiempo ausente y,
cuando se considera al otro, por la entidad ajena.

La incertidumbre proyectiva

§ 4 Que Yo sea digno quiere decir que, para cada acto, cuido de
determinar si es correcto o incorrecto previo a su realiza-

ción, que tengo de mí mismo tanta consideración que no me
permito actuar en contra de lo que me parece malo, sino siem-
pre con la convicción fundada en la verdad de que lo que impli-
ca mi acto no me hace mal.

La dignidad, entonces, encuentra un basamento posible sólo
sobre la seguridad de que lo que estoy por actuar en el mundo no
tiene consecuencias malas; es la consideración del mí mismo**,
es decir, es la reflexión de las consecuencias de lo que voy a
hacer y lo que éstas implican para el concepto de lo que soy. Un
mí mismo digno es el que aparece ante lo que Soy como mere-
cedor de cuidado y de conservación; mantener la dignidad pasa
por el conocimiento de que no soy agente del empeoramiento
del mundo [del volverlo, para mí, un sitio más repulsivo].

La consciencia especulativa, que permite alcanzar mi situa-
ción más allá del ahora, me permite también concebirme más

§7.4 | 326 DEL ESTAR VIVO



allá de lo que ahora obtenga; quien desdeña su propia conside-
ración en pos de la recompensa inmediata es alguien indigno1.
El que es digno repulsa sobremanera la consideración de sí
mismo en la que se presente contrariando su propia entidad,
es decir, haciendo algo que, ante sí, juzga repulsivo. Quien es
digno identifica, en el juicio, el acto ante sí* y el *desde sí**, y
esto lo hace porque no se permite su realización sin la reflexión
[especulación] de su sentido y, cuando lo es mucho {digno},
incluso de sus razones; no se permite su realización sin concebir
imaginativamente —y, por tanto, representar ante lo que es—
las causas y consecuencias de lo que hace.

Conservar la dignidad es la tendencia a conservarse íntegro,
de una pieza; es decir, que no haya un momento del yo en que
repulsa una acción y otro en el que la desea, sino que el juicio
de tal esté basado en la verdad del mundo [en la convicción
subjetiva-responsiva de que es correcto] y que esta judicatura
no esté regida por la conveniencia del momento, sino que
trascienda cada acto particular, pues de otra manera no es lo
que se basa en la sapiencia y en el entendimiento, sino en la
motivación sola, en la manifestación de la molestia por lo de
que ahora carezco. Esto es: el que es digno pro-cura a su entidad
del mal por venir y muy enfáticamente del mal del mí mismo,
es decir de encontrar en su propia entidad al agente que arruina
la propia habitación.

Una persona digna que no sólo tiene consideración de sí
misma, sino que también la tiene del otro, tendrá también que
pro-curar al otro. Pro-curar significa ser responsable ahora por
lo de mañana —que, en la consideración, me apela ahora—. Es
decir, que mi entidad responde ahora ante la consideración de
mi porvenir y la del porvenir del otro que me mira o no, pero
que ocupa, finalmente, mi atención.

La respuesta a la consideración de lo propio que se me pre-
senta puede, sin embargo, permanecer en la consciencia como
una noticia inhibidora, como un mero sentimiento (de temor,
de conmiseración, de indignación, etcétera) no tan grave, pero

1. Esto, como bien lo describe Sócrates en la Apología platónica, es el caso
más frecuente, pues «Hay muchos medios, en cada ocasión de peligro,
de evitar la muerte, si se tiene la osadía de hacer y decir cualquier cosa.
Pero no es difícil, atenienses, evitar la muerte, es mucho más difícil evitar
la maldad» — 39a.

LA LIBERTAD 327 | §7.4



puede también involucrar más profundamente a mi entidad,
esto es, apelarla con tal fuerza que se responda no sólo con la
manifestación de los sentimientos que se asocian con lo malo
y lo bueno del mundo, sino que se asuma también una actitud
tendiente a remediar la maldad o a conseguir la bondad.

Es decir que, ante la patencia —en el conocimiento— de mi
tendencia motivacional, la respuesta de mi entidad no acabe
en la concepción especulativa de su sentido o de sus rationes,
sino que además, ante la nueva apelación de la situación pro-
yectada, suceda que responda activamente [que responda con
una tendencia motivacional a realizar la mejora del mundo] ya
buscando lo bueno ya evitando lo malo. No se trata, entonces,
ya sólo de encontrarse con lo que puede ser el mundo y juzgarlo
como agradable o molesto para mi entidad y para la consecu-
ción de su bienestar, sino también de saberme capaz de incidir
en el mundo, de realizar o aniquilar esa situación que deseo o
que repulso. Esta sapiencia es la que me impele a la actuación
de lo que me es mejor, de lo que me permite encontrarme a
gusto y estar bien. La respuesta ante la apelación especulativa
de lo bueno o de lo malo no puede permanecer —para quien es
digno— como algo indiferente, que resulta exactamente igual si
está o no en el mundo, sino que le merece una respuesta activa:
la fuerte impelación, ante el conocimiento de la situación mejor
y de la peor, a encontrar la primera y a evitar la última.

El encuentro con el bienestar es el fundamento de toda
manifestación motivacional, es el cumplimiento existencial del
postulado entitativo; como tal, es universal, pero, para aquellos
que se procuran y que procuran al otro [para los reflexivamente
responsables por lo que hacen] implica que se ha de cuidar no
sólo el cumplimiento bruto del encuentro con lo que ahora
deseo, sino lo que vaya a ser de aquello que tenga en consi-
deración. Así, en cada acto de cada momento de mi vida me
respondo —a priori y a posteriori— por las consecuencias de mi
actuación y, por tanto, en la determinación de cada movimien-
to, de imposición de mi entidad a real, tengo que asegurarme
de que esa imposición es a mejor y no a peor, tengo, así, que
proyectar especulativamente lo que se sigue de mi acto, pero
esta proyección no puede sino basarse en lo aquende, sin poder
alcanzar realmente lo que sucederá: es siempre incierta.

§7.4 | 328 DEL ESTAR VIVO



La incertidumbre proyectiva es la condición de toda
proyección, pues se ignora la realidad de lo que pro-yecta, y
solamente puede suponer las condiciones y los acaecimientos
mundanos, sin jamás poder asegurarlos completamente. Toda
concepción imaginativa se basa en las instancias de mi entidad,
en lo que sé y en lo que entiendo del mundo y de lo real, y por
lo mismo jamás se puede alcanzar la certidumbre del hecho, ni
aún ya con la percepción inmediata. La proyección se da en mi
especulación, que se arraiga en mi existencia, que se arraiga, a
su vez, en mi entidad.

La misma diferencia cualitativa por la que la existencia
se separa de lo entitativo para alcanzar lo allende su propia
entidad es la que impide, por principio, el encuentro con la
realidad de lo que se sigue de un acto mío. Pero, aún con eso,
es la limitación del conocimiento-sapiencia la que constriñe
a la especulación a la incertidumbre, pues las capacidades de
aprendizaje-incorporación se limitan a lo que me pasa y a
lo que puedo deducir, pero lo proyectado siempre se resuelve
en lo aquende, siempre depende de lo que yo sé y de lo
que yo entiendo del mundo. No puedo asegurar que lo que
supongo como condiciones del mundo sean las efectivamente
las mundanas, ni tampoco que el cálculo de las consecuencias
sea correcto; no puedo, en fin, determinar lo que se sigue de
mi acto con certeza.

Está siempre la posibilidad del fracaso latente en cada acción
mía, ya se haya considerado como una posibilidad o ya sea im-
previsto, lo que espero que suceda podría no darse y, en cambio,
ocurrir lo opuesto: el fracaso, el dolor, el sufrimiento. Ninguna
intención, ninguna previsión es suficiente, todo acto que se
hace con miras a su consecuencia puede malograrse y terminar
en el desmedro de lo mío o de lo del otro con el que me empato;
lo que se pretende bueno puede resultar incontrolablemente
malo. Todo acto —por muy mío—, sin importar que esté dirigido
a conseguir lo bueno, una vez actuado [impuesto en lo real]
se queda en la realidad, fuera por completo de lo Mío y de mi
control, pero permanece conmigo la responsabilidad por lo que
resulte, no ya sólo como una apelación de lo que sucede, sino
además con la sapiencia de que Yo soy el agente que propició eso
que ahora me enfrenta. La incertidumbre por las consecuencias
de lo que hago la es también del bien o del mal por-venir.

LA LIBERTAD 329 | §7.4



Esto significa que la pretensión procuradora, la que persigue
el bienestar más allá de lo de ahora está, por principio, fraca-
sada. La motivación más principal asociada a la reflexión (la de
asegurar el bienestar por venir) acaba siendo contrariada; aun
cuando toda la fuerza de la querencia y de la voluntad de lo
que Soy se empeñe, aun cuando es el mayor anhelo que alguna
vez pueda asaltar la existencia, la incertidumbre lo derriba y lo
convierte en una errancia vaga y temerosa de cada mañana en
la que puede esperar el malhadado infortunio y la intransigente
negación de lo otro ante lo que mi potencia es impotente.

La incertidumbre proyectiva tiene todavía otro aspecto: el no
poder encontrar proyectivamente las condiciones que mejoren
la situación mía o la del otro a quien considero. Es decir que,
ante la apelación de una situación o de una consecuencia que
no se puede soportar, no se pueda tampoco concebir la posibi-
lidad efectiva de aliviarlo, que no haya manera de penetrar en
lo que el mundo es para encontrar qué acto, qué posibilidad
sea la que modifique la situación y la haga buena, amable, en
la que se pueda estar bien y gozar en cambio por el agobiante
sufrimiento de ahora.

Se trata de la desesperación de desconocer la manera en la
que el mundo efectivamente pueda ser para que lo cambie de
doloroso en placentero; como cuando se tiene ante sí, postrada
y enferma a la persona que nos es más cara, sin saber de dónde
su enfermedad y por dónde su remedio, condenados —por la
ignorancia del mundo, de su estadio y de sus leyes— al fracaso
del deseo, aún del más fuerte. La finitud del conocimiento, que
al mismo tiempo disminuye mi potencia, impide que se pueda
encontrar la posibilidad del mundo que me permita hacerlo me-
jor, más bueno y, aún de tenerla, está todavía la incertidumbre
por lo que realmente ocurra.

La condena que significan la autonomía y impelación motiva-
cional consiste en que, no obstante la incertidumbre proyectiva,
estoy obligado a la actualidad: no se puede renunciar a ser actual
ni tampoco a ser responsable por lo que me apela y, empero,
tampoco se puede asegurar que lo que hago realmente consiga
lo que me propongo, ni que pueda concebir siquiera la manera
de resolver lo que tanto me agobia. En cada momento estoy
impelido al acto, pero condenado a la incertidumbre de qué es
lo que realmente* estoy haciendo, qué es lo que pasará o qué

§7.4 | 330 DEL ESTAR VIVO



es lo que puedo hacer. Y, sin embargo, hago* ineludiblemente, a
cada instante. En cada ahora me actúo, sin poder escaparme de
eso, pero también sin conocer lo que mi actualidad conlleva ni
si puede siquiera llevarme a alguna parte, y aún así permanece
el imperativo de conseguir lo mejor para mí, para los que me
importan, para el mundo, para mi habitación…

Hay pues, una clara contradicción entre lo que se desea y
la estupefacción que significa la negación proyectiva de que el
acto efectivamente se resolverá con la consecución de lo desea-
do. La sola consideración de la finitud y de la impotencia ante
lo que allende permanece fuera de toda posibilidad de alcance
de mi potencia, más allá de cualquier soberanía concebible
impone la impasibilidad como recurso y la desesperación como
condición existencial.

Tener a la incertidumbre como condición ineludible en la
determinación del acto que debe pro-curar lo de Mí patentiza
el riesgo de mi futuro y la inevitable referencia a la finitud
y a lo ínfimo de nuestra potencia cuando se la emplea en la
transformación de lo que el mundo es en su realidad inasible,
inalcanzable para la motivación de mi entidad —que sólo puede
determinar el movimiento de mi cuerpo— y que permanece
allende, soberana de sí, ante la pretensión impotente de cual-
quier manipulación mía para atraerme su control, para hacer de
mi voluntad la voluntad de lo otro ente y que se haga como yo
lo quiero, como es mejor.

Empero, la eterna condición de actualidad no nos permite la
renuncia al acto, por mucho que el riesgo de fracaso sea grande,
por mucha que se la impotencia ante la maldad y el sufrimiento:
la responsabilidad perenne nos impele a hacer algo, a remediarlo,
nos especula lo bueno que puede ser y, ante esa mostración,
nos impele a buscar su realización, aunque la sapiencia de la
imposibilidad de lo bueno nos manifieste, de su lado, el fracaso
que se sigue del intento. Sin embargo, ni el fracaso ni el éxito se
garantizan y, en tanto se delibera, la actualidad de mi entidad
continúa y la responsabilidad que me impele también.

No se puede desvanecer la entidad: es la aniquilación o la
actualidad, no hay manera de renunciar a la responsabilidad de
ser Yo, ni de desentenderse de lo que se conoce, a menos que la
indiferencia se imponga como la actitud ante lo del mundo.

LA LIBERTAD 331 | §7.4





CAPÍTULO VIII

El sinsentido de vivir

Si el hombre no tuviese consciencia eterna; si un poder
salvaje y efervescente productor de todo, lo grandioso y
lo fútil, en el torbellino de las oscuras pasiones no fuese
el fondo de todas las cosas; si bajo ellas se ocultase el
vacío infinito que nada puede colmar, ¿qué sería la vida
sino desesperación? Y si así no fuese, si un vínculo
sagrado no atase a la humanidad; si se renovasen las
generaciones así como se renueva el follaje en los
bosques; si unas tras otras fuesen extinguiéndose como
el canto de los pájaros en la selva; si cruzasen el mundo
como la nave el océano, o el viento el desierto, acto
estéril y ciego; si el eterno olvido, siempre hambriento,
no se hallase con una potencia de tal fuerza que fuese
capaz de arrebatarle la presa que asecha, ¡qué vanidad y
qué desolación serían la vida!

Kierkegaarrd, Søren. Temor y temblor.
“Elogio de Abraham”

La aniquilación: condición y destino

§1Desde la nada y hacia la nada: ese es el sentido de mi existen-
cia.

Está, en primer lugar, la búsqueda de lo que me ha traído
a la existencia y la respuesta: nada, fuera de la entidad misma
[del hecho de ser]. ¿Por qué soy, por qué existo? ¿De dónde
mi ser? El nacimiento no es una respuesta, porque no alcanza
para encontrarse con el fundamento mismo de ser Yo, y no
porque se pretenda seguir la secuencia de los nacimientos de
mis ascendientes hasta su principio, sino porque la pregunta no
es por la causalidad temporal de lo que Soy, por el momento
primero de mi existencia, sino por la ratio que me explica. La
pregunta de que se trata es, sí, por el fundamento, pero no por
el fundamento [la fundación] de mi existencia ahora, sino por
lo que funda absolutamente mi ser en cambio de no-ser. Y la
respuesta escapa de cualquier posibilidad de concepción, está

333



no sólo allende el conocimiento [la consciencia], sino allende la
entidad misma. Nos queda sólo entregarnos a la posibilidad de
no ser en la especulación, para ver si razonamos la entidad, pero
esto sólo conduce a la náusea repugnante de imaginarnos el va-
cío y a, en esa estupefacción, suponernos como esa náusea.

Cuando me pregunto por lo que existía antes de existir yo,
la respuesta puede dirigirse hacia la historia y llamar a las
civilizaciones desaparecidas, a las vidas precedentes a la mía,
a mis padres y mis abuelos, a la gran evidencia del mundo
y descubrir en ellos la secuencia que me trae hasta el ahora.
Empero, esa historia se desnuda de la facticidad de ser en
cuanto se le pretende interrogar directamente y acendrarla: en
cuanto se le busca el fundamento entitativo, éste se encuentra
todo en lo que Soy. La historia se encuentra fundada en mi
entidad, existe porque yo la vivo, y en la medida en que lo hago,
todo lo pasado que conozco vale por ese conocerlo y no porque
persista en lo real y aún si lo hiciera, existiría en la medida en
la que se percibe. El rojizo atardecer, el paisaje más sublime,
todos los sentidos de todo, la miseria del hambre y del dolor,
el rostro de la que amo, el mundo todo existe en mi existencia:
debe ser concebido por Mí para llegar a la existencia, pero no a la
suya propia, sino a la mía, la única que tengo, la única a la que
puedo acceder, la que es todo cuanto existe; porque el encuentro
con lo ajeno debe primero hacerse mío para nacerlo, porque, al
final, la vida es esta vida de adentro, la Mía, ella sola.

No se trata de que Yo funde su ser, ni aún de que yo
cree desde mí su existir en mi existencia (tan sólo lo concibo);
todos los ellos son aparte y, los que son sensitivos, arraigan su
propia sensitividad en su entidad, fundan su propia existencia
[tienen su propio conocimiento] aparte de mí, tan aparte y
tan independiente que es inalcanzable para lo que Soy: es esa
misma cualidad de inalcanzable la que me obliga a fundar todo
lo existente en mi existencia. La entidad y la existencia propias
de lo otro de mí me son ajenas, se encuentran por completo
más allá de lo que puedo tener conmigo; la única manera en la
que me llegan es por la noticia sensitiva, por la afectación que
provocan en lo que Soy, por lo que a mi cuerpo le pasa cuando
lo tocan —en el toque de Midas—, pero eso sigue quedándose
sólo en lo de mí, aunque no sea poco. El conocimiento [la

§8.1 | 334 DEL ESTAR VIVO



existencia] que Yo fundo es la única manera en la que los puedo
alcanzar, siempre relativos a mi entidad.

La existencia, que es una dimensión ontológica arraigada en
la entidad, no es de por sí una entidad, es el acto cognitivo del
ente que soy —y cuya entidad no consiste en ese su conoci-
miento—. Existir es ser, para alguien, conocido; existencia es
la cualidad de un ente para existirse y para existir al mundo
que le toca. La existencia, pues, no tiene per se una motivación,
un postulado, una manifestación ni una entidad, es la mera
notación de la entidad que la funda, es el receptáculo de su
sensitividad y sus disposiciones cognitivas; empero, es en ella
en la que se ilumina la completa obscuridad de lo actual [de lo
entitativo], es en ella en la que todo puede notarse y en la que
abandona la nada: la nada no es la negación de ser —lo que es
imposible— sino la negación de existir1. La entidad y la existencia
de lo otro desde sí, permanece en la nada de la inconsciencia,
sólo lo desde mí me existe.

Todo esto mundano, fundado en mi entidad para darse a
mi consciencia [todo lo que veo, lo que oigo, lo que huelo, lo
que toco, lo que recuerdo, lo que deduzco, lo que razono, lo
que entiendo, lo que me duele, lo que me entristece, etcétera],
antes de llegar a mi existencia permanecía en la nada y, cuando
cese, cesará la suya.

Nada antes de mi existencia, nada después.

§2La muerte es el destino de todo lo vivo, es la nada terminal
que opaca todo y que lo destruye, de que deshace lo hecho
y desanda lo andado. El humano, reflexivo, puede alcanzar la
certeza de su muerte en la especulación y entender que ése será
su destino, que la aniquilación es la finalidad de todo acto, de
toda cosa, de todo lo que quiere y lo que odia, de todo sufri-
miento y todo gozo: que, al final, el gran fracaso es inevitable.

Es esta certeza de la aniquilación la que hace de vivir algo
absurdo y sin sentido. La motivación de mi entidad, empeñada
en el cumplimiento del postulado entitativo, impele a cada
momento a la búsqueda del bien y de lo bueno, me hace ser la
consecución de eso bueno, de eso que me permita conservarme,

1. En adelante, cuando se llegue a referir a dejar de ser, se especificará con la
frase “aniquilación entitativa”.

EL SINSENTIDO DE VIVIR 335 | §8.2



extenderme, ser más en tiempo y en potencia. Todo acto en cada
momento, toda motivación tiende siempre a ello: a alcanzar el
bienestar mío, ya egoísta, ya empatado con el de otro. La refle-
xión me permite empeñarme en el trabajo, en la construcción
de la habitación, que impone lo aquende en lo allende y que
me lleva al mundo por la realización de lo que concibo; es decir,
que me lleva a empeñar mi entidad en aras de la consecución
de un mundo mejor, que me hace encontrarme intensivamente
con ese mundo y entregarme al esfuerzo por su extensión,
por su ponencia en lo real a costa del dolor del cansancio y
del fracaso, del sufrimiento en general por lo que resulte del
empeño de toda mi motivación en un resultado incierto. Cada
momento, pues, de mi vida, está dedicado a conseguir el bien
del mundo o el bien mío [a conseguir lo que concibo bueno,
lo que me llama, a lo que me tiende mi motivación], a hacer
mejor la existencia [mi existencia] —encuentro de lo intensivo
y lo extensivo—. Todo esto pierde su sentido por la muerte,
pues tiene a la aniquilación como destino; su hacia dónde se
convierte en una angustiosa nada, en la que todo será perdido,
a pesar del sacrificio y a pesar del dolor.

Para quien es consciente de su pro-curación y se enfrenta
con la implacable verdad de su destrucción final, la realización
de cada deseo, la consecución de cada buena estancia viene al
mismo tiempo con la garantía de su pérdida y todo sufrimiento
en pos de lo por venir se vuelve absurdo porque lo que viene es
nada, todo empeño por conseguir lo que es mejor se acompaña
con el conocimiento de su destrucción. Trabajo, ¿para qué?,
¿qué es lo que se sigue de este sufrimiento, de este sacrificio?
Una realidad que se queda consigo, la búsqueda por hacer del
mundo algo entre lo que quizá nunca consiga vivir: la entrega
de mi entidad a la consecución de lo que ya no puedo disfrutar.
La patencia de la muerte hace de todo sacrificio la abnegación
que se cambia por la aniquilación, no por el gozo.

Vivir es un engaño: La muerte es el espabilamiento de este
sueño que es la existencia. Para quien es digno (que necesita
considerar todo lo que implica su acto en su actuación, cada
acción tiene que ejecutarse con el conocimiento de cuál es su
sentido [desde dónde y hacia dónde van]) y se encuentra con
la sapiencia de la muerte, el permitirse hacer como si hubiera
un destino, cuando no lo hay, es imposible. El que conoce una

§8.2 | 336 DEL ESTAR VIVO



verdad [el que corrige la falsedad de una suposición primera]
no puede ya apartarse de ella, y se ve obligado a actuar en
consecuencia de la verdad descubierta[], a menos que opte
por la traición de su propia entidad y determine su actuación
des-conociendo lo de lo real extensivo por imponerse el cumpli-
miento de lo intensivo a pesar de la consideración de lo mejor
[a pesar de su dignidad], pasando sobre ella como obnubilado
por la fuerza motivacional de la conveniencia y enarbolando la
cobardía y el refugio en la comodidad. Pero quien realmente
comprende la verdad de la aniquilación como destino pierde
incluso esa fuerza, y todo el ímpetu que me tiende hacia el
mundo se apaga en consonancia con su pérdida proyectiva.

Aquel que busca la verdad porque sólo con ella puede
asegurar la dignidad de su hacerse, se encuentra con que la vida
es un simulacro, una prueba cruel, que se acaba sin un sentido
claro, que se vive hoy para conseguir el alimento de mañana
y que ese alimento ha de consumirse para poder conseguir el
de pasado mañana y que después de pasado mañana está la
nada como única certeza: es la defraudación, el entregarse a la
falsía, la búsqueda insaciable e irrenunciable de éxitos parciales
para finalmente encontrase con el gran fracaso ¿En pos de
qué la vida?: de la muerte. Eso es lo que se le muestra a la
existencia [al conocimiento], al entendimiento e incluso a la
sapiencia, pero la entidad sigue motivándose, sigue buscando
su bien sin detenerse por la desolación que le espera, sigue
teniendo hambre cuando no se le alimenta, sigue deseando al
otro para hacerse más, para entregarse, porque es la propia
entidad la que se manifiesta, porque la existencia está para
enterarse y determinar el cumplimiento de a lo que el ciego
postulado entitativo me impele. La manifestación sensitiva de
la motivación entitativa se sigue dando a la existencia, a pesar
de la presencia especulativa de la aniquilación como destino:
sigue, en fin, habiendo un por qué, mas ya no un para qué.

El que se ha encontrado con esta sapiencia no puede ya per-
manecer en la ingenuidad del mañana como el máximo alcance
de su actuación. Sólo quien de veras pretende considerarse a sí
más allá de lo inmediato presente y de lo que le apela ahora con
más fuerza, sólo quien se estima en tanto para no quebrantar
su integridad por la fuerza del impulso motivacional es el que
puede saber de su aniquilación como destino y determinarse

EL SINSENTIDO DE VIVIR 337 | §8.2



en consecuencia a esta realización: aquél que es capaz de una
fuerte consideración —de sí mismo, del otro y del mundo— no
puede dejar de lado lo que se le presenta como destino último.
Quien vive en la inocencia [en la ignorancia] de la sapiencia
de la muerte (porque su capacidad especulativa es tan débil
que el motivo que se le presenta de esta manera siempre es
reprimido por el que se le presenta sensitivamente o como un
hecho certísimo) —aunque la entienda— no podrá comprender
el hecho del absurdo por la aniquilación como destino, y de
éste último no me ocuparé, pues para que la vida sea absurda
no basta con que no tenga sentido per se —en último término,
nada lo tiene—, sino que se necesita vivir este sinsentido. Es
decir, que en lo que sigue se trata con preeminencia del hombre
digno y considerado de sí.

Ante la eternidad de la aniquilación que me espera, el día,
el año, el siglo que aún viviré es insignificante: «si me han
de matar mañana, que me maten de una vez»1. En el enfren-
tamiento a con la nada infinita, el tiempo ya vivido —y ya
reducido a este presente sólo— se pierde completamente, como
una apuesta que deja en la ruina, sin importar la cantidad de
lo que se tenía. Si al final todo perecerá, ¿qué diferencia hace
la vida, por mucho que dure, si de la nada se avanza hacia la
nada?: la misma que un sueño que jamás se recuerde hace en
una vida, o incluso menos.

Todo razonamiento se quiebra ante la inminencia de la
muerte; la búsqueda de las rationes de cualquier cosa no puede
alcanzar a lo que ya carece de la posibilidad de conocerse. De
lo que es de lo real —y que se nos manifiesta en la vida—
puede aún intentarse tal cosa, puede aún el principio de no
contradicción aplicársele para deducir, a partir incluso de las
sombras que nos llegan, lo que puede ser de ello o lo que no
puede, a pesar de la advertencia kantiana. Pero la vida misma
carece de razones, no porque ahí se funde todo lo racional, sino
porque se encuentra al principio de lo racional, y razonar es la
búsqueda del principio y del fin de cada cosa. Nada hay antes
de la vida ni después de la muerte: no hay razón para morir,
si no la muerte misma y, más importante todavía, no hay razón
para vivir, si no la vida misma.

1. La Valentina, canción popular de la Revolución Mexicana.

§8.2 | 338 DEL ESTAR VIVO



Empero —se puede alegar— cada deseo que se concreta, cada
momento de satisfacción y de gozo puede ser considerado el fin
del movimiento, el destino del trabajo, de ese acto que mejoró
el mundo, y que me permitió estar más a gusto, encontrar el
bienestar en ese momento; puede, en efecto, decirse que lo que
pasa ahora se resuelve ahora, ínterin la nada, sin la considera-
ción de la muerte, ciegos a su inminencia. Pero esto significa
desterrar la consideración del futuro más allá del corto plazo
(unas semanas o meses) de la motivación de mi entidad, lo cual
bien puede aceptarse y, sin embargo, aún se puede enfrentar
con la patencia del sinsentido, pues la aniquilación no es sólo
destino, también es condición de la existencia mía.

El eterno presente de lo que Soy condiciona a lo que existo
al acto sensitivo, que trasciende ya la presencia absoluta con la
temporalidad, con la permanencia de lo que —entitativamente—
ya no es en lo que ahora siento. Pero esta sensación es eva-
nescente, se aparta de la atención de mi entidad, deviene nada
[se aniquila]. La temporalidad de mi existencia condena todo
a pasar; el devenir no es sólo llegar a ser lo que no era, sino
también llegar a no ser lo que era. Todo se desvanece conforme
pasa, la sensitividad deviene y es reemplazada por lo que ahora
siento cada vez, cada momento; el tiempo borra incesantemente
lo que antes puso ante mi entidad, todo momento acaba, todo
tiempo es efímero.

Es decir, que el río incesante del devenir se lleva todo lo que
en cualquier momento se presenta ante lo que Soy y todo lo
que mi entidad me manifiesta de Mí: eso mismo que ahora es
lo que ayer sentía, eso será lo que hoy siento: nada, o un débil
recuerdo sin efectividad para lo que me está pasando. El interés
efectivo de mi entidad, que siempre está puesto en lo porvenir,
se vuelve ridículo cuando se comprende que aquello en lo que
ahora empeño mi entidad no vale más que aquello en lo que
me empeñé ayer y que ahora carece por completo de relevancia
ante mi vivencia de hoy.

La consumación de cualquier deseo, la satisfacción de cual-
quier necesidad, cualquier momento de gozo se ve en su mismo
acaecimiento arrastrado hacia su disolución en la nada, se ve
forzado a desparecer en aras de lo que viene: más deseo, más
necesidad, más sufrimiento. El momento presente, en el que
gozo, se aleja en su misma presentación, se aniquila y nada vale

EL SINSENTIDO DE VIVIR 339 | §8.2



la súplica por la eternidad de esto que siento, de esta situación
en la que me encuentro, de la compañía de quien me acompañe;
siempre se va, siempre vuelve la misma necesidad, el mismo
hastío, la misma pérdida, una y otra vez, para siempre.

«Si un día le digo al fugaz momento: “¡Detente, eres tan be-
llo!”, puedes entonces cargarme de cadenas, entonces consentiré
gustoso en morir»1, dice Fausto a Mefistófeles. La consecución
de ese instante de plenitud, que se desea eterno, bien puede
anteceder a la muerte porque después igual viene la nada del
instante, su no-existencia; sólo su recuerdo queda y el anhelo
de volver a estar bien, como en ése momento, como cuando
se tenía todo lo que se pretendía. El recuerdo [la re-vivencia
especulativa de lo que fue] es muy más débil que la efectividad
del encuentro sensitivo con la satisfacción, la situación de mi
entidad en la que nada se puede —ni conceptivamente— anhe-
lar, la mayor plenitud que se pueda tener, igual es arrastrada
por el incesante devenir, como un momento cualquiera, como
el más trivial de todos.

El poseer, al mismo tiempo, la restitución consciente de la
historia y la patencia de su destrucción implica que quien se
afana en el encuentro con lo que ahora tenga encuentre su
afán ridículo, de la misma manera en la que se encuentra con
el sufrimiento: todo el placer de ahora, todo el dolor de ahora
no son más que momentos efímeros ya-evanescentes, ya-nada,
de los que sólo quien no espere de sí sino su ahora puede
tomarles importancia: aquel desintegrado que no se conserva
según lo real permanente, sino según su apetito temporal. El
que tiene procuración de sí no podrá encontrarse con el ahora
como el absoluto de su actuación, pero sí como el absoluto de
su existencia. Es decir que no podrá determinar su realización
a partir sólo de lo que se le presente sensitivamente —ya inten-
siva, ya extensivamente— sino que inevitablemente participará
la consideración especulativa de lo ya pasado y de lo por
venir; pero sus consideraciones deben —para poder verificarse
efectivamente— estar apegadas a la verdad, a lo que su convic-
ción le hace aparecer como efectivo, y una verdad es que mi
existencia es el momento ahora en el que existo y que todo
lo demás (aún los recuerdos) debe presenciarse —ya sensitiva,

1. Goethe, Johan W. von. Fausto, “Primera Parte”. Madrid: Cátedra, 2005.
pág. 152

§8.2 | 340 DEL ESTAR VIVO



ya especulativamente— para existir, que lo que existo ahora es
todo lo que existo y que la destrucción del recién-ahora permite
el ahora-ahora incesantemente.

El que se pretende íntegro trata de integrar [de hacer entero]
lo que es sólo continuo: su existencia; es decir, trata de que
en esa desintegración incesante de lo que existo no se pierda
lo que Soy, que no se des-haga al mí mismo como si se
hubiera de fragmentar a cada momento, asido solamente de su
ahora motivacional, sino que trata de conservarse para sí en el
conocimiento de lo que es bueno**. Todo lo que haya de vivirse,
no ha de poder separarse de lo que siempre permanece igual de
conveniente para mi entidad, conveniencia que llega —como mi
entidad misma— más allá del ahora en el que se encuentra para
encontrarse en otro ahora después, en el que lo que se hizo
aparece ante mi responsabilidad y que se presenta como un
motivo de orgullo o de vergüenza. Lo único por lo que se puede
tratar de unificar la dispersión continua de la aniquilación de
lo que existo es por el asimiento a la verdad, que permite una
validez de los motivos que alcanza más que toda motivación
instantánea, pues se trata de encontrarse con el concepto de
mí miso y con el de mundo y de determinar, a priori, a la mo-
tivación para que considere la verdad sobre lo de mí y sobre lo
ajeno que se ha descubierto ya; sólo el remitirse a lo verdadero
en cada actuación permite la constancia en la actitud, permite
el encuentro con un mí mismo que se respete en lo que es y
que no se entregue a lo que le ocurre. Esta verdad a la que se
entrega el humano que busca verdaderamente lo bueno [lo que
le conviene en tanto él] manifiesta el absurdo de la existencia,
que se agota siempre en su misma aparición y que no pude
consagrarse a sí misma, por no ser ella sino la manifestación
del impulso ciego e insaciable de ser.

Y, sin embargo, a pesar de la comprensión de que todo lo que
existo pasa y se destruye, mi entidad permanece impeliéndome
a la actuación, la motivación de lo que Soy es llamada por lo
que se le presenta y por lo que del mundo necesito. Pero el
cumplimiento de esta impelación resulta absurdo, por cuanto
es siempre insuficiente y siempre vuelven las necesidades
entitativas: el comer, el beber, el ayuntarse sexualmente, el
encontrarse con el otro: un trabajo incesante e insensato. De
tal manera que el regocijo que viene del encuentro con lo que

EL SINSENTIDO DE VIVIR 341 | §8.2



me llena —eso que me demanda lo que Soy— resulta fatuo y
ridículo porque no constituye una real satisfacción, sino que se
limita a permitirme durar, duración que tiene como destino la
posibilidad de durar más, pero sin que se presente una razón de
esa duración, como no sea la permanencia misma, la incesante
manifestación motivacional que pugna por el cumplimiento
del postulado entitativo y que se encuentra más allá de toda
consideración posible, de toda razón concebible.

La motivación entitativa es insaciable. La entidad que Soy me
exijo constantemente el cumplimiento de la satisfacción de mis
carencias, mi realización, pero esto no es posible cabalmente,
sino que se espera que enseguida de la satisfacción comience
el desgaste de mi entidad, que después me llevará a una
exigencia cada vez más fuerte. Todo lo que haga por alcanzar
el cumplimiento completo de lo que me exijo será un esfuerzo
fatuo: la plenitud de mi entidad es inalcanzable y, cuando se
consigue, siempre es efímera, siempre se aniquila en pos de la
notación de la molestia que manifiesta nuevamente mi insufi-
ciencia y mi necesidad de acudir a lo ajeno para asegúrame mi
permanencia: todo lo en pos de una vida siempre permanece
irracional y sin sentido.

Al final de cuentas, pues, me percato de que el cumplimiento
de a lo que me impele mi motivación es imposible de realizarse
[imposible de darse realmente]; en efecto, el bienestar Mío y de
aquellos con los que me empato no puede darse más allá de un
momento ya evanescente en su vivencia: todo lo que persigue
mi motivación se descubre como una ilusión, como un juego
cruel en el que se permite tocar lo que se desea un instante
y luego se le aleja hasta hacerme correr tras él sólo para que
nuevamente, cuando se alcance, se aleje. La consecución del
bienestar como una condición existencial es imposible: cual-
quier cosa que haga para hacer el bien al mundo, a los otros
y a mí mismo terminará perdida, aunque haya servido para un
instante de gozo o de placer.

Entrar en el juego del alcance de la motivación es aceptar
la burla que representa para mí, es entregarse ciegamente a lo
que haya de aparecerme en el presente, sin la consideración
de la dignidad de lo que Soy respecto de mi propio bien,
sin vergüenza por abandonar la responsabilidad por el propio

§8.2 | 342 DEL ESTAR VIVO



destino, desconociendo que éste es la aniquilación y sin tomar
en cuenta la ponderación de si ésta mi vida vale lo mismo o
más o menos que la pena de vivirla.

Me percato, en fin, del fracaso de la motivación de lo que Soy,
de la condena al desvanecimiento de todo lo bueno y de todo lo
malo igualmente, y de que está aunada a la condena a la actua-
lidad y a la responsabilidad. Sin más conmigo que los recuerdos
borrosos de lo que fui, el ahora que nada significa porque es ya-
pasado, y la añoranza fatua de lo por venir: comprendiéndome
en el ridículo empeño en la consecución de lo exiguo e inasible.
Me comprendo así aniquilado por la aniquilación de mis actos
y de mi existir en cada instante y apremiado por mis deseos
y por el sufrimiento con el que mi entidad intenta reprimir
toda resistencia que ofrezca la reflexión, en la que encuentro
la carencia de sentido de la vivencia que ahora tengo: también,
como la vida, hacia la nada.

Esta comprensión del sinsentido de la vida, por un lado, y
el aburrimiento, por otro, pueden ambos conducir a la indife-
rencia de lo que Soy por lo que me pase. La indiferencia es
la condición existencial en la que la motivación carece casi
completamente de fuerza y en la que, por lo tanto, el gozo y el
sufrimiento son muy débiles, y la objeción de lo que me ocurre
tampoco tiene mucha importancia. Así, toda mi actualidad está
determinada por la conveniencia más obvia, por las pequeñas
satisfacciones que llegan sin mayor esfuerzo y sin una consi-
deración verdadera sobre lo que me es bueno y lo que me es
malo: no hay un esfuerzo por encontrar lo bueno, puesto que
no tiene ningún caso determinar en qué pueda consistir, ya que
es inalcanzable, y ya que todos los momentos son, básicamente,
iguales; tanto, que bien podrían todos ser el mismo y único
instante del parpadeo en que se consume mi existencia, en el
que se aniquila. Todo lo que pase me es in-diferente, todo mi
ánimo se encuentra en la ἀπάθεια, sin que lo perturbe nada
mayormente, sin que lo que le pase parezca efectivamente
convenirme, como no sea en sus consecuencias más básicas,
entre las que me acomodo sin permitirme que lo que pase en
el mundo me llame o me niegue gravemente, desarrollándome
en el tiempo por la inercia de la actualidad y entre los caminos
que están ya dispuestos, en las rutas que marquen el menor

EL SINSENTIDO DE VIVIR 343 | §8.2



esfuerzo, la menor atención, el menor empleo de la fuerzas de
mi entidad, que se ven reprimidas por la incorporación de la
sapiencia de su futilidad e insignificancia.

Empero, aún con la comprensión del sinsentido de vivir, se
puede todavía dotar al mundo de sentido desde Mí, cuando
las fuerzas de mi entidad se niegan a menguar, cuando la
motivación es capaz de crearse su propia trascendencia, cuando
se encuentra una ilusión, un engaño que nos permita aún
volcarnos hasta el mundo y dejarnos inundar nuevamente por
los sentimientos y por el deseo de lo bueno y la repulsión de
lo malo. Al final, cuando nada tiene sentido, queda la ilusión
como manera de re-ligarnos al mundo.

La respuesta al sinsentido

La ilusión

§ 3 La racionalidad humana se pierde porque lo que hay en el
fundamento de la existencia es la entidad, pero el nacimien-

to de la entidad está más allá del contacto sensitivo, de tal ma-
nera que no se alcanza por el conocimiento. La razón [el princi-
pio y el fin] de mi ser está más allá de mi acto de ser —me tras-
ciende—, pero la existencia no tiene en esa razón su fundamen-
to, sino que se funda en la sensitividad y en la motivación que
soy: se funda en el postulado entitativo. Mi existencia está colo-
cada muy más acá de lo que trasciende a mi entidad; lo que exis-
to es inmanente a lo que soy Yo, al hombre situado, al que siente
y que tiene su bienestar anclado en su particularidad. Lo que me
trasciende absolutamente, me es absolutamente indistinto.
Aquello por lo que Soy es —forzosamente— ontológicamente
anterior a mi propia entidad; es decir, que lo que me principia a
permanecer siendo se queda antes de lo que Soy y, por lo tanto,
antes de la sensitividad [de la existencia] y de la racionalidad,
que busca el principio y el fin a partir de la generalización del
comportamiento, pero lo más básico que puedo jamás alcanzar
es el mandato del cumplimiento del postulado entitativo que es
el orden al que pertenece la existencia. La absoluta trascenden-
cia de mi entidad en una razón desconocida implica, nuevamen-
te, el sinsentido, porque la existencia es la apelación de lo ajeno

§8.3 | 344 DEL ESTAR VIVO



hacia mí y de lo mío hacia lo ajeno para la mejor realización
de la motivación, pero tras la aniquilación no hace falta mo-
vimiento alguno, no hay ya la necesidad de alcanzar ninguna
cosa: mi entidad ha cumplido ya con su travesía necia, para la
consecución de nada. La motivación me arroja al mundo para
alcanzarlo; sin yo y sin mundo, no tiene caso nada.

En tanto limitados a la sola consciencia, el problema de la
trascendentalidad no tiene mayor consecuencia: se habita en el
mundo y se vive arrojado hacia él, mientras haya mundo y vida,
como cualquier otro animal. Pero la especulación —que permite
el razonamiento— nos impulsa siempre al encuentro con las
razones de todo lo que nos objeta y hace —al mismo tiempo—
de nuestro porvenir una objeción. Eso que nosotros fuimos o
hemos de ser también nos objeta, y su presencia ante nosotros
nos plantea un motivo: el encuentro especulativo con la muerte
y con la incesante destrucción del devenir nos muestra la ani-
quilación de lo ya vivido y, con ella, la de lo por venir; también,
finalmente, nos muestra la aniquilación incluso del presente
efímero que existimos: el todo de la existencia, amarrada a la
actualidad y separada de lo que fue como no sea por lo que se
incorporó-aprendió que ahora la determina en su concepción.
Tal especulación lleva al razonamiento al encuentro con su
límite teórica y prácticamente1. Teóricamente, porque la trascen-
dencia de mi razón a mi existencia implica que hay un límite
que no se puede ya pasar, en el que el proceso racional —que
remite siempre a una mayor anterioridad o posterioridad— se
debe detener: hay un momento en que la respuesta al “¿por
qué?” no puede ser otra que “porque así es” o “porque quiero”
o “porque se me ocurrió” y en el que la pregunta “¿para qué?”
no puede ser respondida sino como “para ser feliz” o “para
no morir” o “para dejar de sufrir”; un momento en el que el
razonamiento no se puede llevar más lejos porque la siguiente
respuesta apunta hacia un principio espontáneo, sin causa
aparente, como —intensivamente— la espontaneidad del yo en

1. La distinción entre un razonamiento teórico y uno práctico no es cualitativa:
es que el campo del primero no afecta gravemente la motivación, sino que
se interesa sólo por contemplar lo que permite a y lo que resulta del mundo
especulado; el segundo, coloca el resultado del razonamiento mismo [la
causa o consecuencia que se siga del principio o fin razonado] como un
motivo que, así, determina mi actuación.

EL SINSENTIDO DE VIVIR 345 | §8.3



que consiste la libertad kantiana o como —extensivamente—
la determinación de las leyes naturales y de las propiedades
de la materia, o apunta hacia una finalidad sin consecuencia
aparente, como —intensivamente— el gozo o como —extensi-
vamente— el cumplimiento de las leyes naturales y de la vida
misma. Prácticamente [en la determinación de la actuación por
la presentación del resultado del razonamiento como motivo],
la razón llega a su límite cuando manifiesta a la motivación que
el resultado de su realización es, indefectiblemente, la aniquila-
ción; ante cada tendencia hacia el mundo, me objeta la nada de
mí como mi destino, la insignificancia de lo que estoy por hacer
y de mi estancia en general; ante cada gran motivo, muestra el
ridículo de un empeño de toda mi entidad en la consecución de
un encuentro tan fatuo, cuanto lo es el si estoy bien o estoy
mal: el sentido [el desde dónde y el hacia dónde] de cada acto se
ve destruido a priori por la apelación de la aniquilación de todo
tiempo, propio o ajeno. La trascendencia de lo real en general a
lo que Soy y de lo que Soy a lo que existo des-funda mi estancia
y la mantiene flotando en la vacuidad; y siempre se terminará
re-uniéndose con ella, lo que resulta como un parpadeo entre
la noche y la noche.

La trascendencia entitativa de la razón de ser Yo coloca a mi
existencia en el abandono y la obliga a encontrar en sí misma
su agotamiento. No puede pretender alcanzar lo que le escapa.
Aquél que se encuentra con la verdad del sinsentido no puede
evitar la náusea que le provoca el absurdo, la contradicción
de su propia nada y la de sus actos contra su motivación y
su presencia, se ve forzado a permanecer asido a sí mismo en
medio de la veleidad del mundo y de sus condiciones, como
quien abraza a su propio cuerpo para afirmarse en medio de la
tormenta. El reconocimiento de la aniquilación como condición
y destino implica que se ha agotado ya la fuerza luminosa
de la ilusión.

La ilusión es encontrar un motivo para mi entidad que
trascienda mi propia aniquilación o que la desdibuje de mi
consideración. Y esta ilusión puede estar enmarcada por la
ingenuidad o por la fe.

La ilusión ingenua es la que —sin la comprensión de la
propia aniquilación— encuentra en el mundo el motivo para

§8.3 | 346 DEL ESTAR VIVO



entregársele una y otra vez sin desdoro de la dignidad, como
los infantes, que viven sólo el ahora porque es en él en el
que encuentran toda su motivación y no porque el futuro los
enfrente como absurdo. En cierto sentido, no hay consideración
del futuro lejano, sino sólo ocupación por lo que ha de pasar
dentro de poco. Poder apreciar la alborada cada día, poder
entregarse completamente al amor de alguien, poder dedicarse
al cuidado de otra persona, poder, en fin, buscar el bien sin
que se sufra {por la repulsión del encuentro con la aniquilación}
en esta determinación: eso es la ingenuidad de la ilusión. Ésta
presenta a un motivo tan luminoso ante mi existencia, que su
luz me enceguece, negándome la posibilidad de ver más allá de
él. El comprar algo que me gusta, el poseer cada vez más, el con-
seguir un cuerpo perfecto, el ver crecer a mis hijos, el mejorar
el lugar en donde vivo, el graduarme y conseguir un trabajo…
todos ellos pueden ser motivos ilusionantes, razones suficientes
para entregar mi entidad al mundo, para dejarla guiarse por lo
que se le diga, para conformarse con lo que se le dé y sólo
buscar realizarse en el campo que le marca lo establecido, ante
su propia incapacidad de razonar lo del mundo hasta su límite,
de encontrarse con el sinsentido de la existencia suya y de la
humanidad toda. El ingenuo no sabe del gran fracaso de la vida;
la fuerza del deseo (o la debilidad del razonamiento) es tanta
que su propia deseancia se encarga de concebir la posibilidad de
su encuentro, de hacer creer en su realización aun sin la menor
base racional: el querer que así suceda es razón suficiente para
creer que efectivamente se podrá.

La no comprensión de la trascendencia de lo real a lo que
existo no permite que surja la exigencia de la trascenderme yo
a mí mismo. La ilusión ingenua se circunscribe a la moda, se
deja guiar por lo que se le aparece, no se gesta en la entidad
que funda mi existencia, sino que se convence por las palabras
de otro, se limita a arrojarse hacia lo que le llama sin concebirlo
en lo de sí; el ingenuo no es capaz —fuera de sus apetitos y
su empatía intuitiva— de ver la bondad o la maldad si no se le
muestra, pero siempre está viendo alguna. Lo bueno y lo malo
[lo placentero y lo doloroso, el agrado y la molestia, el gozo y
el sufrimiento] rigen plenamente su actuación, son el paráme-
tro absoluto de la motivación, no tiene que luchar contra su

EL SINSENTIDO DE VIVIR 347 | §8.3



bondad, ni contra su maldad, pues no hay una comprensión
verdadera del acto y del impulso a la actuación (la ingenuidad
es el más extendido y peligroso de los dogmatismos).

Para el que comprende el sinsentido, el bien y el mal son
absurdos y, a más de eso, un postulado inalcanzable, una abs-
tracción casi vacía y relativizada a tal grado que el empeño en su
consecución es risible y, sin embargo, no dejan de presentársele
ante cada apelación. Quien ha incorporado la verdad del sin-
sentido no puede ya desentenderse de sus consecuencias, sino
que tiene que afrontarlas e ilusionarse, rebelarse o resignarse.

La ilusión de fe es aquélla que me construyo a pesar de la
comprensión del sinsentido; es la fe en la realidad de algunos
motivos, es asignarle un sentido a mi actuación por medio
de liberar a mi motivación de la objeción de la nada que
me espera, para permitirle que pueda tenderse nuevamente al
mundo, para que pueda buscar en él lo que le hace falta con la
fe en encontrarlo, sin que el desengaño le pervierta el impulso
motivacional. Esto puede darse haciendo que la resolución del
motivo de mi actuación [de lo que me mueve al acto] trascienda
mi existencia (a pesar de que la concreción del movimiento
ocurra ahora); esto es, actuar siempre para fines pro-visionales,
que apuntan a una finalidad que se halla más allá de mi muerte,
porque es más grande que mi vida. También puede darse esta
ilusión de fe por la afirmación de la vida mía como realidad
última; esto es, determinar mi estancia y mi existencia como
no necesitadas de ningún fondo que las sostenga y afirmarlas
sostenidas por la propia fuerza de lo que Soy, sin detenerse por
la objeción de ya no ser alguna vez.

La ilusión de fe trascendente** es la que encuentra un motivo
más allá de mi nada, la que pretende que el acto de ahora tiene
una finalidad que no acaba cuando acaba mi existencia (y que,
por lo tanto, no se refiere a ella como fin), sino que permanece
después de yo morir.

La razón de ser mi entidad (que permanece absolutamente
desconocida y que me trasciende), si bien no se puede de ningu-
na manera alcanzar, sí puede ser reclamada por la especulación,
y puesta como el motivo de mi actuación más allá de mí mismo,
por el ansia de situar mi vida en un sentido que no acabe
en la aniquilación. El reclamo es el de encontrar un motivo
trascendente a mi nada, por el que mi entidad pueda pujar en

§8.3 | 348 DEL ESTAR VIVO



vida y que me alcance hasta más allá de lo que existo, que
me permita proyectar un encuentro con lo que quiero que mi
aniquilación no pueda impedir. Así, mi motivación trasciende
a mi existencia; el movimiento de ahora no se acaba conmigo,
porque consiste en la construcción de algo más grande que yo:
yo, en esta vida, construyo algo que vine desde antes y que
llega hasta después de mí; así, la muerte que me destruye no
puede destruirlo (no puede destruir el motivo de mi actuación
que, al mismo tiempo —por haberme puesto yo en él— me
preserva consigo).

La más patética de las ilusiones trascendentes es la creencia
en la continuación de la propia vida después de la muerte; la
intención de anular el momento de la aniquilación, de destruir
la causa de que todo se destruya para continuar existiendo a
pesar de ella es la más obvia e inocente de cuantas haya. La
ilusión de vivir ya sin la inminencia de la muerte puede disipar
la objeción de la aniquilación para mi motivación pero, así sim-
plemente, no recupera el sentido del sufrimiento que se da en
aras de lo bueno que se deshace en su consecución; ha menester
una condición en la vida más allá de ésta que corresponda a la
manera en la que se vivió. Sean cielos e infiernos o sea el karma
o cualquiera otra forma en la que se determine mi manera de
vivir después de esta vida.

Pero el motivo de la ilusión trascendental no tiene que implicar
que mi existencia se encuentre efectivamente con él, bien puede
ser que se trate de algo que yo ya no alcanzaré. Basta con que
el motivo al que me tienda trascienda a mi vida y a mi muerte,
que sea más grande que yo, de tal manera que el trayecto de
mi vida pueda insertarse en un trayecto mayor y tomar de él su
sentido. Cuando se dedica la vida a un ideal, a la construcción en
el mundo de algo, ésta {construcción} es la que dota de sentido
a mi vida porque me he adoptado en su seno y, por lo tanto, el
alcance de mi motivación no se aniquila conmigo, sino que se
queda en el mundo, permanece como la base, el principio o la
continuación de algo que, así, me lleva —porque mi realización
ahí me plasma— más allá de mi muerte. Todo lo que haga al
respecto, aunque se termine una tarea, tiene como finalidad la
consecución de ese ideal de justicia, de grandeza, de saber, de
memoria… de cualquier cosa en que resulte de lo que ahora
hago y que me consiga más allá de mí, que me lleve a después de

EL SINSENTIDO DE VIVIR 349 | §8.3



mi desaparición. Es decir, se dota a mi existencia de una ratio;
se tiene fe en que se alcanzará el motivo o, por lo menos, en que
el bien de su consecución —y, por tanto, de su busca— es real,
que tiene una manifestación que va más allá de mi bien: el bien
de mi motivo también trasciende al bien de mi existencia.

La carencia se sentido, la ausencia de razones que justificaran
[que hicieran justa] a mi existencia había terminado con toda
teleología posible, pues el destino de todo era la destrucción; la
ilusión trascendente recupera la teleología, lo que hago es para
construir el encuentro con mi motivo y —con ello— construir-
me (aunque no me encuentre efectivamente con él). «Lo que
se llama razón para vivir es, al mismo tiempo, una excelente
razón para morir»1 porque, al mismo tiempo que encuentro en
ella mi sentido, la coloco por encima de mi existencia, pues de
otra manera no podría paliar la contradicción que representa
mi muerte. Si efectivamente he encontrado en ese motivo la
trascendencia de mi actuación a mi aniquilación, entonces ésta
pierde su significación; precisamente en esa pérdida es en la
que radica mi re-ligación con el mundo. Morir por alcanzar
el motivo en el que me fío es una disposición natural para
quien encuentra en ello su razón de actuar, de incidir en la
realidad, de vivir.

Por supuesto, el amor es también una ilusión trascendente
de mi entidad; se trata de ponderar otra entidad en más que la
mía y de encontrar en ella, y en la búsqueda de su bienestar, el
motivo que me trasciende. Se trata de dedicarme a buscar que
ella esté bien, de ponderar su entidad en mucho más que la mía.
La distancia entre mi entidad y la suya, que la sacraliza, es la
que me marca la trascendencia, cumplir con sus motivos es lo
que me mueve. La fuerza del deseo de alcanzar la entidad ajena
es tanta que ilumina a mi motivación, la vacuidad que significa
el cumplimiento de mi propia motivación es superada por la
plenitud de sentido que tiene el ver que el otro al que amo
sonríe y se halla a gusto.

El que encuentra su ilusión en el amor hacia otro se consagra
al cuidado de la entidad ajena, de tal manera que encuentra en
ella el sentido que ha perdido en sí. La motivación del amado
adquiere el fundamento que no puedo ya permitirme considerar

1. Camus, Albert. “Un razonamiento absurdo”. En El mito de Sísifo. p. 14.

§8.3 | 350 DEL ESTAR VIVO



de mí. Se trata de trascenderme hasta llegar a la entidad ajena,
pretensión que es imposible, pero que me permite cada día un
sentido: el de ver su rostro la mañana siguiente, el de encon-
trarme con sus caricias, con su risa, con su gozo desbordante
que me alcanza y que me hace encontrarme cuando el amado
se encuentra. Mi amante, mis camaradas, mis hijos, mi dios… el
amor hacia ellos me ocupa mi existencia, el estar para ellos es
lo que me convence de estar.

Empero, no es la ilusión trascendente la única que se con-
sigue por la fe; hay otra que no pretende más allá de mí el
fundamento que la sinrazón me ha negado, sino que lo recupera
en la propia vida.

La ilusión de fe vital** es la afirmación de mi propia moti-
vación en contra del sinsentido, es la superación del absurdo
de vivir con la fuerza de mi deseo del mundo. Se trata de
encontrarse con la objeción de la aniquilación como condición
y como destino y considerarla a ella insignificante por la fuerza
de mi vida, en cambio de considerar insignificante mi vida por
la fuerza de la aniquilación.

La consecuencia básica del sinsentido y la principal que lleva
a la indiferencia es la de que no vale la pena el empeñarse,
puesto la constante aniquilación todo lo desvanece; la inmensu-
rable desproporción entre el esfuerzo necesario para conseguir
lo que una persona íntegra y digna sabe bueno y lo efímero de
su encuentro inhibe a la motivación y la debilita. Empero, la
ilusión vital implica la aceptación del sufrimiento y el disfrute de
la vida con él. No se trata de que se acepte cualquier esfuerzo
ni de que se someta mi entidad a lo que le obliga su situación
y que aprenda a vivir con ello, sino de afirmar mi motivación
a pesar del dolor y de la nada que puedan seguirse de ello, de
satisfacer mis necesidades sin que el esfuerzo ni el cansancio
ni el absurdo tengan la fuerza suficiente para oponérsele: se
trata, en fin, de devolverle a mi motivación su sentido por la
sola referencia a mi vida [a mi existencia | a mi sensitividad].
Dice Nietzsche que «en todos los tiempos los sapientísimos
han juzgado igual sobre la vida: no vale nada…»1, pero el que se

1. Nietzsche, Friedrich. “El problema de Sócrates”. En Crepúsculo de los ídolos.
p. 43. Por supuesto que aquí la intención de Nietzsche es denostar esa
postura y ponerla en ridículo, haciendo patente lo que —según él— es un

EL SINSENTIDO DE VIVIR 351 | §8.3



ilusiona vitalmente se aparta de esa postura y, en consecuencia,
de la ilusión por lo trascendente; sabe que lo único que tiene es
lo que tiene consigo: su vida, y que negar lo presente en aras de
lo que venga es una descomposición del impulso vital al bien-
estar. El considerar en tanto a la razón [la finalidad] por la que
se vive {el bienestar} no permite que el impulso real de vivir lo
que yo soy se manifieste, destruye la fuerza motivacional de mi
entidad, la reprime. La vida misma, el sentir, el querer, el desear,
el repulsar, el éxito y el fracaso son ellos mismos la razón de la
vivencia; dicho de otro modo: no es necesaria otra razón para
realizarme que mi propia exigencia de que así sea.

La ilusión vital pone la fe en mis instintos, y no en un ningún
motivo. Recupera el sentido de estar en el mundo por referencia
a la propia motivación y, así, recupera también el significado
de lo bueno y de lo malo. La búsqueda del bienestar se coloca
nuevamente como la guía de mi actuación. Esto implica que la
fuerza de mi motivación y de mi deseo sea tan grande que me
permita superar la objeción de mi aniquilación; es decir, que
no se trata de tenderme al mundo en la esperanza ciega de
su mejoramiento, sino de tenderme a pesar de que sé que el
mundo es aparte de mis pretensiones, de afirmar mi voluntad a
pesar del dolor que eso implica. Esto es, aceptar el dolor como
constitutivo de mi estancia vital y no sufrirlo, sino encontrarme
también en él, y no sólo en mi gozo: no huir de mi sufrimiento,
sino vivirlo como una afirmación de mi propia voluntad en
su fracaso; que el mundo, negándome mi realización, no me
someta por el sufrimiento de esa negación, sino que, aceptando
mi sufrimiento, me acepto a mí, sin abandonarme porque el
mundo me rechace.

Ya trascendente, ya vital, la ilusión de fe viene a re-ligar a
mi motivación con el mundo, viene a devolver el sentido de mi
vida, des-significando la aniquilación definitiva que me espera
y la constante aniquilación que me constituye, ya negando que
efectivamente me acabe con ella, ya afirmando mi vida por
encima de lo que será su fin. Pero esta religación no es una
vuelta a la ingenuidad previa a la comprensión del sinsentido,
sino que es su remontamiento existencial (nunca real). La
ilusión ingenua no puede impelerme al acto de la manera en

síntoma de la decadencia espiritual, una confesión de la debilidad fisiológica
que no permite afrontar la vida con el decoro del poderío.

§8.3 | 352 DEL ESTAR VIVO



que lo hace la ilusión de fe, pues la primera no puede hablar
con verdad de la trascendencia que busca o de la afirmación
de sí mismo porque no se ha encontrado con su falsedad; vive
en la sapiencia ciega como vive un pez en el agua, mientras
que el iluso de fe lo hace como un anfibio que vuelve al agua
sabiendo de la seca superficie. Para el ingenuo, la objeción de la
aniquilación nunca llegó a significar nada, porque nunca supo
de ella, tan sólo la entendió.

Hay, desde luego, quienes pueden adoptar motivos ilusio-
nantes trascendentes como motivos ilusionantes ingenuos; los
que conciben, por el sentido que alguien más les comunique, la
especulación del motivo que a ellos los tiende a la trascendencia
y adoptan ese motivo como adoptarían cualquier otro. Hay
quienes buscan una consecución trascendente aun antes de
comprender el sinsentido y, por lo tanto, sin comprender la
trascendencia porque, en su ingenuidad, les agrada la posibili-
dad del mundo que se les dice. Pero éstos no viven ni encarnan
la religación que significa esa trascendencia, porque ese motivo
no es el sentido de su vida, sino sólo un deseo muy querido o una
obsesión. El ingenuo no puede encontrar en él {el motivo tras-
cendente} su sentido porque no lo ha perdido, sencillamente no
comprende el problema del sentido, aunque —se ha repetido ya
mucho— pueda entenderlo. Ejemplos muy palpables de esto: las
religiones de masas en todos los tiempos, en las que la inmensa
mayoría no empeñan su existencia en la consecución de la vida
trascendente; y también el marxismo en décadas pasadas, en
las que a la mayoría le ilusionaba la construcción de un mundo
más justo, pero que no encontraban en la consecución de esa
justicia la razón por la que vivían, ni por la que morían. No es,
entonces, el motivo el que marca si es por fe o por ingenuidad,
sino la re-ligación que se viva en el arrojo a su consecusión.

Del mismo modo, el tender al mundo para cumplir mi
motivación no es, por sí mismo, una manera de afirmar mi
vida, porque ésta no ha sido negada. La misma manifestación
de la motivación es afirmación de mi entidad, y es sólo eso lo
que el ingenuo afirma, y que se niega con el dolor. El iluso
de fe vital afirma su vida en cada acto y recibe el sufrimiento
también con afirmación. El que se arroja al mundo sin más, el
que siempre considera sólo su presente, es ingenuo, porque para
comprender el sinsentido hubiera debido primero considerar

EL SINSENTIDO DE VIVIR 353 | §8.3



su propia aniquilación por venir, saber de ella. Si, después de
eso, se responde a esa sapiencia negándose a significarla, es
distinto, porque en ese momento se necesita de una gran fuerza
motivacional para poder reprimir la objeción de la aniquilación
y es necesario también que responda por su sufrimiento, pues
ya sabe que éste no le es impropio, que no significa que se haya
negado al Yo, sino que es inherente a la existencia y que es
precisamente la pretensión de huir de él la que está implicada
en los razonamientos grandilocuentes del sinsentido.

La rebelión / la resignación

§ 4 La ilusión de fe, ya trascendente, ya vital, niega el significado
—y sólo el significado— del sinsentido, lo des-precia, y no lo

considera porque el motivo ilusionante ilumina a la motivación
y la deslumbra, enceguece la consideración de la aniquilación,
que termina perdiéndose en la insignificancia. Tener un motivo
más grande que la nada que me espera: eso es la ilusión. Pero, a
su vez, la ilusión de fe no es como la ilusión ingenua: ésta es
espontánea, en tanto que aquella sólo surge por la superación
—nunca negación— del sinsentido; es decir, que no se trata de
una vuelta a la ingenuidad (aunque, muchas veces, esa pueda
ser la pretensión) de tal manera que no quede ya huella ningu-
na del absurdo que se comprendió alguna vez: eso es ya impo-
sible. Se trata, más bien, de enfrentarse al sinsentido —que cons-
triñe a la indiferencia— con un motivo más grande; gracias a la
fe en el motivo que me trasciende o en mis instintos me re-ligo
al mundo, mi realización tiene, nuevamente, un sentido: llega a
algún lado, no ya como en el sinsentido, que se sabía destinada
a hundirse en la nada.

La ilusión de fe trascendente se le opone a la aniquilación
trascendiéndola; la vital la asume y, en esa asunción, la sub-
sume a su propia vitalidad: ambas des-precian al sinsentido.
La rebelión y la resignación, por el contrario, lo precian en su
consideración, y viven contra él o con él. El iluso, una vez que se
hubo encontrado con el sinsentido, buscó la forma de remon-
tarlo para colocar nuevamente a su motivación en un sentido y,
así, devolver la plenitud a la búsqueda de la actuación y de su
hacerse. Hay, empero, quien no es capaz de ilusionarse, porque
no puede dejar de lado la objeción del sinsentido, porque sabe,

§8.4 | 354 DEL ESTAR VIVO



en el intento mismo de remontarlo, que se está engañado, y aún
aprecia en demasía su dignidad como para dejarse llevar por lo
que mejor le acomode, en despecho de lo verdadero; así, sólo le
queda rebelarse o resignarse.

A pesar de las verdades particulares, que en cada quien se
conciben de acuerdo con sus vivencias, la realidad es una, y
el encuentro con mi verdad no depende de que otros la vean
o no, sino de que yo, que la busco para ser digno del acto en
que me realizo, tenga la convicción de que tomar como premisa
cualquier otra cosa sería traicionar lo que Soy, sería entregar-
me a la pusilanimidad y a la indignidad. Yo, que comprendo
la verdad del sinsentido, no puedo apartarme de ella, aunque
ninguna otra existencia se manifieste igualmente, aunque todos
la ignoren o la desconozcan: la vacuidad que me sostiene no
dejará de encontrarme siempre, la aniquilación constante del
tiempo, aniquila también mi vida, que se identifica con ese
mismo tiempo. Se destruye mi felicidad y mi desgracia sin que,
en el fondo de mi entidad, nada se destruya ni se construya:
todo permanece igual. Me comprendo como rehén del impulso
ciego de mi entidad hacia la entidad al que no puedo renunciar.
La manifestación de mi motivación obedece a la búsqueda del
bienestar, pero la especulación le enfrenta con su porvenir y
con la concepción de la nada que le espera, le enfrenta también
con una posibilidad del mundo mejor que no se conviene con
la satisfacción de la necesidad manifiesta por el deseo vital: Lo
que Soy sabe de una contradicción entre el seguimiento del
los caprichos ciegos de la motivación ante lo sensitivamente
presente y lo que de ellos y de mí mismo me proyecto especu-
lativamente. Para quien es capaz de preferir la dignidad de su
entidad (lo más buena [querida] posible) a la saciedad efímera
del dolor y del apetito, es imposible no padecer el dolor actual
y que la necesidad ciega de lo que soy no lo impela con más
fuerza cada vez: tiene que lidiar contra ese impulso —el más
básico y fundante— de regodearse en lo presente, so pena de
saberse indigno, de encontrar al mí mismo como una objeción
molesta, repulsiva incluso: de llenarse de vergüenza por saberse
contrario a lo que se quiere ser.

La rebelión existencial [la rebelión contra el sinsentido]
es una actitud que le responde al sinsentido, no tratando
de anularlo —como los ilusos— sino contrariándolo; es decir,

EL SINSENTIDO DE VIVIR 355 | §8.4



afirmando sobre todo aún la verdad del mundo y de mí mismo,
y la del bien y del mal que todavía se sienten con fuerza
emerger de mi entidad a pesar de que se sabe del sinsentido
y de la fatuidad: revelarse contra el sinsentido es defender el
derecho de juzgar**. Esto es, defender mi agrado y mi molestia,
mi deseo y mi repulsión, pero no de la manera en la que lo hace
el iluso vital (i. e., afirmando mi vida como fundamento de todo
sentido), sino aceptando la fatalidad por sobre mi vida, pero
oponiéndole la fuerza de la convicción interna, que nace de
saber que hay un mundo mejor que otro, a pesar de que ambos
sean insignificantes, que hay una estancia más buena que otra,
a pesar de que ambas se pierdan instantáneamente. El rebelde
existencial conoce la tragedia como destino, y la acepta.

La misma dignidad que le impide alejarse de su convicción
del sinsentido le impide abandonar su judicatura y su con-
vicción de que hay todavía lo verdadero y lo falso, lo bueno
y lo malo. Acepta el sufrimiento, pero todavía resistiéndolo
[todavía sufriéndolo efectivamente] porque aún niega lo que lo
niega. Es decir que, en cada afirmación de lo que Soy, el rebelde
existencial al mismo tiempo sufre por el conocimiento de la
aniquilación y de la insignificancia de su entidad. No puede
gozar plenamente, porque cada gozo es también el sufrimiento
de su pérdida; no puede esperanzarse totalmente, porque cada
esperanza es también la promesa de la desolación. No puede
ilusionarse con la trascendencia del amor, porque sabe de la
imposible conjunción de las entidades: ama, pero en la tragedia
de la pérdida permanente, de la imposibilidad del alcance de lo
que deseo y —peor todavía— de que me alcance quien me desea;
quiere, pero en la sapiencia de la imposibilidad de la satisfac-
ción, siempre descontento, siempre en el conocimiento de que
la exigencia entitativa se repite sin cesar y sin sentido, de que
sin importar lo que haga, siempre algo le faltará, siempre será
insuficiente, siempre será solo. No puede entregarse al disfrute
de los placeres que le ofrece la vida, porque los sabe fatuos y
risibles (sabe que son la obediencia ciega de un instinto que él
no escogió, que puede discernir en su bondad o en su maldad
(según lo que resulte del cumplimiento de la tendencia), pero del
que —a pesar de ello— no puede apartarse). Su fuerza vital aún
le permite concebir la posibilidad de la mejoría y de lo bueno,
pero con la convicción de que, siendo mejor, nunca será óptimo

§8.4 | 356 DEL ESTAR VIVO



y siempre insuficiente, de que nunca alcanzará para poder ha-
cer que la vida valga la pena, pero convencido de que hay algo
que debe defenderse: la verdad y la dignidad. Rebelarse contra
el sinsentido es defender el derecho a no perderse a sí mismo.

La condición trágica de la vida del rebelde existencial, por el
empecinamiento en conservarse a sí mismo y mantenerse firme
en la verdad a pesar de su dolor, y por el seguir negándose a
aceptar su negación —y, por lo tanto, aceptando el sufrimiento
como tal, y no como afirmación propia—, vive en constante
agitación en contra de su situación. Vive, a pesar del ultraje de
estar vivo, vive contra las condiciones entitativas en las que está
obligado a la existencia. Y todo ese dolor se enfrenta, al mismo
tiempo, con el gozo fácil de los ingenuos, con la cruel patencia
de que la carencia del compromiso con lo verdadero y con la
dignidad del acto permite disfrutar de algo que es falso, aunque
sea efectivo**. Los ve regodearse en el engaño, como quien ve a
un niño humillarse a cambio de una golosina o maldecir porque
se le niega el juguete favorito: con cierta lástima y con cierta
nostalgia. Y, empero, ¿qué será capaz de reclamar al ingenuo el
que se rebela contra el sinsentido?, ¿qué él, sabiendo la verdad
y siendo digno sufre, en tanto que aquél, estúpido y entregado
puede disfrutar creyendo en el amor, el placer y la vida?: No
es tal un reclamo válido; es, más bien, una queja contra sí,
un clamor nostálgico por la recuperación de la ignorancia de
su situación, por la vuelta al infantilismo en el que no había
más que lo de ahora: hay una nostalgia de la ingenuidad ante
la derrota del absurdo.

Pero la derrota existencial es, al mismo tiempo, el triunfo
de mantenerse en la incapacidad de soportar la pérdida de la
determinación por la verdad de lo que él es y de lo que es el
mundo. Nacerá, es probable, el impulso de gritar la verdad —su
verdad— y de cuestionar a los otros: “¿cómo es que no lo ves?”,
“¿cómo puedes continuar creyendo?”. Pero el ingenuo no cree,
sabe (porque no sabe de la posibilidad de que sea de otro
modo, no se ha contravenido su instinto) que la vida consiste
en buscar la felicidad.

Es probable también que su llamado {el del rebelde existen-
cial} sea sólo una respuesta a las inquirencias de los demás
(quizás no todas verbales). Entonces, lo que se hace es hablar
y expresar lo que me existe ante todos aquellos que no pueden

EL SINSENTIDO DE VIVIR 357 | §8.4



concebir desde sí de lo que se les habla, y desgarrarse para
terminar más abandonado que antes (abandonado no quizá por
ellos sino por la patencia de la incomprensión, alejado aún más
por la anti-patía entre la que me encuentro en un mundo en el
que nadie sabe lo que sé).

Empero, también puede entender que no hay motivo para
reclamar a los otros de su ilusión, que no puede exigirles que
se den cuenta de la desolación y del absurdo, del infantilismo y
del patetismo que representa su afán, semejante al del actor que
confunde su papel con su vida; porque, en el fondo, no tiene el
derecho de imponerles nada, de arrebatarles la ingenuidad para
darles en cambio esta tragedia continua que él vive.

La existencia de todos es la misma derrota, aunque la ilusión en-
ceguezca. El valor de superar esa ceguera resulta ser la condena
trágica al sinsentido: el saberlo o el ignorarlo no proporcionan
nada que lo cambie, sino la que única satisfacción consiste en
saberse todavía digno de sí, porque se conserva el valor de cada
acto como producto, a partir del conocimiento de lo verdadero,
de mi discernimiento de lo bueno y de lo malo: aunque pierda el
valor de la vida, conservo mi dignidad de vivirla. Pero la existen-
cia que lo ignore, aunque carezca de tal dignidad, prevalecerá
existiendo; no habrá mayor cambio si la sabe, sino la pérdida
del derecho a ser feliz, que sólo proporciona la ilusión. Por esto
mismo, puede que la nostalgia invada a la entidad de quien no
renuncia a la posesión de la verdad, y que se anhele tener de
nuevo una ilusión, encontrarse nuevamente con la esperanza
de lo deseado, de lo bueno, de la felicidad… para volver a los
momentos plenos y a la risa fácil de los ilusos.

Pero el rebelde existencial comprende que no puede ilu-
sionarse sólo porque pretende la renuncia de esta oposición
trágica: si la ilusión no es sincera, entonces se está entregando
al sinsentido. Pretender ilusionarse sin la convicción del motivo
ilusionante [pretender abandonar la verdad sólo por alcanzar el
gozo] es imposible, porque tal ilusión no se daría: {sin convic-
ción} carecería de la fuerza para deslumbrar a mi motivación.
Además, eso significaría abandonarme al juego del sinsentido,
no sólo soportando —lo que es ineludible— los hilos que me
mueven, sino aceptándolos y conformándome con ellos; no se
puede negar que, en el fondo, esos resortes de la voluntad
manifiestan lo que Yo soy, pero el quid es que no los he escogido,

§8.4 | 358 DEL ESTAR VIVO



sino que me son impuestos por mi propia condición entitativa:
no hay consulta, no hay valoración. En el fondo, el conflicto
consiste en que, al presentarse existencialmente, las motivacio-
nes y los impulsos se someten al examen racional, que siempre
reprueban; pero quien no consiente de sí actuar sin razón (sino
sólo en razón de lo bueno) tampoco puede consentir sin más
que es así como se es. Lo que no puedo aceptar de mí mismo es
hacer algo que no valga (aunque, por el sinsentido, al final nada
vale), que no tenga una justificación.

El rebelde existencial está, así, condenado a desgarrar su exis-
tencia lanzándola contra molinos de viento metafísicos, pero sin
ignorar lo que son —queriendo vencerlos sin esperar hacerlo—
y sin que a nadie convenga esa batalla, sino a sí mismo.

Hay todavía otra manera de responder al sinsentido existen-
cial, una que necesariamente es precedida por la rebeldía (pero
que no necesariamente la sucede). Cuando se ha socavado ya
la fuerza con que se resistía a la sinrazón de ser, al sinsentido
de la existencia (aunque no es necesario que este agotamiento
se dé), entonces no queda más que resignarse, que abandonar,
no la convicción de que es absurdo vivir, sino la oposición a
éste [la defensa del juicio y de la consideración de lo bueno
y de lo malo].

La resignación existencial es una actitud que desatiende la
estancia en el mundo; se trata de una existencia que asume el
sinsentido (que no se le opone), pero que no lo acepta (que no
se ilusiona con su motivación (pues, para el rebelde, oponerse
a la ineluctable ausencia de sentido de lo bueno y de lo malo
es un motivo)). El resignado no pretende —ni puede— superar
la verdad del sinsentido y, por lo mismo, no se puede arrojar
al mundo, sino que se des-pre-ocupa por lo que haya de ser
de sí: no se entrega al juego fatuo de la motivación, sino que
abandona la batalla contra la vacuidad y la insignificancia. El
juicio, lo bueno y lo malo se vuelven muy más relativos, ya no
hace por defender sus convicciones (pues éstas se debilitan con
su fuerza entitativa): se abandona a la apatía.

El aburrimiento y el tedio son las características distintivas
de esta resignación, pero no se trata ya de aquéllos que se
seguían del ocio en la ingenuidad de la tendencia a lo del
mundo, sino de un tedio por la vida en general y no por la
situación en particular. Su motivación se limita ya a lo que

EL SINSENTIDO DE VIVIR 359 | §8.4



más cercana e inercialmente le ocupa, pero no porque, como el
animal irreflexivo, se enardezca la motivación sólo con lo que se
le presenta sensitivamente, sino porque su fuerza motivacional
es tan menguada que sólo atina a manifestarse por lo que más
in-mediatamente se le presenta. Lo bueno y lo malo no son ya
esos parámetros que distinguían lo permitido de lo prohibido,
indican ya solamente la diferencia entre lo conveniente y lo
inconveniente; no debe olvidarse que se trata de un ánimo
menguado: no es que aspire a algo, como no sea a mantenerse
en las condiciones que menos le molesten. Esta relatividad de
lo que está bien y de lo que no, no lo convierte en un criminal,
porque carece del impulso pasional o del interés maquinado
que caracterizan a los más de los crímenes; si comete un crimen
no será por eso sino, tal vez, por la circunstancias (como
Meursault en El extranjero), sin alguna convicción de obtener
algo importante a partir de ello, ni de perderlo.

En el fondo está la indiferencia, no sólo entre morir o vivir,
sino entre cómo hacerlo; no porque todo dé exactamente lo
mismo, sino porque la diferencia que puede haber significa
muy poco, cuando no nada. El que se ha resignado al absurdo de
vivir permanece y ya. La inercia es la que marca el rumbo de su
vida, no hay ya grandes decisiones, sólo decisiones sin más; no
hay ya gran perturbación, sólo fastidio o disfrute tranquilos. El
ánimo se ha visto obligado a cargar con el peso de la nihilidad
y a sostenerlo a costa de sus propias fuerzas; ahora, permanece
con esa nihilidad y la lleva consigo sin pretender nada de ella,
ni de sí mismo. Se ha dejado corroer por la derrota en una lucha
contra lo ineluctable que ya le era insostenible. Se ha cansado
de intentar sostener algo (incluso su propia determinación del
bien y del mal) sobre la base de la nada.

Ya no hay más, ya nada se espera, ya no se teme nada. La
vida contemporánea lo permite, pues no amenaza la supervi-
vencia aún para quienes viven en la apatía: no hay ninguna
experiencia límite en su dolor o en su amenaza que remueva
la excitación motivacional. El paso del tiempo consiste en su
propio paso como si vivir fuera contemplar. Obligado a ser por
la mera entidad, pero sin el afán de hacer [de actuarse] ni de
encontrar ya nada, ni con el temor de perderlo. Después de
todo —se supone— la muerte no es algo deseable.

§8.4 | 360 DEL ESTAR VIVO



La resignación es, al fin, la aceptación de la gran derrota que, a
pesar de mi entidad y de su disposición a ser, es la existencia.

EL SINSENTIDO DE VIVIR 361 | §8.4



ÍNDICE GENERAL

Prólogo. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . vii
Introducción . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . xv

LA SOLEDAD

I. El yo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21
Del yo y de cómo está solo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21
El conocimiento de lo que es . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 42

La determinación histórica de la vivencia, 57 —
La concepción de la existencia, 72 — El problema de la verdad, 98

El conocimiento de lo que Soy . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112
La palabra / el pensamiento, 119 — El razonamiento / la lógica, 149 —
La introspección, 161

II. Lo que soy y lo que tengo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 179
El realizarme . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 179

El bien‐estar y el mal‐estar, 183 — El gozo y el sufrimiento, 196
La posesión . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 201

III. El egoísmo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 217
La condición egoísta. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 217
El hambre / el narcisismo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 217
La violencia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 233

LA CONVIVENCIA

IV. El enfrentamiento con lo ajeno . . . . . . . . . . . . . . . . . 241
Otredad / alteridad / humanidad . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 241

V. La comunicación. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 257
De la posibilidad de lo común. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 257
La expresión . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 265
El trabajo y la habitación. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 279

VI. El altruismo. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 285
La consideración del otro . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 285
El deseo sexual / el erotismo. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 296
La abnegación . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 303



DEL ESTAR VIVO

VII. La libertad. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 309
Del significado de ser libre. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 309

La autodeterminación, 316
La perenne responsabilidad. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 322

La incertidumbre proyectiva, 326

VIII. El sinsentido de vivir . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 333
La aniquilación: condición y destino . . . . . . . . . . . . . . . . 333
La respuesta al sinsentido . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 344

La ilusión, 344 — La rebelión / la resignación, 354



ÍNDICE DE PARÁGRAFOS

0.1
vii

0.2
x

0.3
xiii

0.4
xv

0.5
xvi

0.6
xvii

1.1
21

1.2
22

1.3
27

1.4
35

1.5
42

1.6
42

1.7
52

1.8
57

1.9
64

1.10
72

1.11
81

1.12
91

1.13
98

1.14
102

1.15
112

1.16
114

1.17
119

1.18
125

1.19
129

1.20
138

1.21
149

1.22
153

1.23
159

1.24
161

1.25
162

1.26
165

1.27
168

1.28
171

2.1
179

2.2
183

2.3
187

2.4
191

2.5
196

2.6
200

2.7
201

2.8
203

2.9
206

2.10
210

3.1
217

3.2
221

3.3
227

3.4
230

3.5
233

4.1
241

4.2
245

4.3
248

4.4
252

4.5
241

5.1
257

5.2
265

5.3
273

5.4
279

6.1
285

6.2
296

6.3
303

7.1
309

7.2
316

7.3
322

7.4
326

8.1
333

8.2
335

8.3
344

8.4
354



Explicaciones ontológicas e implicaciones
éticas de la soledad fue compilado
digitalmente en abril de 2018. En su
composición, hecha por el autor, se
usaron tipos Linux Libertine y Fira Sans.


	Prólogo
	Introducción
	La soledad
	El yo
	Del yo y de cómo está solo
	El conocimiento de lo que es
	La determinación histórica de la vivencia
	La concepción de la existencia
	

	El problema de la verdad

	El conocimiento de lo que Soy
	La palabra / el pensamiento
	El razonamiento / la lógica
	La introspección


	Lo que soy y lo que tengo
	El realizarme
	El bien‐estar y el mal‐estar
	El gozo y el sufrimiento

	La posesión

	El egoísmo
	La condición egoísta
	El hambre / el narcisismo
	La violencia


	La convivencia
	El enfrentamiento con lo ajeno
	Otredad / alteridad / humanidad

	La comunicación
	De la posibilidad de lo común
	La expresión
	El trabajo y la habitación

	El altruismo
	La consideración del otro
	El deseo sexual / el erotismo
	La abnegación


	Del estar vivo
	La libertad
	Del significado de ser libre
	La autodeterminación

	La perenne responsabilidad
	La incertidumbre proyectiva


	El sinsentido de vivir
	La aniquilación: condición y destino
	La respuesta al sinsentido
	La ilusión
	La rebelión / la resignación



	Índice general
	Índice de parágrafos

