Explicaciones ontologicas e
implicaciones éticas de la soledad


www.princexml.com
Prince - Non-commercial License
This document was created with Prince, a great way of getting web content onto paper.





MARLON OROZCO BANOS

EXPLICACIONES
ONTOLOGICAS

e

IMPLICACIONES

ETICAS
de

LA SOLEDAD




Orozco Barios, Marlon
Explicaciones ontologicas e implicaciones éticas de la soledad /
Marlon Orozco Bafios — 2° ed. — México: 2010-03
Tesis para obtener el grado de Licenciado en Filosofia.

1. Filosofia — ontologia 2. Filosofia — ética I. Universidad
Nacional Auténoma de México II. t

academiaamarlonob.info
http://marlonob.info/m/11003

@ Atribucion, no comercial, sin derivar


mailto:academia@marlonob.info
http://marlonob.info/m/l1003
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

VI

VII.
VIII.

Prélogo, 7
Introduccion, 15

LA SOLEDAD

El Y0, 21
Lo que soy y lo que tengo, 179
El egoismo, 217

LA CONVIVENCIA

El enfrentamiento con lo ajeno, 241
La comunicacion, 257
El altruismo, 285

DEL ESTAR VIVO

La libertad, 309
El sinsentido de vivir, 333






Prologo

El caso es, amigo mio, que, segiin se dice que se decia en
el templo de Zeus en Dodona, las primeras palabras
proféticas provenian de una encina. Pues los hombres de
entonces, como no eran sabios como vosotros los jovenes,
tal ingenuidad tenian, que se conformaban con oir a
una encina o a una roca, sélo con que dijesen la verdad.
Sin embargo, para ti la cosa es diferente, segiin quién
sea el que hable y de donde. Pues no te fijas tinicamente
en si lo que dicen es asi o de otra manera.

Platon-Socrates. Fedro, 275b-c

La filosofia, que se manifiesta en primera instancia como un
modo de pensar, nace de un modo de sentir: del sentimiento

de la insoportabilidad del engafio y del compromiso con lo que
se es para encontrar la mejor manera del actuar. Al final, la vida
es lo que se nos presenta como un enigma y hay que encontrar-
le las razones que tenga y decidir qué hacer respecto a las que
no tenga. Toda tesis filoséfica ha nacido asi, y si ha sido de otra
forma —creo— deberia reconsiderase esa nominacion.

Es verdad que para poder practicar la filosofia se necesita de
una capacidad de recibir lo que el mundo y lo que nuestra pro-
pia existencia nos muestran, pero eso no basta: hay bastantes,
bastante inteligentes que no practican la filosofia, por mas que
se les invite. Mucho més importante que la inteligencia —que,
repito, es necesaria— es la repulsién a regir la vida propia a
partir de la incorreccion y del engafio y el valor de enfrentarse
a la verdad, por dolorosa que sea, porque nunca —para el animo
filosofico— lo sera mas que saberse determinado por la comoda
falsedad. El interés por la propia existencia es tanto que no se
puede permitir que la accién en la que realizo lo que soy se
base, de manera cobarde, en la comodidad de la opinién y de la
utilidad inmediata. Es esto, en el fondo, lo que diferencia a un

vii



§0.1] viii

filbsofo —o a un animo filoséfico— de cualquiera otra persona
(que vive y muere sin que el sentido de su ser le sea imperioso)
y no algun privilegio de su inteligencia o de su genio que le
haya colocado infaustamente sobre el entendimiento promedio
para hacerle saber, casi por revelacion, las verdades de la con-
dicién humana; esas verdades que halla el que filosofa son el
resultado del empefio del propio ser en su busqueda y de la gran
consideracién de la importancia de su vida y de su muerte.
Todos los filésofos se han enfrentado a la misma realidad
ontolégica, a los mismos principios vitales, y de eso han escrito
y les han hablado asi a los de su propio tiempo. En el fondo,
lo que todos los filésofos —todos: aquellos que escribieron y
cuyas obras nos han llegado, los que escribieron y sus obras
se perdieron en el azaroso paso de la historia, los que no
escribieron e incluso los que callaron— han descrito esta misma
realidad, en que todos vivimos. No hay ningin motivo real para
pensar que estan hablando de cosas distintas; todos ellos han
encontrado la verdad desde su sitio y todos ellos, en el fondo,
han expresado lo mismo. No es, desde luego, que hayan dicho
con exactitud las mismas cosas, ni desarrollado los mismos
conceptos; el asunto es que con sus palabras y sus recursos
conceptuales han hablado de y descrito al mismo mundo que
nosotros (y asi mismo cualquier persona, filésofa o no) tenemos
enfrente, alrededor, encarnado en la propia entidad; la parte
de este mundo de la que hable y la manera en la que lo haga
son ya muy particulares, pero el hecho es que lo que dice lo
hace en atencién de la vida, la realidad y la existencia éstas.
Quien piense otra cosa, lo hace porque no puede leer en las
palabras del otro el significado para si mismo de lo que esta
escrito; no porque se usen distintas palabras, distinto discurso e
incluso directamente se pretenda contradecir a alguno se le esta
contradiciendo. Quien dice de alguien que habla con falsedad lo
hace porque no lo ha comprendido; en efecto, es imposible para
cualquiera concebir en si mismo términos contradictorios, sin
sentir la nausea del absurdo. No se dice que no haya falsedad en
mi concepcion de lo que él dice: donde la falsedad es imposible
es en lo que él mismo dice segin lo dice. Siempre que se
lea con honestidad un texto filoséfico escrito con honestidad
no puede menos que reconocerse en las palabras que se leen
a la misma realidad que yo —desde otros parametros y con



PROLOGO x | §0.1

diferente enfoque y perspectiva— también intento describir, si
bien es posible que se hallen algunas conclusiones inaceptables
partiendo de lo mismo.

Cada uno de los filosofos —los asi llamados “grandes” y a los
otros que se les niega tal nominacién— habla desde su tiempo
y a sus contemporaneos; pero no son los conceptos aprendidos
en su lectura —ni en ninguna otra circunstancia— los que nos
permiten una mayor agudeza tedrica: nunca jamas ningin con-
cepto tal reflejara una intuicion filoséfica, por la sencilla razén
de que nunca jamas la masa filosofara (porque la filosofia, como
la moral, se encarna en un compromiso para con migo mismo).
Habra, pues, palabras que se escuchen, pero no conceptos que
se comprendan; para poder comprenderlos, hace falta que se
conciban desde si (esto es, desde mi), que nazcan en el pecho
del que los comprende y sélo asi tendran cabal sentido. Cuando
eso sea, se podra comprender que, muy a pesar de las palabras,
lo que dicen Platén y Spinoza, Kant y Nietzsche, Séneca y Sartre
no son sino descripciones de diversos aspectos de lo mismo vy,
con frecuencia, incluso del mismo aspecto, aunque hablado de
manera diferente y con recursos conceptuales diversos, pero
diciendo de la vida lo mismo, aunque —eso si— con un juicio
muy diverso al respecto.

No cabe, asi, la pretensién de innovacion en la filosofia, pues
nihil sub sole novum. En el fondo, cada filosofo ha dispuesto
su propia manera de decir para hablar de lo mismo. Cada
correccion que se haga a un sistema filoséfico anterior no es
sino una manera de interpretar lo que el otro dijo, después de
haber determinado sus palabras con el sentido que tienen las
mias (y no puede ser de otro modo). Cada cosa que se diga bien
puede considerarse como una parafrasis de algo que alguien
mas haya dicho antes: eso no es lo importante. El filésofo no
responde a otros filésofos, las respuestas que encuentra lo son
de interrogantes que le nacen de su propia necesidad, y las
referencias a otras concepciones del mundo lo son porque se
tiene que aclarar lo mejor posible de lo que se estd hablando,
o incluso porque para poder iniciar el discurso hacia los demas
haya menester establecer una base que debe ser delimitada por
la referencia a lo que se tiene por paradigma.

Quien haya desarrollado su concepcion filosofica a partir de
o como respuesta a lo que alguien mas haya dicho no puede



§0.2| x
considerarse filésofo, porque no fue su filia con lo verdadero lo
que lo ha llevado a tal concepcion, sino una motivacion ante lo
que le llegd del mundo; no se trata de una necesidad vital, sino
de un juego dialéctico.

ST
,, Dicho lo anterior, quiero asentar que, a pesar de la tradicion
muy arraigada de presentar como tesis de la licenciatura en
filosofia ensayos que pretendan exponer el pensamiento de al-
guien mas o explicar la historia de un concepto, yo creo que, si
he de recibir en cambio un titulo en filosofia, es mi deber pre-
sentar una tesis de filosofia, y no una de filologia filoséfica ni
de historiografia de la filosofia. Este asunto, en el fondo, se trata
de determinar las razones de la filosofia como carrera universi-
taria: si es una preparacion técnica tendiente a la realizaciéon de
un tipo particular de investigacién metodolégica o si es una ins-
truccion para aquellos que se interesen en el pensamiento filo-
séfico como reflejo de su propia filia con lo verdadero o si es
para unos lo primero y para otros lo segundo (y, en este tltimo
caso, si se pueden compaginar ambos propoésitos); pero aqui no
es pertinente tratar sobre el asunto. En su lugar, mi justificacion
para presentar un trabajo que no se cifia a la costumbre antedi-
cha es muy maés trivial, pero méas determinante: la honestidad.
En primer lugar, y como ya se dijo, un titulo en filosofia
no merece menos que una tesis filosofica. Sin dejar de lado el
que el conocimiento de la historia de la filosofia y el que el
didlogo con las otras posturas filoséficas es ineludible en un
trabajo que es la culminacién de una formacién de cuatro afos
en los que se ha ocupado de eso principalmente (y que si estan
presentes en esta tesis), ain es muy distinto el hacer filologia
y el hacer historia del hacer filosofia. Es absurdo pretender que
baste con que lo filoséfico sea el objeto de una investigaciéon
para hacerla filoséfica; la filosofia no es un tema, sino que es
una forma de encontrarse con lo real en la que el compromiso
por el encuentro con su verdad y con la verdad de lo que soy,
y eso es lo que se tiene que reflejar en lo aqui esta escrito. No
se trata de restarle rigurosidad a esta tesis ni de convertirla en
la mera exposicién de ocurrencias (el rigor y las justificaciones
argumentativas estan, y estan también las referencias y las dis-
cusiones con la tradicién), sino de intentar explicar el caracter
que anima lo que sigue.



PROLOGO xi |§02

Se puede encontrar en el cuerpo de este trabajo semejanza
con decenas de teorias filosdficas y suscripciones —muchas
veces explicitas— de posturas de varios pensadores. Hay, desde
luego, filésofos por los que se siente siempre una afinidad, con
los que el pensamiento propio se siente no sélo comprendido,
sino inspirado. Hay —muchas veces— ante la lectura de los
clasicos la sensaciéon de que lo que yo tengo que decir esta ya
dicho y que por eso no vale ya la pena que me exprese, pero
esa sensacion se descubre falsa apenas se considera que lo ahi
dicho no es lo que yo tengo que decir, pues eso fue dicho al
pueblo griego, a la comunidad cientifica del siglo xvii, y que
cuando y como ha sido dicho ha pasado a ser lo de Platén o lo
de Descartes, ha sido no sélo encasillado, sino desvivificado, al
carecer de la fuerza de la actualidad y de la apelacién al mundo
como esta ahora (apelacion necesaria, si es que el filosofo pre-
tende hablar a alguien ademas de si mismo). Ellos, pues, desde
su vida, han dicho del mundo su verdad, que coincide —aunque
no en su forma ni en su conceptualidad— con lo que ya antes
otros —a su manera y desde su tiempo— habian dicho: no
hay una objecion verdaderamente significativa para presentar
el propio pensamiento, aunque se crea —y efectivamente asi lo
sea— de menor valia estilistica o especificidad conceptual: si
la verdad se ha de conocer por la investigacion propia, por la
propia boca ha de ser dicha.

El asunto es, finalmente, si la ausencia de la posibilidad de
una novedad verdadera debe obstar para el desarrollo de la
originalidad del pensamiento: no lo creo asi, y no me parece
que por una inclinacién particular, sino por la mas elemental
sensatez. Por esto mismo, en el trabajo se hallaran reminiscen-
cias de varios filésofos: de Platon, de Spinoza, de Schopenhauer,
de Marx, de Levinas...; si, si se buscan se encontraran tales
coincidencias y en mas de un punto, con seguridad. Entonces,
(por qué hacer una elaboracion teérica propia y no hacer un
trabajo que explique y —cuando sea el caso— corrija lo que, por
ejemplo, ha dicho Schopenhauer o Platéon?, ;por qué no una
reelaboracién de lo que sus bocas y sus plumas han expresado
de las necesidades y las convicciones de cada uno?: Porque eso
seria demasiado deshonesto, porque no es algo loable utilizar
la autoridad y el nombre de los grandes pensadores para hacer
que parezca que dicen lo que yo quiero decir, pues, al fin



§0.2| xii

de cuentas, lo que ellos quisieron decir lo dijeron para que
lo escucharan quienes ante sus textos se pusiesen. No es que
el tratar de elucidar el sentido de lo que han dicho sea un
atentado contra la honestidad o contra un inexistente coédigo
ético de los que piensan la filosofia, se trata de por qué decir lo
que otro ha dicho es una labor filoséfica, si lo es, y de por qué
es necesario que quienes tienen algo filoséfico que decir pasen
por el examen del legado histérico.

Lo que Platén ha querido decir, lo ha dicho; ha hablado a sus
contemporaneos desde su tiempo y en su lenguaje, ha manifes-
tado lo que manifestd, y lo que nosotros podamos encontrar en
sus palabras, lo que nos dice una lectura filosofica de su palabra
no pertenece ya tanto a Platén, cuanto a nosotros, pues en tal
caso lo que se busca en el texto no es al autor, sino a la verdad
que expresen sus palabras.

Hablar filos6ficamente es decir lo que nuestro propio com-
promiso con la verdad del mundo nos ha permitido encontrar
en él y en nosotros; si la lectura de los Grandes Maestros nos
ha instruido también o nos ha hecho caer en cuenta de lo que
antes no habiamos visto o nos ha dado una clave para descifrar
enigmas que nos parecian insalvables o nos ha desmentido
algunas concepciones y reafirmado otras, etcétera, lo que ellos
nos digan, en fin, ha quedado asimilado en la concepcion del
mundo a la que mi busca de la verdad me ha llevado. No
creo que sea honesto hablar de Platon y luego exponer las
consecuencias que a mi me han aparecido como consecuencias
del contexto platénico mismo y hacer que de la boca de Platon
manen palabras que nunca hubiera concebido —aunque tal vez
las hubiera concebido si viviera en el contexto de ahora, que
no es el caso—. Si de veras se ha comprendido el sentido de lo
que Platon ha dicho, se les puede hablar de ello a las personas
contemporaneas nuestras desde nuestro tiempo, sin revivir a
Platon para que garantice nuestros argumentos. No se trata de
utilizar lo que dice Platén y hacerlo pasar por propio, sino de
concebir una realidad en la que la lectura de los planteamientos
platénicos pudo haber contribuido poco o mucho y de hablar en
mi nombre de lo que yo concibo, sin adjudicarselo a Platén que
cuanto quiso decir lo dijo. No hace falta decir que “lo que Platon
nos enseiia es que..”’; en todo caso, lo que seria procedente es
“lo que he aprendido por Platén es que..”. Y aun asi, habria



PROLOGO xiii §03

que admitir que la concepcién del mundo sobre la que descasa
cualquier cosa que se escribe se ha ido forjando no sélo por las
lecturas filoséficas, sino de muy diversa indole, y no sélo eso,
sino, muy particularmente, por las vivencias y las convivencias
a lo largo de nuestra vida toda, sin que jamas haya hecho falta
decir que “a los ocho afios, cuando camindbamos de vuelta a
casa luego de trabajar, mi tio me dijo..”, ni las innumerables
conversaciones ni decepciones ni satisfacciones por las que haya
pasado esta concepcion ahora cristalizada filoséficamente.

La motivacion para escribir un tratado filoséfico —y, en
general, para escribir— es poner ante quienes me lean lo
que tengo en mi, aunque eso hubiera sido puesto ahi por las
palabras que otra persona haya pronunciado; es decir, aunque
me hubiera inspirado en otra persona para —siempre desde
mi— concebirlo, si ese fuera el caso. Escribir a nombre propio
es lo mas correcto, si se es honesto y sabiendo que se es asi
(la inspiracién en alguien y el plagio de alguien no son lo
mismo). Lo tGnico que puede hacernos pensar distinto (i. e.,
que el nombre de quien dice es méas importante que lo dicho)
es la necedad del individualismo y del culto a la personalidad,
que tan bien se ha arraigado en los circulos de “intelectuales”
(asi les dicen), pero que es completamente extraiio a cualquier
inteligencia medianamente racional de lo humano.

S
Para finalizar —y cambiando un poco el tema— me es nece- ,
sario seflalar que escribo esto tratando de introducirme por
los intrincados caminos de la constitucion ontolégica del hu-
mano y de sus consecuencias éticas; de lo que significa, para un
existente, no tener consigo lo necesario para realizarse y, sin
embargo, tampoco poder alcanzar jamas una entidad distinta
—y distante— de la suya. No se trata, ni de cerca, de un intento
por establecer un sistema, sino de un primero y titubeante en-
sayo del acometimiento contra las limitaciones ontologicas hu-
manas, acometimiento destinado siempre al fracaso, a «encon-
trar la gloria en su ruina» y, sin embargo, enaltecedor y vivifi-
cador como pocos y, en su manera, como ninguno.






Introduccion

La pretension de esta tesis es, en primer lugar, abordar lo ,
que significa, en el contexto de la existencia humana, la so-
ledad para, a partir de esta condicién tan ineludible cuan inde-
seada llegar a un planteamiento ético. No se entiende por “plan-
teamiento” una prescripcion o una escala axiologica, sino la me-
ra descripcion y el estudio de la manera en que se desarrolla la
existencia y de su valor vivencial y, por lo tanto, de lo que se
pretende obtener con cada uno de los actos y de lo que subyace
en el comportamiento humano en general.

Es necesario, sin embargo, para lograr esto, establecer en
primer lugar una base ontolégica que fundamente lo que habra
de estudiarse y concluirse como proposito general de este
trabajo pues, de otra manera, no sélo aparecerian inexplicables,
ambiguas y hasta insensatas muchas de las afirmaciones que se
encuentren mas abajo, sino que se estaria dejando sin explicar
el punto de partida —la soledad entitativa— como si fuese ésta
una condicién que se entendiese de suyo, una nocion simple o
como si pudiera la sola mencién de su palabra implicar, para
todos, todos los campos semanticos que es necesario tener en
cuenta para una comprension no tergiversada del mensaje que
se pretende transmitir.

XV



§0.5 | xvi

Este basamento ontoldgico debe entenderse en un sentido
acotado, pues no se tratard de un estudio de los entes en
general sino s6lo del ente humano y del fundamento y las
consecuencias de su actuar.

En el transcurso de la tesis se pretende abordar ciertos
temas que, asi para posicionarlos y estudiarlos de una manera
mas clara, como para indicar similitudes y diferencias con la
tradicion filosofica hacen indispensable una discusién (que pre-
tender4 llegar a dialogo, en la medida en que esto sea posible)
con otras nociones y concepciones, ya sean justo del mismo
tema, ya sobre otros que los impliquen como premisas o como
conclusiones. Para esto se pretende establecer esta discusion
con textos y no con autores; lo que es decir que no se analizara
detalladamente el contexto historico-biografico ni histérico-
intelectual a menos que se considere verdaderamente relevante
para la comprension cabal de lo que se dice en el texto. Lo
anterior se justifica porque en ningin caso serd tomada como
premisa, ni mucho menos como conclusion el que un autor haya
sostenido lo que se afirma en el texto, sino que los argumentos
presentados en la tesis se contrastaran con los presentados en
el texto de que se trate y, de esta manera, se pretende que en
este trabajo se contenga —en el cuerpo del texto mismo— todos
los elementos que puedan contribuir a su aprobacién o repro-
bacién. Tampoco el citar un texto o un argumento significa que
se afirme todo a partir de lo cual éste es posible en su contexto
ni las consecuencias que el autor extraiga de él, aunque asi no
se critique explicitamente.

En la primera parte (sobre “La soledad”) se expone qué es la

soledad como determinacion entitativa y cual es la manera
en la que, a pesar de ésta, es posible que se halle el humano en
un mundo en el que se enfrenta con otros entes y de como es
posible que, a partir de aqui, ocurra la interaccién, no sélo con
lo ajeno de si, sino con lo que él mismo es. También se hablara
de la manera en la que esta soledad me determina a la actuacion

1. Esto, por supuesto, no significa que no existan bases solidas para argumen-
tar que, efectivamente, en el texto estudiado se dice lo que en esta Tesis se
dice que se dice, sino que, aceptadas o no estas bases, esto no obsta para
la cabal compresion de lo que se exprese ni mucho menos constituiria una
debilidad en la argumentacion.



INTRODUCCION xvii | §0.6

y de cudl es el fundamento a partir del que me muevo y de la
manera en la que el ensimismamiento me llama a la realizacién
(egoista, desconsiderada).

En la segunda parte (sobre “La convivencia”) se explica la
manera en la que se da la interaccién en un plano vivencial
con lo ajeno a mi entidad, con lo que permanece para siempre
allende lo que soy, de la posibilidad de establecer un cierto
vinculo de comunidad con ello y, mas lejos atn, de la posibilidad
de ir en pos de su bienestar y de su sola estancia sin interés
fisico-practico en ello, queriendo que goce sin que luego para
mi se consiga nada fuera del goce ajeno mismo.

En la tercera parte (“Del estar vivo”) se trata de las condicio-
nes bajo las cuales se determina la actuacién, de la manera en
la que lo del mundo y su felicidad se juega en lo que soy y de
la posibilidad de efectivamente realizar la pretension perpetua
por conseguir la mejoria. Se trata también del gran fracaso que
esto representa, lo que —negando el sentido de la actuacién—
niega el sentido de vivir y de las maneras en las que se puede
responder al encuentro con este sinsentido.

e
Notas sobre la puntuacion. Algunos signos —pocos— de pun- ¢
tuacion se han utilizado de manera especifica. Los corchetes
(“[" vy “1) encierran siempre una expresion que puede sin pro-
blemas intercambiarse con la inmediata precedente, excepto
dentro de una cita, en cuyo caso se usan para indicar que lo que
contienen no aparece en la cita original; los pares de llaves (“{”
y “}’) encierran siempre una expresion que puede —si se quie-
re— ser incluida en la lectura del texto para su mejor inteligen-
cia o claridad; si fuere necesario abrir paréntesis dentro de pa-
réntesis o corchetes en corchetes, se usara el mismo signo, con
perdon de la poca elegancia. Las comillas dobles (“”) indican
una expresion textual, en tanto que las angulares dobles («»)
indican una cita textual; si llegase a requerirse, se usara las co-
millas simples (”) o las angulares simples (<>) dentro de las do-
bles respectivas. El texto en negritas designa un concepto im-
portante. El énfasis se indica con cursivas y, cuando fuere pre-
ciso enfatizar otra expresion dentro de una ya enfatizada, se re-
currira al subrayado, y no a la vuelta a las redondas como es
regla, para mayor precision.



§0.6 | xviii

Al momento de citar, se pondra la referencia en una nota
al pie (indicada por una letra mayuscula voladita), incluyendo
sélo al autor, al capitulo, al titulo de la obra y al nimero de
pagina; los detalles de la edicién (ciudad, editorial, afio, etcé-
tera), por si se quiere consultar el texto citado, apareceran al
final, en la “Bibliografia”, que est4 dispuesta en riguroso orden
alfabético por autor.



PARTE PRIMERA

LA SOLEDAD

Lleno de mi, sitiado en mi epidermis
por un dios inasible que me ahoga...

J. Gorostiza, Muerte sin fin. vv. 1-2






CAPITULO I

Elyo

Nuestro conocimiento, invariablemente vinculado a la
individualidad y a la limitacién implicita en ella
comporta necesariamente que cada cual pueda ser sélo
uno, pero en cambio pueda conocer todo lo demas,
siendo esta limitacion la que genera la necesidad de la

filosofia.
A. Schopenhauer El mundo como voluntad
y representacion. II, § 19
(Q . &)
~ N )240 Y

Del yo y de como esta solo

El punto de partida de esta investigaciéon —y quizas es im-
posible que sea de otra manera, en tratindose de una inves-
tigacion filoséfica— sera el yo que soy, tomado éste en su senti-
do meramente ontoldgico (como un objeto de anélisis en el que
se sustentara el discurso siguiente), pero también en su sentido
vivencial-efectivo, de manera que se trata de que cada quien
—como sujeto que es— esté al tanto de cuanto se pretende sin
demostracion, por tener una mostracion directa en la existencia
propia (lo cual es {la mostracion} el dltimo reducto de toda de-
mostracion, que tiene que comenzar por lo dado y llegar a lo
que, en cierto modo, esta implicado en lo evidente, pero que no
se alcanza a mostrar con claridad). No se trata, pues, de un va-
cuo ejercicio del solipsismo, sino de una investigaciéon de lo que
soy como humano, cuya comprension se completa por el cono-
cimiento de que esti dedicada a mi, ciertamente, pero también
a otros humanos, que también son.

21



§1.2| 22 LA SOLEDAD

El arraigo ontolégico comun, el estado compartido como
entes que somos en y desde la misma realidad (que es lo que
permite que el discurso se comunique —pues se comparte el
tema—), pero también —y de manera terminante— como exis-
tentes que existimos en mundos diferentes (que es lo que obliga
a que el discurso se comunique —pues no es ya comun—) esta
siempre implicado en cualquier intento discursivo. Cada uno,
por lo tanto, debe partir de si mismo para alcanzar al mundo
y, también, para alcanzar la sociedad [asociacion] de los entes
humanos y de los animales y, en fin, de todos los entes, que no
pueden distraerse de la realidad. Y esto no so6lo en la lectura de
un texto filosofico, o de cualquier comunicacion, sino en el acto
mismo en el que se existe.

Asi, toca en primer lugar definir lo que puede ser denominado
por yo, en qué consiste la existencia mia y mi entidad; en dénde

soy y con qué sentido.
SlEo—

,, Toda experiencia, todo mundo, en ultimo término, debe re-
mitirse a una consciencia que lo experimente, que lo haga
efectivo en su significacion; esta consciencia, a su vez, no puede
disociarse de aquello de lo que es consciente. Lo subjetivo [lo
que sucede en la consciencia], en este sentido, podria simple-
mente definirse como “la totalidad de lo vivido”, “la totalidad

»

del mundo”, “toda forma de existencia de algo en otro y el mis-
mo otro en el que algo existe aparte de si”. Es decir, que en ulti-
mo término, en su sentido mas radical, cualquier investigacién
seria sobre el tema de la experiencia no podria menos que llegar

a las mismas conclusiones de Berkeley, en el sentido de que to-



ELYO 23 |§1.2

do cuanto existe son ideas’ y el donde de estas ideas®. Pero hay
que tomar muy en cuenta que la existencia de este donde es
cualitativamente diferente de las ideas mismas.

Empero, la investigacion y la propuesta berkeleyana, aunque
lleg6 a concluir en su radicalidad la condicion basica de la
existencia humana, es también una simplificacién excesiva de
la experiencia, de la vivencia de lo humano. Un estudio que
sélo analice la forma mas basica de la existencia es muy pobre;
a Berkeley no sélo le falto tocar el contenido de la existencia,
no sélo le falté estudiar la forma de las ideas, sino también —y
principalmente— la esencia de la existencia (la entidad de lo hu-
mano). En general, el empirismo britanico pretendié encontrar
en el analisis de la experiencia y del conocimiento la solucién
de los problemas ontolégicos de la filosofia, bajo el presupuesto
implicito de que en la forma de aprehender el objeto en la
consciencia —mas alld de los datos de los sentidos— hasta
configurarse como algo conocido se encontrarian las propieda-
des [lo propio] de los objetos; pero no se reparé6 mayormente
en la relaciéon de la sensaciéon con la realidad del objeto. El
gran error de Berkeley no fue el identificar la percepcion y
lo percibido con la existencia y lo existente, sino la existencia
con la subsistencia, lo que lo llevé a suponer una inteligencia
onmiperceptiva que sustentara, por este hecho, las ideas reales
(por oposicién a las imaginadas) del alma®.

1. «<A cualquiera que considere cuéles son los objetos del conocimiento
humano, le resultara evidente que estos son, o ideas que de hecho estan
impresas en los sentidos, o ideas que son percibidas cuando fijamos la
atencion en las pasiones y operaciones de la mente, o, por ultimo, ideas que
se forman con ayuda de la memoria y de la imaginacion y que resultan de
componer, dividir o, simplemente, representar aquellas otras que original-
mente fueron percibidas de la manera antes dicha.» — Berkeley, George.
Tratado sobre los principios del conocimiento humano, 1, 1. p. 54.

Berkeley, pues, entiende por “ideas” todo lo que ocurre a la consciencia,
esto es, todo lo que se vive (lo que se percibe por los sentidos, lo que se
percibe desde si mismo (pensamientos, sentimientos, etcétera) y lo que se
imagina o recuerda), toda la existencia.

. «Pero ademas de toda la interminable variedad de ideas u objetos de
conocimiento, hay asi mismo algo que conoce o percibe dichos objetos y
ejerce diversas operaciones como las de querer, imaginar, recordar acerca
de ellos. Este ser perceptivo y activo es lo que llamo mente, espiritu, alama
o yo.» — Ibidem, 1, 2. p. 55.

. La distincién entre lo que se percibe por los sentidos y lo que se imagina y
recuerda aparece como la misma que hay entre la potencia de mi intelecto

)

w



§1.2| 24 LA SOLEDAD

En lo que se refiere estrictamente a la cuestién del yo, habra
que remitirse hasta Descartes, como el punto de quiebre para
posibilitar la comprensién del yo desde una perspectiva onto-
légica. En la segunda de las Meditaciones metafisicas, Descartes
llega a la certeza fundacional (ego cogito, ergo sum), y dice
«,Qué soy yo? Una cosa que piensa. ;Qué significa esto? Una
cosa que duda, que conoce, que afirma, que niega, que quiere,
que rechaza, y que imagina y siente»'. “Pensar” es, asi, existir?,
e incluye, todo lo que ocurre en mi existencia. Todo cuanto ocu-
rre en la vida no es desplazado del nuevo ambito en el que nada
—excepto el propio pensar— posee una verdad efectiva, sino
que es despojado de su fundamento fuera del pensar mismo.

Descartes se da cuenta de que la entidad externa de lo perci-
bido no esta fundamentada en el hecho mismo de ser percibido;
entonces, para evitar cualquier posibilidad de equivoco, asume
su falsedad. De lo que percibo, sblo puedo saber, con certeza
absoluta, que lo percibo®. La existencia en mi [en el pensamiento
que soy] de esas sensaciones es evidente, pero la fuente de su
origen es incierta. Se sabe que no son producto de mi voluntad,
porque la voluntad se me manifiesta sin mediacion, porque mi
voluntad se realiza en miy porque se manifiesta siempre con
anterioridad a su concrecién. Pero las percepciones estan ahi,
acaecen sin que se me pregunte, sin que medie de mi parte nada
que las requiera y porque, cuando son requeridas por mi para
mi satisfaccién no se dan por ese solo hecho, sino por el trabajo,
si acaso se dan. Descartes nunca llega a un planteamiento

y la del intelecto del creador (cfr. ibidem, I, 33. p. 73). Lo que hay aqui
es, simplemente, una substituciéon del origen de las impresiones de los
sentidos, de un mundo material externo por una inteligencia externa. Lo
que hay que rescatar es la patencia con la que Berkeley destierra que sea
la materialidad o la cosa misma la que se ve, se siente, se oye... en fin, la
que existe en el mundo.

. Descartes, René. “Segunda Meditacion”. En Meditaciones Metafisicas. p. 37.

. «[...] y soy, yo existo. Pero, ;por cuanto tiempo? Sin duda en cuanto que
pienso, puesto que aun podria suceder, si dejase de pensar, que dejase yo
de existir en absoluto.» — Idem.

. «Yo soy igualmente el que pienso, es decir, advierto las cosas corpéreas
como por medio de los sentidos, como, por ejemplo, veo la luz, oigo el ruido
y percibo el calor. Todo esto es falso, puesto que duermo; sin embargo, me
parece que veo, que 0igo y que siento, lo cual no puede ser falso y es lo que
se llama en mi propiamente sentir; y esto tomado en sentido estricto, no es
otra cosa que pensar». — Ibidem, p. 38.

N

w



ELYO 25 |§1.2

solipsista, nunca asegura que esas percepciones sean desde mi
hasta mi; lo que se duda es que las percepciones de objetos,
que existen en mi, correspondan efectivamente a un ente de la
realidad, o si son productos de algo que me hace pensar que
asi es cuando no lo es (si no dios —porque es bueno— si un
hipotético genio maligno).

El hecho es, sin embargo, que tales percepciones, tales
objetos estan en mi, pero no por mi; y, si no es su entidad en la
realidad, la causa debe ser otro que me haga creer. Lo que viene
al yo, viene por un otro de mi; el hecho de no encontrar en mi
su fundamento es la posibilidad misma de la duda; y, al mismo
tiempo, de lo que se duda es de la naturaleza de su origen, pero
no de su existencia en mi como ya percibidos.

Por medio de la duda, de la evidencia del error, de la
posibilidad de creer en algo que es falso, Descartes evidencia el
que la correspondencia veritativa no compete sélo a los juicios
de verdad respecto de su ocurrencia efectiva, sino también a la
ocurrencia perceptiva misma, a los objetos que se tienen por
presentes, pero cuyo fundamento no nos es accesible. Descartes,
pues, establece una diferencia entre la existencia en mi de los
objetos y el fundamento de los objetos mismos*. No se trata de
otra cosa que de la reformulacién de la teoria de que lo que nos

1. «Afirmamos, en efecto, que nosotros vemos la cera en si si esta presente,
y que no deducimos que estd presente por el color o la figura; de donde
yo concluiria al punto que la cera es aprehendida por los ojos y no
unicamente por la razén, si no viese desde la ventana los transetntes en
la calle, que creo ver no menos usualmente que la cera. Pero, ;qué veo
excepto sombreros y trajes en los que podrian ocultarse unos automatas?
Sin embargo juzgo que son hombres. De este modo lo que creia ver por
los ojos lo aprehendo tnicamente por la facultad de jugar que existe en mi
intelecto.» — Ibidem. pp. 39-40.

Esto no es simplemente la confesion de un error posible en el modo
de juzgar como son las cosas con las que me encuentro; mas alla de eso,
es la manifestacion de que lo que percibimos sensitivamente se reduce a
sensaciones, sin que esa percepcion indique nada de lo que la ha traido
hasta nosotros, es decir que «los mismos cuerpos no son percibidos en
propiedad por los sentidos o por la facultad de imaginar, sino tan sélo por
el intelecto y que no son percibidos por el hecho de ser tocados o vistos,
sino tan s6lo porque los concebimos [...]» (ibidem. p. 40). Esto es, que no es
propiamente el contacto sensible, sino la concepcion a la existencia de los
objetos de la experiencia la que los determina como tales, y esto incluye la
suposicion acerca de su realidad mas alla de lo percibido (que, desde si, son
hombres o que, desde si, la cera es blanca, solida, etcétera). No se nos da en
lo percibido mismo el fundamento del objeto [de la percepcion].



§1.2] 26 LA SOLEDAD

es accesible, en tanto que humanos, no es real, que la realidad
de lo que vemos, oimos, sentimos, olemos y gustamos esta mas
alld de nosotros y que lo que nosotros conocemos no es mas
que una débil resonancia de esa realidad.

La manera y la razén por la que Descartes recupera al mundo
externo no tiene relevancia en esta investigacion’, porque es
fallida: es imposible hallar en mi el fundamento de lo que
me viene como percibido; es imposible alcanzarlo porque, de
encontrarlo en mi, seria lo mismo que yo, y si no lo encuentro
en mi, no puedo conocerlo. Lo que hay en mi, lo que conozco,
es solo su percepcion, lo que funda esa percepcién permanece
ignoto, desconocido, inalcanzable (por lo tanto, indescifrable).
Hay que retener, solamente, el establecimiento de un yo como
separado de lo que lo enfrenta (s6lo en contacto con su percep-
ci6én); hay que quedarse, por el momento, en el estadio en el que
el yo tiene en si objetos que vienen de algo otro de los objetos
mismos y del yo que los conoce, que al yo sdlo le ocurren sin
que él mismo los funde.

Empero, a Descartes el yo se le apareci6 como una cosa
que piensa, es decir, “que duda, que conoce, que afirma, que
niega, que quiere, que rechaza, y que imagina y siente”. En
las Meditaciones metafisicas, sin embargo, esta condiciéon de lo
que soy, en la que lo que me viene no encuentra justificacién
(porque solo se tiene su aparecer mismo), se considera en
duda meramente hacia lo percibido (extensivamente), pero su
aplicacion hacia lo sentimental (intensivamente) no es dudosa
y, mas precisamente, no es tratada.

Los conocimientos, las afirmaciones, las negaciones, las
querencias, etcétera que me competen a mi mismo también
comienzan con su aparecer. Si se considera detenidamente su
advenimiento a la existencia, se encontrard que igualmente
ocurren sin que el yo-pensante las funde, sino que simplemente
llegan. Lo que pienso y lo que quiero no provienen de mi
consciencia, sino que solo llegan a ella como noticia. Es decir,
que de la misma manera en que las sensaciones fisicas externas

1. S6lo es en las dos primeras meditaciones en las que se desarrolla la
investigacion de lo que yo soy. En la tercera, a partir de la introduccién de
la falacia del argumento ontoldgico, la investigacion se desvanece; el resto
de las meditaciones se basa en este mismo error de la pretendida existencia
de un Dios perfecto y bonisimo.



ELYO 27 |§1.3

llegan a mi consciencia una tras otra sin mediar —en tanto ya-
percibidas— nada, también los pensamientos y razonamientos,
los deseos y los sentimientos simplemente se me dan, aparecen
espontaneamente partiendo de si mismos. Si bien tienen que
concebirse, en la consciencia ocurren ya-concebidos, la concep-
ciéon se da mas aca de la consciencia. El yo cartesiano que
“piensa” no tiene en su pensamiento la génesis de nada, sino
sélo su aparicién ya generada. De tal manera que, a mas de
ser imposible alcanzar el fundamento de las percepciones en mi,
tampoco es posible alcanzar el fundamento de los sentimientos
en mi: el acceso al fundamento de mi yo —como al de los
objetos— estd vedado. El yo, en su existencia, solo es testigo
de lo que le ocurre, no es fundamento de nada. El yo, en un
sentido absoluto, s6lo constituye el ahora de la consciencia. Esta
forma radical de entender el yo es la kantiana unidad sintética
de apercepcion:

El pensamiento de que todas esas representaciones dadas en la
intuicién me pertenecen equivale, segun eso, al de que las unifico
en una autoconsciencia o puedo, al menos, hacerlo [...]. Es decir,
s6lo llamo mias a todas las representaciones en la medida en que
pueda abarcar en una conciencia la diversidad de las mismas. De
lo contrario tendria un yo tan abigarrado y tan diferente como
representaciones —de las que fuese consciente— poseyera.’

La unificacion consiste, entonces, en estar todas las representa-
ciones bajo una misma consciencia, en que las representaciones
sean conocidas por uno solo, que soy yo. Se trata de que las
percepciones que reconozco como existentes son las mismas que
reconozco como mias; hay una identificacion entre lo que pasa
y lo que me pasa. Este yo, que es en el que ocurre el mundo y
que —en ultimo término— simplemente da cuenta de lo que le-
ga a pasar, es la consciencia de lo presente; es el yo pasivo, que
se encuentra en el mundo bajo todo tipo influencias, que a la
vez le son ajenas y lo constituyen. Es el yo, en el sentido radical
y estricto de la palabra; es el yo que es herido por las afecciones
asi internas como externas del cuerpo. El yo es la consciencia.

1. Kant, Immanuel. Critica de la Razon Pura (en adelante, KrV). B133-134.



§13| 28 LA SOLEDAD

3 ¢En qué consiste, entonces, esta consciencia? ;jDe dénde
viene? En esta consciencia es en la que ocurre la sintesis de
lo que existe; el acontecer de lo existente. Este yo, que es cons-
ciencia es el yo que es existencia. Es la ocurrencia de lo que
adviene en el ahora en el que existo; es el destacarse de las co-
sas, en tanto que son conocidas. Ser consciente es ser conocien-
te; la consciencia es el conocimiento tomado su sentido mas
amplio: todo de lo que tengo noticia, todo lo que percibo y aper-
cibo, todo lo que siento y todo lo que pienso. Todo lo que existe
se conoce, y existe por su mismo conocimiento.

Es en este sentido en el que se entiende el esse est percipi:
los objetos vienen a la existencia por su percepcion, por su
notacién, por su conocer de ellos; y la existencia misma consiste
en ese conocimiento. Pero la existencia no es la realidad. Es
aqui que encontramos la referencia fundamental [fundacional)
del problema de la soledad: una existencia que es consciencia
y que conoce lo que le ocurre, pero que no es —y en ningin
sentido puede ser— la entidad de los otros objetos, sino que es la
manifestacién existente de las sensaciones que la constituyen:
es el conocimiento de su apariencia. Mi existencia no esta ante
la presencia de los entes, sino ante su re-presentacion como
objetos [existentes | conocidos]. El yo viviente sélo se vive a si
mismo, el Yo ente sélo es si mismo; el yo consciente conoce todo
lo conocible, pero el conocimiento es absolutamente producto
Mio, lo que conozco (de la realidad otra y de mi mismo) es ya
adecuado a mi facultad de conocer, a mi capacidad sensitiva, a
mi concepcidn de la existencia. La entidad de todo lo ente me
es ajena, solo puedo alcanzar su existencia en el mundo (en mi
mundo) como ya conocida. El yo que existo esta separado de
la realidad, incluso de la de su propio fundamento (del Yo que
Soy); el conocimiento de lo ente es imposible, pero yo soy cono-
cimiento, y también Yo Soy ente: Mi existencia, que es producto
de mi entidad, esta al mismo tiempo separada de ella.

Es decir que, el que las otras cosas estén ahi, en un
afuera de mi sin determinacién posible —en una manera que
escapa a cualquier forma de encuentro conmigo, que escapa
a la existencia toda, al mundo— es algo que —en tanto que
existencia— me separa de lo real y me coloca en un ambito
distinto, que es determinado por el tiempo y por el sentir.
De tal manera que la modalidad entitativa de todo lo ente se



ELYO 29 |§1.3

encuentra ineluctablemente mas alld de mi existencia; el yo
solo puede atender a lo existente y ni aun a lo existente todo,
sino sblo a lo que le toca, es decir, que si hay vida en otro
planeta, si Socrates afirmo la inmortalidad del alma, si en este
momento hay alguien que me necesite, como es el verdor del
pasto, como existen los animales, qué vive aquélla que anhelo,
qué siente una persona que dice que me quiere, si una asesino
matd por odio o por amor... todas esas situaciones igualmente
son o fueron en la entidad misma en que se dan o se dieron (y se
resuelven en el seno mismo en el que son los entes respectivos
(que bien pudiera ser —en el caso de los entes animados— su
existencia desde si)), pero esta entidad no puede sino ser, y lo
que es, es en la realidad. Una consciencia [existencia] puede
tener noticia de ello, puede conocerlo en su manifestacioén, pero
no es algo que pueda ser ella misma ni que pueda llegar a
constituirla, sino que siempre se le escapara. Ni el verdor del
pasto, ni el amor de otro, ni la dureza de la roca, ni el hambre
de otra persona... eso no lo soy, eso no lo vivo, sélo lo conozco
como una noticia de lo ajeno. Puedo tener conocimiento de lo
demas, pero no puedo tener la entidad de lo demas conmigo.
Hay una diferencia ontolégica cualitativa entre ser y
existir. Lo ente es en la realidad, es junto con los otros entes,
es presente. La existencia-consciencia existe [hace existir] a lo
existente en un mundo en donde hay objetos que son conocidos
y que son re-presentados. E1 conocimiento no es, no tiene el
arraigo en la realidad que si tienen los entes. Lo conocido [lo en
la consciencia] no es efectivo [no tienen efecto] en lo real, sino
hasta que un movimiento es realizado por el ente de que es cons-
ciencia; las percepciones, los sentimientos, los pensamientos no
son, existen. La existencia es diferente en su cualidad ontologica
(es la imitacion de la entidad real, segin Platén?). La consciencia

1. Cfr. Repiiblica, X 596d-597e. Ahi, Platon describe la naturaleza de la imitacion;
dice Socrates: «[...] si quieres tomar un espejo y hacerlo girar hacia todos
lados: pronto haras el sol y lo que hay en el cielo, pronto la tierra, pronto
a ti mismo y a todos los animales, plantas y artefactos, y todas las cosas de
que acabo de hablar», a lo que Glaucén responde: «Si, en apariencia, pero
no en lo que son verdaderamente». Mas delante dice Sdcrates del fabricante
de camas, que no fabrica la forma (¢180g) de la cama, sino su concrecién en
lo que tiene génesis y dice: «[...] si no fabrica lo que realmente es [la Idea]
no fabrica lo real sino algo que es semejante a lo real mas no es real».



§13] 30 LA SOLEDAD

no alcanza a ser, se queda en la existencia. Los entes, en cambio,
son presentes, se dan como presencia, son en el presente. Pero
el presente no existe, los Gnicos tiempos que existen son los ya
pasados y los por venir; el presente no esta nunca: lo sentido, lo
ya fijado en la consciencia se da siempre cuando ya ha pasado,
aunque sea pasado in-mediato. El devenir implica la no presen-
cia, es en la consciencia re-presentacion: presentacion de lo ya
presentado [presencia de lo ya presenciado]. Cuando se hable
de la consciencia, con “ahora” se denominara a la actualidad
mas inmediata, al acto menos distanciado, mas proximo. En la
existencia todo lo presente es ya pasado: deviene.

La consciencia [existencia] es trascendencia de la actualidad
del ente que la funda; la existencia [consciencia] es la posibili-
dad de trans-presenciar [de trascender el presente] y de trans-
locar [de trascender la locacién]. El conocimiento [existencia]
es la posibilidad de haberlo pasado y de haberlo futuro sin que,
actualmente, lo sean: es la fundacién del tiempo. El conocimien-
to [existencia] es la posibilidad de estar mas alla de lo local,
de alcanzar lo que no soy aqui: es la fundacion del espacio. El
conocimiento va mas alla de la actualidad, en él se pre-yecta
y se pro-yecta lo entitativamente presente, en él se in-terna y
se ex-terna lo entitativamente localizado. La existencia es un
instrumento de la actualidad de el Yo que Soy para realizarse
con ventaja, una expansiéon temporal y espacial del Yo que
soy que le permite alcanzar lo ajeno y lo no actual [lo no en
acto]. La existencia es temporal, deviene; la entidad es eterna
presencia. La existencia es espacial, alcanza; la entidad es eterna
localidad. Pero, al mismo tiempo, ni el pasado ni el futuro —ni
por muy proximos— tienen la realidad del presente, asi como el
all4 no tiene la realidad del aqui donde Soy. La existencia es, a
la vez, trascender el ente que Soy y renunciar a la realidad de la
entidad de lo ente [a la realidad de mi entidad].

La realidad, por lo tanto, es el ambito en el que las cosas son,
un ambito en el que se funda todo, en el que todo se presenta

Aquello que se ve, que tiene génesis (lo que hay en el mundo) es la
imitacion de aquellos arquetipos, que son las cosas verdaderamente reales
(y que, para Platon, son perfecta, aunque no inmediatamente inteligibles).
El paradigma, sin ser idéntico, funciona aqui analogamente: lo real se
manifiesta a los sentidos no como es en si mismo, sino de acuerdo con la
sensacion y en el orden temporal (las Ideas son intemporales).



ELYO 31 |§1.3

y se localiza: es el &mbito entitativo, en donde se da la entidad
de los entes. El mundo, en cambio, es el &mbito en el que los
objetos existen, en el que se conoce todo, en el que todo se
re-presenta y se re-localiza: es el ambito existencial, en donde
ocurre la existencia de los existentes.

En lo real, en lo que es, el fundamento se da en el propio
ser, el acto de ser es él mismo fundamental del ente, es en si la
vocacion entitativa, el llamado a permanecer y a expandirse en
la realidad (el connatus de Spinoza’, la voluntad schopenhaue-
riana’, la tendencia al Bien platonica®). El acto de ser se agota
en si mismo y busca nada mas que ser; las determinaciones
entitativas individuales manifiestan la particularidad de cada
ente, pero lo general de lo ente consiste en ser, sin ir més alla
de eso: escapar a la aniquilacién.

Ser es ser aqui y ser ahora; es ser local y ser presente
eternamente. La realidad no tienen pasado, ni futuro: es, sin mas
(presencia pura). Lo real es, en tanto ente, intemporal —aunque
no atemporal—: el tiempo no es una determinacién de lo ente,
porque en ello no se da mas que la presencia. No hay devenir,
solo entidad, sin pasado, sin futuro, sin sentido temporal; la
temporalidad no afecta la actualidad de ser. No es que antes

1. «Cada cosa se esfuerza, cuanto estd en ella, por perseverar en su ser»:
Etica, Seccion I, proposicién 6 (3/6); «El esfuerzo con que cada cosa se
esfuerza por perseverar en su ser no es nada aparte de la esencia actual
de la cosa misma»: 3/7.

. «[...] lo que la voluntad quiere siempre es la vida, dado que ella misma no
es sino la presentacion de ese querer de cara a la representacion; asi viene a
ser una y la misma cosa, s6lo un pleonasmo, decir sin mas “la voluntad” en
vez de “la voluntad de vivir”» — EI mundo como voluntad y representacion.
Vol. I: 1V, §54, pp. 323-324. Nota: la paginacion corresponde a la edicion
alemana de Arthur Hiibscher en Sdmtliche Werke. Vols I-II. Weisbaden:
Brockhaus, 1966 y cuya referencia se encuentra al margen de la edicién que
aparece en la bibliografia, de donde es la traduccidn; téngase esta nota en
cuenta para las siguientes citas de este libro.

. «[...] respecto de las cosas buenas, en cambio, nadie se conforma con
poseer apariencias, sino que buscan cosas reales y rechazan las que so6lo
parecen buenas [... lo que es el Bien:] lo que toda alma persigue y por lo
cual hace todo, adivinando que existe, pero sumida en dificultades frente
a eso y sin poder captar suficientemente qué es, ni recurrir a una sélida
creencia como sucede respecto de otras cosas [...]; algo de esta indole y
magnitud, jdiremos que ha de permanecer en tinieblas para aquellos que
son los mejores en el estado [...]?» — Repiblica, VI 505d-506a. De aqui,
Socrates manifiesta que los gobernantes deben tener como estudio supremo
el de la Idea del Bien.

)

w



§1.3| 32 LA SOLEDAD

no haya sido, sino que antes no es: es ahora, es presente. La
entidad, no se da como pasada; lo que ha pasado, lo ha sido
precisamente por que no es ya, pero en la realidad sélo se da lo
que es, mientras que lo que no es estd completamente excluido
de lo real. El que el ahora de mi situacion entitativa sea producto
de su pasado no pertenece a la realidad, porque es un cono-
cimiento; aunque efectivamente asi se diera, lo ente consiste
solamente en su ser actual, sin reparos en lo que haya sido.

En lo real, 1o que es, es si mismo. Su entidad es local; lo que
esta mas alla de su entidad no lo alcanza, por que ya no es él,
sino una entidad diferente. No puede transformar su ser para
ser también otro; el ente es lo que es y esta cerrado en su ser. Su
entidad no llega a ninguna entidad ajena. Es solo. Es aparte de
los otros entes, no hay fusién, no hay alteracion en la entidad
de mi mismo; no hay alcance posible hacia lo que estd mas alla
de mi entidad. Lo que soy es lo que soy; pero, en la realidad,
todo es. Para llegar a otro tendria que in-cluirme en su entidad
o in-cluirlo en la mia; tendria que ser otro, pero entonces seria
el mismo que el otro y el otro seria el mismo que yo. Lo otro
es inalcanzable en la realidad, para poder ser otro, tiene que ser
aparte, alejado por completo de mi alcance y yo del alcance
suyo; de lo contrario su otredad seria violada, irrespetada y
desvanecida por el ser conmigo o ser yo con ella.

La localidad de ser consiste en esto: que lo fordneo —para
estar conmigo— tiene que ser local. Lo foraneo es, entonces,
una imposibilidad: en la realidad, en donde todo es, todo es
local. Lo afuera de mi no me constituye y me es, por tanto,
completamente ajeno; su apariencia no aparece en mi mundo
[no es un existente en mi existencia], no tengo de ello nada,
ni una sensacién. Mi entidad se encuentra cerrada en si misma
como la condicion de su entidad: para poder ser, debe ser uno,
y trasgredir esto es imposible. La entidad del resto de lo ente
es también, cada una, una, que aboga, desde si, por si [que se
impele a permanecer {siendo}].

En el mundo todo llega a ser, todo es temporal, todo deviene,
nada es presencia; en el mundo se re-presenta lo que se presenta
en la realidad. Todas las existencias mundanas tienen un sentido
temporal, es decir un desde donde y un hacia donde. Tienen un
sentido porque se conocen, porque tienen un momento y un lu-
gar definido en una totalidad, porque tienen una funcién y una



ELYO 33 |§1.3

efectividad posibles. La potencia s6lo puede darse en el ambito
del conocimiento [en la existencia | en el mundo], mas no en la
realidad, que es pura actualidad. La potencia es proyectiva, pero
nunca actual. En el mundo todo deviene, nada es presente, todo
ha pasado o pasara. El presente no es una determinacion de la
existencia, todo lo que le ocurre se re-presenta de la realidad
que confronta a mi entidad en lo real; es pre-yeccion o pro-
yeccién. Nada existe en acto; la existencia es un descubrimiento
de lo que hay en la realidad mas alla del ahora. En la existencia,
se trans-presencia la realidad, se rompe con su eternidad y se
temporiza, deviene, se retiene lo pasado que ya no es, que sélo
existe [que sélo se conoce] y se arroja la intencién hacia lo por
venir que todavia no es. En la consciencia se descubre lo que ha
pasado y lo que pasard; es un incesante encuentro con lo que
ha sido y no es mas: «No es posible ingresar dos veces en el
mismo rio [...]»* En la consciencia se conoce lo que ya no es o
lo que todavia no es; nunca es presente, nunca es actual, nunca
es real, siempre existente. Su cualidad ontoldgica es menos que
ser. El conocimiento descubre al Yo que soy el tiempo que no es,
pero despojado ya de su realidad (realidad que s6lo compete a
lo ente); expande su entidad desde lo eterno hasta lo temporal,
pero es una expansion irreal, no efectiva. La maxima viveza de
lo que existe es lo mas préoximamente pasado, lo que recién no
es, la mas viva de las percepciones y de los sentimientos es
el ahora de la existencia, pero no se puede decir que eso sea
presente, pues siempre es ya pasado, re-presentado, posterior
al acto de su concepcion. La concepcidén de la consciencia se da
siempre luego de la presencia de lo concebido.

En la existencia hay re-presentacién ex-tensiva [perceptual
| objetiva], y también se re-presenta lo in-tensivo [sentimental
| subjetivo]. Esta extensiéon y esta intensién significan un
trascender la localidad del Yo que soy. En la existencia [en el
mundo | en la consciencia] lo que es allende el Yo que soy llega
hasta mi: la existencia es un descubrimiento de los entes que son
mas alla de mi. Asi, lo ente ajeno —siempre foraneo— se localiza
en mi entidad: Lo que no soy existe en lo que soy. Pero su

1. Heraclito. DK Bo1. Lo que le sigue es «[...] ni tocar dos veces una sustancia
mortal en el mismo estado; sino que por la vivacidad y rapidez de su cambio
se esparce de nuevo y se encoge; antes bien ni de nuevo ni sucesivamente,
sino que al mismo tiempo se compone y se disuelve, y viene y se va»



§13| 34 LA SOLEDAD

existencia no es su entidad; los otros entes existen en el mundo
mio, pero no son en mi realidad. El conocimiento pone en mi lo
que es otro de mi, pero la manera en la que alcanzo lo que no
soy no es real: la existencia de los objetos no es la entidad de los
entes, su conocimiento no es su realidad. Lo otro, existiendo en
mi, es mio, no es si mismo; su apariencia en mi no es su entidad.
Su realidad estd mas alld de todo conocimiento —y, por lo
tanto, de todo alcance— porque la consciencia —que es la tnica
que alcanza lo demas— no es. Pero la consciencia [existencia]
también me trae a mi mismo hasta mi mismo; trae la presencia
de mi ente hasta su represencia en el mundo; lo inserta en el
mismo ambito transpresencial y translocal en el que se alcanza
lo ajeno, me manifiesta ante lo del mundo. En Gltimo término,
toda la consciencia es concebida por el Yo; lo que se quiere decir
con representacion intensiva es la parte de lo sensitivo que
corresponde a los sentimientos. La representacion intensiva
trae al mundo de lo existente los sentimientos que manifiestan
mi entidad, los destaca del ser para existirlos en la consciencia:
manifiesta lo que Yo Soy a la existencia [consciencia].

La existencia [la consciencia] es, entonces, algo mas que
nada, pero algo menos que ente. No se trata de que lo conocido
no se dé en absoluto, que no se dé en ninguna parte, que no
sea nada. Pero tampoco se da el que lo conocido esté anclado
en la realidad de los entes, el que lo imaginado, lo deseado,
lo proyectado, lo recordado sea en la realidad, mas alla de la
consciencia. Lo que le ocurre a la consciencia le ocurre sin la
realidad de lo que es, pero sin la vacuidad de la nada. Es un
estadio ontoldgico distinto de ambos.

La soledad se manifiesta primariamente como soledad on-
toloégica (como ser sélo yo, y siempre yo, sin posibilidad de
compartir mi acto de ser) y, derivado de esto, como soledad
epistémica (conocer sdlo lo que me pasa, solo lo que llega a mi,
lo concebido desde lo sensitivo). El ser sélo yo, el vivirme sélo
a mi, es una condicion ontoldgica; es algo de lo que no puedo
salir, que est4 en la constitucién de cada cual, sin la posibilidad
de cambiarse. De tal manera que nunca podré alcanzar lo que
estd mas alld de mi entidad, sino de una manera parcial; o es
decir que mi vida transcurre aferrada a lo que soy y constrefiida



ELYO 35 |§1.4

a ello'. La realidad de todo lo deméas queda en el ambito de
lo inalcanzable y no ocurre excepcion; el inicio y acabamiento
de cada acto, de cada querencia y de cada anhelo, de cada
sentimiento se agota en mi vida (en mi existencia que soy yo,
que son esas sensaciones, que es la presencia mia, la que se
duele y se place, el fundamento de todo valor.)

Este es, pues, el sentido estricto, metafisico, inmediato, primero
de lo que es el yo: el yo que existe, que conoce, que esti en un
mundo en el que hay objetos que lo enfrentan, que tiene pasado
y futuro, que —en principio— puede conocerse a si mismo y a lo
que lo rodea, el que quiere y que trabaja por ello, el que necesita
y sufre, y el que goza con lo que le pasa; el yo que trasciende la
eternidad y la localidad del ente que es él mismo... Esta cosa que
piensa o unidad sintética de apercepcion que soy inmediatamen-
te como consciente es el primer estadio ontologico —el de la
existencia, el del mundo— en el que me doy a mi mismo. Pero el
estadio ontolédgico en el que, sin mas, me doy —el de la entidad,
el de la realidad— es en donde se concibe lo en la consciencia:
el Yo que Soy es el estadio en donde nace el yo que existo.

e
El sentido del yo en el que se ha hablado antes ha sido , §
—principalmente— del yo que puede entenderse como cons-
ciencia o existencia, estas denominaciones seran usadas indis-
tintamente, pues quieren decir lo mismo; el inclinarse por una
mas que por otra serd una decision un tanto arbitraria, aunque
ambas son perfectamente intercambiables. En seguida se espe-
cificara otras maneras de comprender el yo, en el sentido de en-
tidad y en el sentido de concepto.

El yo que existo es concebido por el Yo que Soy [mi consciencia
es concebida por mi entidad]. Es un error considerar que la
consciencia estd fundada —o fundamentandose— en si misma;
no cabe ninguna posibilidad de autoconcepcion. La consciencia
(que es la existencia) ocurre como un producto. La asimilacién,

1. Hay, en cierto sentido, formas de comunicacion y también hay formas de
conocimiento, pero de eso se hablara mas tarde.

. La distincion asi establecida, se vera reflejada en la escritura por medio del
uso de mayusculas iniciales en las palabras que se refieran al Yo que Soy
como entidad (en la palabra “Yo”, siempre se usar4, en otras —v. gr.: “Soy”—
s6lo cuando el caso lo amerite). Cuando se refieran al yo como existencia se
empleara letras minudsculas. Por su parte, cuando se haga referencia al yo
como concepto se usara la expresion “mi mismo”.

N



§1.4] 36 LA SOLEDAD

la comprensién, las construcciones mentales ocurren y esta
ocurrencia no esta determinada por si misma, ni por la ocurren-
cia inmediatamente pasada'. Los pensamientos, sentimientos y
percepciones no ocurren en una secuencia necesaria, donde la
derivacion subsecuente se siga de la anterior, de manera que se
pudiera, a partir so6lo del conocimiento de lo en la consciencia
(prescindiendo de las condiciones personales), determinar qué
le sigue. Lo que ocurre a la consciencia proviene, no de si misma,
sino de la entidad en la que se arraiga. Lo que existo resulta de
lo que soy. Estos dos estadios de la misma unidad que soy Yo, no
se pueden considerar idénticos, pues no se refieren a lo mismo;
la diferencia ontoldgica cualitativa entre entidad y existencia
[entre realidad y mundo | entre conocimiento y actualidad | entre
consciencia y cuerpo] se ha establecido recién mas arriba.

El movimiento por el que se da la consciencia es el sentir. Toda
sensacion es consciente y, por lo tanto, ya concebida; pero lo
sensitivo se da previo a la consciencia y a la concepcién. Ambas
(la sensacidn y lo sensitivo) seran referidas por la palabra sentir.
Asi, hay que ver un poco la estructura del sentir, para poder
dar cuenta de la consciencia como producto.

El sentir —cualquier acto de sentir— depende de mi cuerpo.
En tdltimo lugar, reducido a su menor especificidad, todo lo que
ocurre en una existencia-consciencia es sensacion (nacida de lo
sensitivo), y todo lo sensitivo depende de mi cuerpo. Todo lo
que ocurre en una existencia individual ocurre —como diria
Schopenhauer— debajo de la piel’. Es en la sensacién en la
que —siguiendo a Levinas*— «se confunden cualidad objetiva y
afeccion subjetiva»; se trata, segin esto, de un tercer término
(distinto de la entidad mia y de la del otro) en el que «vendria a

1. Tal vez —aunque dicho en un sentido muy especial— la ocurrencia previa
apela, como objeto, al cuerpo que soy para que ocurra lo segundo.
. «La consciencia inmediata esta limitada por la piel, o mas bien por las ter-
minaciones de los nervios que parten del sistema cerebral. Mas alla hay un
mundo del que nosotros sélo tenemos noticia a través de nuestras imagenes
en nuestra cabeza» — EI mundo como voluntad y representacion. Vol. II: 1,
1. p. 12. Esto viene a destacar lo que habia dicho poco antes: «Pues nada
es mas cierto que el hecho de que nadie puede salir de si para identificarse
con las cosas inmediatamente distintas de él [...]» — Ibidem. p. 5.
Para hallar las referencia de las citas que inmediatamente siguen cfr.
Levinas, Emmanuel. 1.14: “La metafisica precede a la ontologia”. En
Titalidad e infinito. p. 66.

N

@



ELYO 37 |§1.4

amortiguarse el choque del encuentro entre el Mismo y lo Otro»
y que, por lo tanto —por tal amortiguamiento—, se degrada:

Puede manifestarse como ser distinto del ente: ser que, a la vez, no
es (es decir no se implanta como ente) y sin embargo corresponde
a la obra en la cual se ejercita el ente, y éste no es una nada.
Ser, sin el espesor del ente, es la luz en la que los entes llegan
a ser inteligibles.

Es decir, que la sensacién viene a constituir esta dimensioén
ontoldgica fundada en el ente [la existencia] en la que se puede
alcanzar lo ajeno de mi, y en la que se fundan la posibilidad
y la temporalidad.

Que lo sensitivo ocurra siempre desde lo corporal es la
manifestacion de la soledad del Yo ente; son las configuraciones
corporales mias las que constituyen y condicionan (en el mismo
sentido que las intuiciones puras configuran la fenomenalidad
en la estética kantiana) la posibilidad de conocimiento —y, en
este sentido— de interaccion del ente humano con el resto de lo
ente, pero también del yo que existo con el Yo que soy.

Si bien toda sensacién que ocurre a la consciencia se concibe
en el cuerpo, podemos distinguir —y asi se hara en este tra-
bajo— entre sensaciones ex-tensivas [que tienden a lo allende]
y sensaciones in-tensivas [que tienden a lo aquende]. Las
primeras seran distinguidas con el nombre de percepciones,
mientras las dltimas seran llamadas sentimientos. Hay una
forma especial de sentimiento, que —por su particularidad—
merece una categoria propia: el pensamiento, que es tal por
la participacion del lenguaje, como se vera mas abajo. De estas
tres se hablara cuando se mencionen las ocurrencias de la cons-
ciencia. Previo a lo cual hay que decir que las sensaciones, antes
de ser tales [antes de concebirse] se dan como sensitividad.

La capacidad sensitiva del Yo es la receptividad del cuerpo
[de lo que Soy] para con-tactar a los otros entes. No todo en-
cuentro con lo otro ente es sensitivo, sino que su incorporacion
[la notacién desde mi de tal encuentro] depende de la capacidad
de los sentidos del ente que Soy. El contacto de mi entidad con
entidades ajenas sélo se concreta en tanto que la entidad otra
es ya adecuada a mi capacidad sensitiva; y esto quiere decir que
lo que contacto como ente, s6lo me es conocido en tanto que
éste mi cuerpo lo adecua con su capacidad de recibir lo que de



§1.4] 38 LA SOLEDAD

ello me encuentra. No hay, por lo tanto, ninguna manifestacion
de lo que es lo otro a la consciencia, sino que, lo que se
le manifiesta [lo que le ocurre], lo hace solamente en tanto
sensacién: en tanto que lo otro ente que enfrenta al Yo ente
es visible, es audible, es sensible, es olible o es gustable [en la
medida en la que Yo veo, oigo, siento, huelo y gusto a lo otro].
El contacto, origen de todo lo sensitivo, requiere de Mi, de mi
presencia, y requiere del otro y de la suya, pero no simplemente
como su acercamiento entitativo, sino como adecuado a mi
capacidad de sentirlo. No es posible, por lo tanto, que lo otro en
su conocimiento [en el mundo] corresponda con lo otro en su
actualidad [en lo real]. El fenémeno del ente no corresponde al
ente que fenomeniza porque su apariencia ocurre una vez que
ha sido acondicionado por el cognoscente. La apariencia de lo
que enfrenta como entidad a la capacidad sensitiva de mi Yo
(incluso el propio Yo) ocurre en la consciencia [llega a la exis-
tencia], pero no puede decirse que haya en mi el ente otro, sino
que lo que existe en el mundo que vivo es el objeto de ese ente,
es el otro ente en tanto que despojado de su entidad (que tiene
de por si) y dotado de su existencia (que tiene de por mi). Es
la confirmacién de la soledad ontoldgica del yo: las sensaciones
extensivas [las percepciones] de mi consciencia no provienen de lo
que lo otro es, sino de las heridas® (en lo sensitivo) que la entidad
de lo otro provoca en mi entidad. La consciencia [lo conocido],
por lo tanto, nace sélo desde mi, nace del ente que soy Yo y de mi*
sensitividad. Analogamente, el conocimiento de lo que Soy sé6lo
me es dado en tanto que hay la capacidad sensitiva para conce-
birlo; lo que conozco de mi no es lo que Yo soy, sino lo que, de
Mi, siento: la afectacién sensitiva al interior de mi cuerpo. Lo
que Soy, entonces, también hiere mi sensibilidad, y asi aparece
como una sensacion intensiva [como un sentimiento]. Es decir,
que el sentir de uno mismo también depende de la adecuacion
de lo que Soy a mi capacidad sensitiva y que, por lo tanto, en
el conocimiento no me conozco en mi entidad, sino sélo en mi
existencia, en lo que, de mi, siento en cada momento, en lo que
se me manifiesta en la sensitividad.

Las sensaciones extensivas [percepciones] y las intensivas
[sentimientos] difieren en que, mientras las primeras manifies-
tan lo adecuado a la capacidad sensitiva de mis 6rganos exte-
riores, las ultimas manifiestan lo adecuado de Mi a la capacidad



ELYO 39 |§1.4

sensitiva de los interiores: las percepciones son objetivas,
mientras que los sentimientos, siendo objeciones, también son
subjetivos [porque provienen de la sujeciéon de mi entidad a mi
existencia]. La diferencia consiste en que —en principio— los
objetos se pueden alcanzar, o rechazar, mientras que el sujeto
no (el Unico sujeto que se conoce —en tanto que sujeto— soy
Yo). Los sentimientos ocurren como subyacentes a toda otra
sensacién, mientras que las percepciones se manifiestan en su
particularidad siempre renunciable con el movimiento. Mien-
tras que por las percepciones conozco en dénde estoy, por los
sentimientos conozco cuél es el sentido de mi estancia.

Entonces, esta consciencia-existencia no es eminentemente
pensamiento (aunque, muchas veces, sea esta la parte per-
durable): la consciencia es, en cada momento, el cimulo de
sentimientos, percepciones y pensamientos que ocurren, que
vienen a ser en ella; no hay consciencia sin algo que la llene.
Y estas ocurrencias se entrelazan de tal manera que la frontera
entre ellas (sobre todo entre el pensamiento y el sentimiento)
es poco clara’.

Asi, los pensamientos tienen su origen de la misma manera
que los sentimientos, son ocurrencias en la consciencia de lo
que nosotros somos ahora (mientras las percepciones lo son
de lo que es fuera de nosotros). Es decir que, aunado a un
sentimiento de alegria, se encuentran pensamientos que lo
acomparfian y le son afines. Que un sentimiento puede venir
como resultado de un pensamiento y un pensamiento como
resultado de un sentimiento; que cualquier pensamiento espon-
taneo viene porque es una demanda del estado del cuerpo[de la
situacion del Yo que soy]; que cuando yo pienso en cualquier
cosa, estoy respondiendo a una querencia o a un miedo (placer-
dolor), es algo que cualquiera puede ver, apenas se asome con
un poco de sinceridad hacia si mismo. Cada pensamiento que
ocurre, lo hace, no por invocaciéon de otro pensamiento, ni

1. Cuando hablo de “frontera no clara”, me refiero a que, si bien puede distin-
guirse lo que es claramente uno de lo que es claramente otro, hay ciertas
cosas que pueden estar en una situacién ambigua, y que no llega a verse la
demarcacion posible entre ambos, por la cercania que hay entre ellos. Esto,
por supuesto, no constituye ningtin problema para lo que se dice, pues no se
trata de una delimitacién de lo que ocurre, sino de una aclaraciéon de lo que
hay en la existencia y que, en ultimo término, viene de una raiz comuin.



§1.4] 40 LA SOLEDAD

por una intencién consciente’, sino porque viene desde la parte
inconsciente de nuestra constituciéon corporal (o viene de la
parte consciente, pero se lingiiistiza y se piensa, por lo tanto):
Pensar es sentir con la palabra.

Hay, en efecto, actos que son operados en nuestro cuerpo,
no por nosotros, por cada uno en tanto uno, en tanto existencia
deseante y determinante del movimiento (aunque sélo del exten-
sivo) sino por el cuerpo como tal; algunos ni siquiera dependen
del sistema nervioso. Actos que estan ahi, que a veces nos llegan
en forma de dolor, de un calor, de unas cosquillas; hay también
cosas que queremos y que conseguimos sin saber como ni por
qué ha tenido que pasar nuestro deseo para realizarse (v. gr. la
cicatrizacion y la consecuente calma del dolor que implicaba la
herida). Eso sdlo significa que hay movimientos de lo que Soy
que ocurren inconscientes, sin que en la existencia se noten (o,
a caso, s6lo en su manifestacién objetiva-perceptiva, ya que no
hay manifestacién sentimental).

Asi pues, esta existencia —descrita trascendentalmente— es
el donde de las ocurrencias; descrita ficticamente es, en cada
momento, las ocurrencias (que han quedado establecidas en per-
cepciones, sentimientos y pensamientos). Este yo, entonces, es
sélo el receptaculo, un espejo, un espectador, de lo que es traido
a la consciencia. Lo que ocurre a la consciencia [en la existencia]
no la apela a ella, sino al ente que la funda; la consciencia no es
establecida por si misma, ni establece lo que le ocurre, sino que
unifica [sintetiza] las sensaciones y descubre su sentido, pero
ella misma carece de entidad. Esto significa que no tiene un
movimiento per se, sino que solo refleja la motivacion del Yo.
El yo que existe, el que conoce, no tiene una responsabilidad
[responsividad], sino que padece la responsabilidad del Yo que
es, que actiia. En mi existencia se conoce lo que el Yo necesita
conocer para el ejercicio de su libertad [para la busqueda de
su realizacién]. El impersonal se compete a la existencia en
cuanto trascendental (un constructo tedrico-conceptual), pero
la existencia —sin apelarse a si misma— apela siempre a su
fundamento, quien —a su vez— la funda desde esa apelacion.
El surgimiento de la consciencia, de nuestra existencia, se da

1. Si asi fuera, el pensamiento —al ser llamado por la consciencia— estaria
ya en la consciencia, lo que s6lo moveria el problema un paso mas atras:
;de donde la intencién?



ELYO 41 |§14

en razén de que puedan realizarse los movimientos extensivos
del ente que Soy. Es por eso que la capacidad sensitiva que la
funda —conocer es sentir— es adecuada a ello, a la exigencia de
actuacién del Yo y a la manifestacién de que esos actos deben
hacer permanecer y extender mi entidad.

Cada sensacion es juzgada en su concepcion para motivar al
Yo a realizar-se. La consciencia-existencia-mundo es concebida
por el ente que Soy para conocer, de lo real, lo que le sirve para
sostenerse, aunque —con la reflexién— se ha llegado bastante
mas lejos que eso, siempre a consecuencia de lo mismo: el
humano ha llegado a filosofar; a tratar de conocerse y de
conocer al mundo maés all4 de su existencia, hasta su entidad
(lo cual es, a la vez, un despropésito inalcanzable y un motivo
insuperable).

Toda esta existencia, toda, tiene ocurrencia sélo como cons-
ciencia; todo el mundo, todos los objetos existentes, solo son
por el conocimiento que yo tengo de ellos; y sélo se conciben
dentro de un cuerpo. ;Qué significa esto? Significa que todo lo
que existe, siempre y cada vez, existe en mi. Esto no supone
que, en principio, el ente humano es individualista (es decir,
consciente de su separacion y acrecentador de ella); muy al
contrario, originariamente no se encuentra la distincién entre
yo y mundo por lo mismo —mi existencia son mis sensacio-
nes, y el mundo es mis sensaciones; luego, el mundo es mi
existencia, y mi existencia es el mundo (se trata de una tacita
identificacién hombre-mundo®)—. Pero lo que supone para esta
investigacion —y que siempre ha sido valido— es que toda
sensacion, que toda querencia, que todo pensamiento, que todo
lo visto, que todo lo oido, que todo lo que existe, me ocurre:
ocurre dentro de mi cuerpo.

1. No se trata de que no haya una distincién primaria entre yo y mundo, tal
y como la entenderiamos ahora, que se tienen estas categorias bien dife-
renciadas (pues, para nosotros, ya el s6lo hecho de tener estas categorias
hace imposible tal identificacion). Se trata de que, puesto que todo tiene
un origen comun, no es tan clara la diferenciacién entre lo que ocurre
con el mundo y lo que ocurre conmigo, entre el malestar del mundo y el
malestar de mi cuerpo. Antes, se ha usado la palabra “individualismo” para
indicar una relacion con el mundo donde lo que importa es primariamente
la afirmacién de mi propia voluntad (la voluntad de poder nietzscheana)
sobre las demas; mas delante se hablara del egoismo como una condicion
ontoldgica-ética fundamental. En su momento se haran las precisiones
pertinentes, por ahora s6lo es preciso evitar confusiones al respecto.



§15| 42 LA SOLEDAD

El conocimiento de lo que es

§ 5 Advertencia: no debia de haber falta en omitir lo que sigue,
pero la hay, y es preciso que se diga que lo que contiene este
capitulo es la fundacion, el nacimiento y la estructura basica de
la actividad cognitiva del ente humano. No se debe pensar que
este texto —ni que otro ninguno— pueda exponer, tal cual se da,
el proceso por el que, en cada momento, hay un mundo que
existe y existimos nosotros en él. Todo lo que se diga al respec-
to, ha de entenderse como una forma general que ocurre simul-
tanea, multiplemente cada vez, cada instante, cada momento, y
que la participaciéon del pensamiento-especulacién la vuelve
mucho mas compleja, mucho méas rica y mucho mas equivoca
en su funcién. Todo lo que se diga en adelante, comparado con
el modo en el que realmente se dan las cosas, es como una pin-
tura cubista frente a la riqueza que se exhibe en una realista: Lo
mas que hay se pierde, empero, se conserva lo suficiente como
para seguir expresando la situacidn, y que se siga comprendien-
do lo que sucede, aunque hay mucho menos que ver. Abordar
algo de esta manera no exenta riesgos, y ultimamente se ha de-
jado este terreno en manos casi exclusivas de quienes se dedi-
can al analisis del conocimiento cientifico o —en la misma pers-
pectiva cientificista— de los que hacen una tal “filosofia de la
mente”, dejando de lado que, mucho mas alla de eso, el conoci-
miento es una determinacion ontologica de la humanidad, y to-
davia mas alla, es la manera en que la existencia se da. ;En qué
sentido debe entenderse esto? ;Cémo y por qué el conocimien-
to funda el mundo? ;Cuél es el estado de lo que Soy respecto de
lo que es para que se dé el conocer?

Sélo un apunte maés: no se hablara del conocimiento cien-
tifico, ni de sus campos demarcativos o determinantes porque
lo que se persigue no es brindar un fundamento del quehacer
investigativo, sino determinar la situacién existencial humana
ante el mundo, ante lo que le apela, le toca y le motiva; se trata
de investigar como estamos ante La Realidad, de la que Somos
y no somos parte.

— a2

¢ Para comenzar, hay que hacer una diferenciacién entre el
uso que se harad de los términos conocer, saber, entender 'y
comprender. Por “conocimiento”, como se ha venido haciendo,



ELYO 43 | §1.6

se entendera a todo lo que hay en la consciencia, a todo lo
que existe, a todo —lo subjetivo y lo objetivo— de lo que se
tenga noticia (ser consciente es ser conociente). Por “sapiencia”
se entendera a todo movimiento, asi activo —conveniente a
lo inconsciente del Yo— como cognitivo —conveniente a la
concepcion de la consciencia— que se haya incorporado al ente
que Soy. Por “entendimiento” se entendera a todo lo que se
conciba de manera lingiiistico-conceptual, todo saber del que
se entienda su razén y se pueda hablar de ella, aunque —como
suele suceder— no se tenga ninguna historia de lo que se
entiende asi. De esta manera, en la palabra “entendimiento” se
comprenderan muchas acepciones que corrientemente corres-
ponden a la palabra “conocimiento”, pero el uso especial que
recibe esta ultima en toda la investigacién no permite su uso
en estos casos e impele a que se busque un reemplazo familiar;
cuando se hable, por ejemplo de que “se entiende el movimiento
de la tierra” se hara en este sentido; como sea, el entendimiento
sigue siendo un conocimiento, aunque hay veces en las que se
entiende algo en su funcionamiento logico-lingiistico [en su
sentido objetivo], pero que no se conoce en su sentido subjetivo
—sentido que s6lo puede aparecer en su concepcién desde mi—.
Por “comprension” se entendera lo que, a su vez, se sabe y se
entiende; aquello de lo que no sélo se tiene una incorporacion
de lo que es —y por lo tanto, puede pre-descubrirse en su
concepcién sin necesidad de la actualidad sensible—, sino que
también se tiene un entendimiento respectivo —y, por lo tanto,
se puede dar palabra y explicar razén de la concepcion que
posibilita la sapiencia— y viceversa.

De la entidad propia se sabe, pero la de lo demas se concibe.
Esto quiere decir que no hay vivencia directa del acto de su ser,
sino vivencia de su manifestacion en la [en mi] existencia. Una
diferencia principal entre saber y entender es que la verdad de
lo primero esta in-corporada en nosotros, mientras la de lo se-
gundo se nos manifiesta, nos viene desde otros existentes —por
el descubrimiento que hacemos de ellos, o por su discurso— y
siempre habra un rescoldo, por pequefio que éste sea, para el
escepticismo al respecto. Este entendimiento se puede caracte-
rizar, deficientemente, como “creencia indubitable”, pero estaria
de manifiesto que se trata, practicamente, de una contradictio
in adjecto, pues lo que se cree, se cree precisamente por su falta



§1.6| 44 LA SOLEDAD

de certeza absoluta. Este entendimiento estaria mucho mas
cercano a la fe, ya sea que se reconozca a si misma como tal o
que se sea incapaz de ello’.

Es decir que, en ultimo término, todo entendimiento es
dudoso. Todo lo que se me manifiesta en la contemplacion,
en la consciencia, se desfonda —como lo hizo Descartes— ante
la busca de su fundamento, ante la dltima consecuencia de la
indagacién de la concepciéon de mi conocimiento ;Cuél es la
entidad que corresponde a la existencia que estoy conociendo?
Una especulacién meramente teorética —apelando sélo al en-
tendimiento— nunca llegara a responder esa cuestion satisfac-
toriamente. Pero no se trata aqui de hacer un juego retdrico con
argumentos forzados en aras de una certeza igualmente forzada
para superar el escollo supuestamente terrible del solipsismo.
No es con argumentos de tipo tedrico como puede remontarse
la carencia del saber de la entidad fundante de lo que percibo
sin sentimentarlo®. La superacion del solipsismo es ética y no
teérica; la verdad de la entidad de los otros entes se comprende
subjetiva y no objetivamente: es meramente sentimental, sin
recurso a lo perceptivo. Pero esto se tratara en la parte de la
convivencia.

El postulado de que ese est percipi se aplica, segun el presente
discurso, solo al ambito de la existencia, de la consciencia: “Ser
existente es ser sentido” seria la reformulacion que correspon-
deria con lo afirmado aqui. La existencia de los objetos en un
mundo ocurre simplemente en la consciencia. No hay un sujeto
que conozca al mundo y que lo funde desde si, sino que lo que
tenemos es una consciencia que es ella fundada por la capaci-
dad sensitiva del ente en el que se arraiga (del Yo). La capacidad
sensitiva misma (extensiva e intensiva) es la base que soporta
todo lo en la consciencia: la subjetividad y la objetividad son
condiciones que se manifiestan a la consciencia: no hay objeto

1. Es decir, en un escepticismo como el del empirismo humeano o como el del
solipsista, por ejemplo, se es consciente de la fe como tal, pero no por ello
se deja de actuar con base en el conocimiento que se tiene de la causalidad
o de que las representaciones de lo demas no obedecen a mi voluntad, sino
a mi interaccion con ellas.

. El desafortunado recurso a este constructo verbal viene impelido porque al
verbo “sentir” se le ha dado un sentido que abarca todo lo sensitivo (el con-
tacto del Yo con otro ente) y lo sensacional (lo perceptivo y lo sentimental).
Asi, se ha sacrificado la correccion gramatical por la claridad expositiva.

)



ELYO 45 | §1.6

ni sujeto fuera de la consciencia. O es decir, que es lo sensitivo
lo que provoca la concepcion tanto de lo subjetivo cuanto de lo
objetivo, pero lo hace en la consciencia y nada mas que en ella.
El yo sujeto y lo otro objeto son las manifestaciones en las que
se desgaja el mundo —que es conocido—; pero en la realidad
simplemente se es, sin ninguna fundacion de lo que enfrenta a
un ente particular. Sin embargo, el acceso a la realidad esta res-
tringido para el ente individual (que es siempre local y siempre
presente), y que so6lo puede alcanzar lo allende su entidad por
medio del conocimiento, de la consciencia.

El mundo siempre existe desde una perspectiva, no hay
percepciones ni sentimientos que no apelen a un Yo ente,
fundamental del mundo mio, del mundo que me toca. En el
mundo lo que hay es la manifestacion de lo percibido, pero
también el aparecer de lo sensitivo en el deseo, en el dolor,
en el placer, en el miedo, en el anhelo... que es resultado de
mi condicién subjetiva: la manifestacion de lo sentimental. Lo
subjetivo no es, pues, respecto de lo objetivo, su fundamento,
sino que es la condicion de lo igualmente manifiesto a la cons-
ciencia, pero con una apelaciéon diferente, con una apelacion
de responsabilidad, 1a que —como provenientes del Yo, en tanto
que entidad— es necesario resolver en si por si mismo (con un
movimiento que surja de si). La apelacion de lo objetivo [de
lo perceptual] es en primer lugar cognitiva, indicativa de la
efectividad de los objetos respecto del Yo. Las manifestaciones
objetivas no nacen sélo del mero encuentro sensitivo, sino
que cuando ocurren a la consciencia lo hacen ya concebidas
(como sensaciones), dotadas de un sentido por el Yo que es
cuerpo. Si “ser existente es ser sentido”, esto quiere decir que
lo existente existe por su sensacién, pero lo sensitivo es aun
anterior a la sensacion: la sensacion se concibe a partir de lo
sensitivo. La anterioridad y la posterioridad seran referidas aqui
en un sentido ontoldgico, independiente por completo de la
temporalidad; lo anterior ontolégicamente sera lo méas cercano
al ser, mientras que lo posterior serd mas cercano a la nada.
Asi, como la sensacion es posterior a lo sensitivo, es necesario
que la sensacion (la ocurrencia en al consciencia de lo que es
lo sensitivo) se conciba.

Kant ha visto bien cémo las experiencias no son puras a
partir solamente de la aesthesis, sino que son conformadas no



§1.6] 46 LA SOLEDAD

s6lo por lo que nos llega de los sentidos —por las impresiones
que afectan mi cuerpo— sino que también se les da un sentido;
pero en Kant se trata de un sentido cognitivo que conviene nada
mas que a las sensaciones ex-tensivas'. En la Critica de la Razon
Pura, s6lo se analiza la parte de la conformacion trans-subjetiva
o subjetiva trascendental de lo que llega a la consciencia por
la sensibilidad, y se omite el componente sentimental de lo
fenoménico?, que no puede disociarse del aparecer mismo del
objeto, aunque no pertenece a la extensividad de la percepcion,
sino a la intensividad sentimental del objeto ya concebido. Kant
estudia lo que —de la conformacion del objeto— trasciende la
subjetividad individual y que, por lo tanto, ocurre igualmente a
toda consciencia. El componente sensitivo intensivo, responsa-
ble del objeto es asi discriminado del meramente objetivo (que
se puede encontrar también en la subjetividad ajena).

La teoria kantiana descubre el nucleo de la experiencia de
una manera trascendental, no individualizada y, por lo tanto de
una experiencia que no pertenece a ninguno, que no existe; lo
cuél no quiere decir que deba —ni que pueda— rechazarse por
falsa, sino que es incompleta. En la Critica de la Razén Puray en
los Prolegémenos lo que se quiere es criticar [describir] la base
de todo conocimiento con caracter de cientifico’. En efecto, Kant
descubre el proceso de conformacion del objeto en su aspecto
ex-tensivo, es decir el que es producto sélo de la sintesis de
lo estético (lo puro y lo a posteriori), con la estructura ldgica
trascendental del sujeto. Las categorias puras del entendimien-
to conforman el fenémeno que finalmente se presenta a la

1. «Nuestro conocimiento surge basicamente de dos fuentes del psiquismo:
la primera es la facultad de recibir representaciones (receptividad de las
impresiones); la segunda es la facultad de conocer un objeto a través de
tales representaciones (espontaneidad de los conceptos). A través de la
primera se nos da un objeto; a través de la segunda lo pensamos en relacion
con la representaciéon (como simple determinacién del psiquismo).» —

KrV, As0 B74

«La intuicién y los conceptos constituyen, pues, los elementos de todo nues-

tro conocimiento, de modo que ni los conocimientos pueden suministrar

conocimiento prescindiendo de una intuicion que les corresponda de alguna
forma, ni tampoco puede hacerlo la intuicién sin conceptos» —Ibidem.

3. Lo cual se refleja claramente en la division capitular de los Prolegémenos a
toda metafisica futura que haya de poder presentarse como ciencia: «;Como es
posible el conocimiento por razén pura?», «;Cémo es posible la matematica
pura?», «;Como es posible la ciencia pura de la naturaleza?», etcétera.

»



ELYO 47 | §1.6

consciencia. Para Kant, lo nouménico siempre se justifica como
el fundamento ineludible de lo fenoménico (lo a posteriori del
fenomeno). La aceptacion de lo nouménico significa una confe-
sién de que el fundamento del contenido de lo fenoménico no se
encuentra en el sujeto mismo en el que el fendémeno se da:

Esta percepcidén representa, pues, algo real en el espacio (para
limitarnos a la intuiciones externas). En efecto la percepcion es,
en primer lugar, la representacion de la realidad mientras que el
espacio es la representacion de una mera posibilidad de coexisten-
cia. En segundo lugar esta realidad es representada ante el sentido
externo, es decir, en el espacio. En tercer lugar el espacio mismo no
es mas que simple representacidn y, consiguientemente lo Gnico
que puede considerarse real en él es lo que en él es representado vy,
a la inversa, lo que se da en él, es decir, lo representado mediante
la percepcion es igualmente real. Si no lo fuera, esto es, si no se
diera a través de la intuicién, seria imposible imaginarlo, ya que lo
real de las intuiciones no puede ser inventado a priori.*

Lo sintético a priori significa, por su parte, que existe un ambito
del fenémeno que se presenta siempre —trascendentalmente— y
que, por lo tanto, es cognoscible por medio de una operacion de
la razén; un conocimiento sintético a priori es sintético porque
hay una operacion que sintetiza lo que hay en el sujeto y lo
que sigue al es que le predica, y es a priori porque el ambito al
que conviene la operacion es trascendental, o es decir que no
depende del contenido de la experiencia, sino de su forma —que,
en tanto condicién de posibilidad, es a priori—. Asi, no es que
un conocimiento a priori esté desde siempre en la consciencia
sino que se requiere de una operacion que descubra el funcio-
namiento de la forma fenoménica. Es decir, que no todos nacen
con los conocimientos matematicos o geométricos (no por nada
se trata de las materias mas temidas en la instruccién basica),
sino que estos conocimientos son también adquiridos (hace
falta, como el esclavo en el Menén de Platén, conducirnos hacia

1. KrV, A 374-375.

2. «La intuicién pura unicamente contiene, pues, la forma bajo la cual
intuimos algo. El concepto puro no tiene, por su parte, sino la forma bajo
la cual pensamos un objeto en general. Tanto las intuiciones puras como
los conceptos puros sélo son posibles a priori, meintras que las intuiciones
empiricas y los conceptos empiricos Unicamente lo son a posteriori» —
KrV, Aso-51 B7s.



§1.6| 48 LA SOLEDAD

ellos) en una sintesis —y por lo tanto, en una experiencia—
(en una reminiscencia, siguiendo al Menén), pero que estaria
dirigida hacia lo a priori, hacia lo formal del fenémeno. El esta-
blecimiento de las categorias obedece a que hay ciertas deter-
minaciones siempre presentes en el conocimiento de los objetos
concretos y sus relaciones, no ya dirigidos hacia lo puramente
sensible, sino a la parte logica de la forma del fenémeno. Las
categorias puras del entendimiento son, asi, determinantes del
contenido del fenémeno en un nivel ya mas particularizado (lo
que no quiere decir que su aplicacion lo sea, sino el objeto de esa
aplicacioén)'. La estética y la 1ogica trascendentales determinan
asi la configuracién de lo sensitivo extensivo, la concepcidén de
la percepcién en tanto meramente percibidos, porque el interés
de una critica de la razén es determinar también la actuacion
ex-tensiva del sujeto, el conocimiento de lo que hay en el
mundo, y de cémo funciona, pero en tanto que despojado de
contenido subjetivo [de sentimientos] porque el movimiento
tiene que realizarse de manera que no se pretenda imponer la
forma del fenémeno, por la fuerza, a lo que no le conviene,
lo que sélo resultaria en fracasos y falsias; pero eso compete
exclusivamente a un regulacién del conocimiento en tanto que
medible y entendible, en tanto que potencialmente cientifico. Es
un mundo sin motivaciones.

Empero, la sola ex-tension [la sola percepcion] de lo experi-
mentado no basta para dar cuenta de la experiencia, lo que hay
en la consciencia [lo que se conoce] no es sélo lo medible de lo
extensivo a mi, sino también su dimension intensiva. Si lo que se
busca es dar una explicacion de lo que es la experiencia humana,
el conocimiento de lo que objeta a la entidad como sensitiva no
incluye sélo su pureza trans-subjetiva, incluye también la im-
plicacion subjetiva de esa objecion, los sentimientos evocados
con ella. La mera percepcién nunca ocurre a la consciencia;
una percepcion que fuese sdlo intuida en un sentido cognitivo
no pro-vocaria movimiento alguno en el ente que la enfrentase;
esas percepciones [sensaciones extensivas] no significan lo que
Soy, sino lo que, impersonalmente, es. Pero el conocimiento
une todo lo sensible y lo pone ante la entidad mia, lo presenta
a mi motivacion para que se dé el movimiento de alcanzar o

1. Es decir, que todo lo representado esta en el tiempo y en el espacio, pero,
aunque todo cae en alguna categoria, no todo cae en todas las categorias.



ELYO 49 |§1.6

de rechazar lo otro de mi. Asi, lo que hay que considerar es
la formacion del sentido vivencial, in-tensivo asociado al objeto
conocido; la existencia no responde solo a las reglas logicas ni
a campos categoriales-conceptuales, sino que est4 arraigada en
lo que hay de vivo en cada uno, al sentido que tiene, no sélo
la conformacién objetiva, sino la propia objecién de la entidad
otra. Este ente ajeno que, frente a mi, me toca implica en mi
Yo una motivacién. El sentido que tiene lo objetante para la
actualidad de mi Yo y para su actuacion inmediata también
conforma la vivencia del objeto.

La conceptualizacion [concepcion] de lo que ocurre a la cons-
ciencia se da de manera indefectible por la apelacion al Yo en su
entidad y, con ello, también a su historia corporal, que incluye,
desde luego, al entendimiento de los objetos: El objeto, al ser
concebido, no es solo categorizado, sino también es juzgado. Las
categorias y la judicatura que es apaleada en cada percepcion
(y también en cada sentimiento) es la que es ahora mi Yo en
su capacidad conceptiva de lo sensitivo; es decir que en cada
momento se tiene desde lo que Soy, una respuesta, una mani-
festacion de la entidad propia. El Yo que es cuerpo conserva
las estructuras categoriales, las ejerce, y las incluye en si por
su repeticién. Més adelante se vera como las categorias logicas,
sin dejar de ser a priori en su determinacién [concepcién] de la
vivencia, son también aprendidas, son histéricas.

Pero no solo los sentimientos que pro-voca en mi Yo la sensi-
bilidad y la concepcion de lo objetivo ocurren a la consciencia,
también le ocurren sensaciones intensivas [sentimientos] que
vienen soélo desde la misma entidad que Soy (el hambre, la
tristeza, la angustia...) y que provienen meramente de lo que
mi Yo es actualmente, sin ser pro-vocados por la objecion de lo
sensacional extensivo, sino que se dan en lo que Soy y s6lo por
lo que Soy actualmente [en acto].

El objeto, por su parte, es la vivencia del objeto. No hay
distincién entre el objeto mesa y la experiencia que hay —y que
incluye la que ha habido— de la mesa. Lo que efectivamente
objeta al Yo es el conocimiento del objeto, es su existencia en
el mundo. La concepcién del objeto se da a partir del contacto
sensitivo—una cierta forma de comunidad— entre un cuerpo (mi
cuerpo) y un ente ajeno, que me es sensible sélo cuando ya
concebido. Hay que distinguir, entonces, entre el objeto mesa



§1.6| 50 LA SOLEDAD

(lo que se conoce como mesa) y el ente mesa (lo que es mesa).
El ente ajeno es inaccesible en su entidad, esta localizado en
su propio ser, allende todo lo que Soy; solo cierta forma de su
manifestacion nos alcanza como conocimiento, pero el ser mesa
jamas podra ser nosotros’. Asi, pues, la existencia de nosotros
como lo que somos (como humanos) no nos permite enterarnos
de la mesa a no ser por lo que nuestras facultades nos muestren;
y se trata, en primer lugar, de nuestras facultades sensitivas.
Los sentidos (que se admiten cinco y que nos posibilitan captar
lo que, de la realidad, nos toca) determinan lo que se puede
interiorizar de lo que existe; es obvio que las manifestaciones de
los entes no se agotan en las que nosotros podemos percibir?,
es decir, que hay muchas cualidades para las que no se tiene
un sentido perceptivo adecuado, y, cuando se lo tiene, a veces
resulta insuficiente para abarcar todo lo que se nos presenta’.
Nuestro mundo estad compuesto por el calor y el frio, por
los sonidos y las imigenes que lo configuran, por los olores
(todos ellos componentes importantes de las experiencias y las
vivencias), ademas de por los sentimientos. No es posible ima-
ginarse lo que seria un mundo donde las pulsaciones eléctricas
producidas por lo que nos rodea fueran componentes de la

1. No podremos vivir subjetivamente [siendo sujetos por] la entidad de la me-
sa; esto es, ser mesa nosotros. El conocimiento de la mesa es su concepcion
como objeto. Pero el objeto solo existe en una consciencia; eso (lo que sélo
es conocimiento, sensaciones, sentimientos de la mesa) es lo que no es la
mesa, pero eso es lo que esta en nosotros; lo que se descubre a nosotros,
como humanos, estando ante la mesa. La mesa en tanto ente es local de la
mesa, lo que nos alcanza es el existente mesa.

. Como ejemplos harto conocidos y banales (y, por lo mismo, contunden-
tes) se encuentran los espectros radioeléctricos que comparten todas las
propiedades fisicas de los colores y que, sin embargo, no son captados
como tales por la vista (me refiero a los umbrales infrarrojo y ultravioleta),
las radiaciones, el sexto sentido de los murciélagos, etcétera. A mas de
los mismos sentidos que son agudizados en el caso de muchos animales.
El mundo-percibido cambiaria para nosotros considerablemente si sélo
tuviéramos un campo visual con la amplitud del de los camaleones. Se trata
de dejar manifiesto que la conformacién del mundo en el que nos movemos
esta pre-determinada en su limitacion por la capacidad de nuestros sentidos
de aprehender lo que contactamos de lo otro.

. Muchas cualidades de éstas se han descubierto y se les mide por medio de
maquinas. Lo cierto es que no es posible hacerse una idea de su percep-
cién, aunque las maquinas nos proporcionen noticia de su manifestaciéon
cualitativa.

N

w



ELYO 51 |§L.6

vivencia humana que tenemos de ello (como si lo es de la de
los tiburones), ni en donde pudiéramos sentir cada cosa de las
que pasan al interior de nuestro cuerpo. La capacidad sensitiva
nuestra es, entonces, limitada; las manifestaciones de los entes
que contactan al ente que Soy son innumerables, mientras que
Mi capacidad sélo abarca cinco de los aspectos que son los que,
propiamente, me tocan. El resto se pierde, lo que no quiere decir
que no tengan incidencia en mi realidad, sino que no la tienen
en mi mundo, en mi consciencia-existencia. La limitacion que
me marca la propia configuracién sensitiva de mi entidad limita
también el alcance de mi motivacion extensiva —que es el ori-
gen de la consciencia— pero también —en nuestro caso, como
auto-conscientes— la motivacién intensiva. La consciencia se
concibe en el acto mismo de lo sensitivo, y lo que conocemos, lo
que existe en nuestro mundo, es lo que se siente de la realidad,
pero, en tanto que sensacion, es ya mundana.

La limitaciéon de la capacidad sensitiva —y, por ende, de
nuestra capacidad cognitiva— no es lo que nos separa inde-
fectiblemente de los entes ajenos. Aun si se concediera que
hubiere un ente con capacidad sensitiva ilimitada, que abarcara
todo cuanto de los otros entes se manifiesta, aun asi seria
solo. El conocimiento —que se concibe en el acto mismo de lo
sensitivo— es opuesto a la actualidad, esto quiere decir que la
existencia de los objetos —por infinitas que sean las cualidades
que se les conozcan— nunca alcanzara la entidad de los entes.
El conocimiento infinito [la consciencia infinita] siempre sera
preyeccion y proyeccion, nunca acto. Lo en la consciencia, lo
que se siente, sigue siendo la manifestacion de la entidad ajena,
mas nunca ella misma. La inclusién de un ente ajeno en el Yo
ente pasa por la destruccion de la entidad otra, por su incorpo-
racion a la entidad mia. Ningin conocimiento, ni por infinito,
alcanza la actualidad de la entidad ajena [el acto de ser ajeno].
Pero, para el yo-existente, la entidad del Yo-ente es también
ajena, y s6lo puede alcanzar su manifestaciéon existencial. El
conocimiento implica la separacion, el aislamiento; lo conocido
es tal justamente porque es arrancado —existencialmente— en
la distancia que lo separa: sin distancia no hay conocimiento.
Una hipotética omni-actualidad seria inconsciente. Un ente
que sea todo no podria conocer nada [no podria sentir nada]:
simplemente no existiria.



§1.7| 52 LA SOLEDAD

Ademés del limite que significan las configuraciones sen-
sitivas —corporales, por lo tanto— determinadas en cualidad
igualmente para todos, se encuentra el de las capacidades
cognitivas, que varian entre personas y que —simplistamente
consideradas— consisten en la capacidad de descubrir, a partir
de lo sensitivo, cualidades y causas-efctos de los objetos (esto es,
hay una variacion del grado de penetracién de la concepcion de
lo objetante). Esto tltimo se tiene de manera innata (como una
capacidad de inteligencia mayor) o adquirida por la experiencia
y la practica (como la de un catador de vinos para reconocer
sus sabores). Pero, para que esto resulte claro, hace falta ver la
forma en que la experiencia se constituye.

§ 7 Que un objeto tenga sentido significa que tiene un desde
donde y un hacia dénde, pero también significa que tiene un
para quién. Dar sentido [convertir en objeto] a lo sensitivo ex-
tensivo no es s6lo descubrir su ubicacién en el espacio ni sélo
descubrir su preyeccioén y su proyeccion, es también determi-
narlo desde la motivacién del Yo.

Una experiencia no es un abigarrado complejo de represen-
taciones, sino una vivencia con un sentido, y que esta siempre
inserta en un contexto de accién que viene del pasado inmedia-
to y va hacia el futuro inmediato, de tal manera que se crea una
constante sucesion; a cada instante, a cada momento de la vida
le precede otro, pero esta sucesion no es ciega, incoherente y
carente de unidad, sino que ocurre como parte de lo mismo,
de la misma vida. Aunque lo que estd pasando [deviniendo]
ahora no tenga conexidn aparente en la consciencia con lo que
pasé [con lo ya pasado] hace quince minutos, siempre la tendra
con lo inmediatamente pasado, de tal manera que no existe un
solo instante que se comprenda por si mismo, sino que cada
uno esta incluido en una corriente de accién. Esta corriente de
accién muy pocas veces es contemplativa ni epistémica, lo cual
no quiere decir que se actile sin conceptos o sin aprendizaje
(como se vera mas adelante) sino que la experiencia no nos toma
como algo ajeno a ella, algo de lo que podriamos considerarnos
solamente espectadores, y ni aun en un caso tal el espectaculo
puede darsenos como ajeno; hay, en cada expectacion, una ape-
lacién a lo que Soy. Empero, por lo general somos integrantes
de esa experiencia; es decir, que no se trata de que seamos



ELYO 53 |§1.7

causantes de la experiencia, ni tampoco de que, en tanto entes,
padezcamos inertes lo que ocurre, sino que somos co-participes
de ella, somos un actor (aunque, a veces, sélo un factor) entre
otros muchos. Pero, a la vez, somos la unidad de sentido de todo
lo que ocurre en el mundo en el que existimos [el mundo que
existimos], en el mundo que nos toca. En el contacto sensitivo
de los entes otros con el ente que Soy se da la unidad perceptiva
del mundo a partir de la realidad que me toca, todo lo sentido
es, en el mismo acto sensitivo, concebido para la consciencia,
ocurre a la consciencia que se da como unidad. En esta unién
—por medio de la concepcion— de lo percibido desde diferentes
capacidades sensitivas en el conocimiento [en la existencia] de
lo que me objeta es en donde, a la vez, se le dota de sentido por
la apelacién a mi Yo y a su historia.

Al encontrarnos en cualquier momento de la vida, cuando,
por ejemplo, cruzo la calle, lo que ocurre es que me vivo desde
una perspectiva en la que, desde algo, me encamino hacia algo;
y es verdad que ese encaminarse esti determinado por mi, que
es algo que yo busco’, pero este deseo de llegar al otro lado de
la calle no es lo que determina el cruce como tal, en su sucesion,
sino Unicamente lo que motiva su inicio. En la experiencia de
cruzar la calle yo no apercibo, no soy propiamente consciente
de lo que Yo hago; de mi caminar, de cada uno de mis pasos sélo
me doy cuenta [s6lo me notifico] por su sensacién extensiva
una vez que ya pasaron, no los pre-veo, no los planeo, no los
ejecuto metddicamente. En la experiencia de cruzar la calle
participan, primordialmente, los autos, los sonidos, las personas
que pasan al lado mio y que podrian servirme, llegado el caso,
como escudos contenedores de alguna embestida lesiva. La
referencia de mi yo-consciencia sélo supone una atencién de lo
que esta pasando que me motiva para acelerar o frenar mi paso,
para cambiar de direccién y para prevenir, por sobre todo, la
posibilidad de llegar a lastimarme. El caminante es el Yo-ente:
los pasos son un movimiento entitativo incidente en lo real,
son una accién, que solo puede realizar quien tiene actualidad,
quien es en acto. El yo-existente conoce y este conocimiento

1. Y que puedo buscar impelido sélo por la fuerza de mi deseo (ocurrido solo
desde mi como necesitado) o, como ocurre casi siempre que se cruza una
calle, impelido por algo més o por alguien, lo cual no obsta para que el
origen del movimiento, la motivacion, sea siempre la del Yo ente.



§1.7| 54 LA SOLEDAD

es motivante del Yo-ente en su entidad para realizarse, en este
caso, como caminante. El acto de caminar, conscientemente, se
da por hecho, no se repara en él porque propiamente no lo
hago yo (que existo), simplemente se hace por una entidad (que
Soy) que, como tal, es diferente de la existencia; el pro-ceso
de caminar no forma parte de mi consciencia ni, por lo tanto,
de mi experiencia. Pero no se crea que se dice que no se es
consciente de que se camina, pues se ha dicho antes que de la
caminata se conoce el piso en su solidez, cada vez que cae un
pie, la elevacion y descenso que hay a cada paso, etcétera. Pero
lo que se vive —como sensitivo extensivo— es el a posteriori del
caminar, y no su movimiento a priori, ni como presente, enti-
tativo. No hay conocimiento de “estoy flexionando la rodilla,
lo que hara subir mi pierna y con ella el pie, que se movera
hacia adelante y volvera al piso, etc” Si se quiere entender
mejor lo que se dice —que es, creo yo, bastante comprensible—
se puede caminar o, de preferencia, correr un poco y tratar de
anticiparse a lo que ocurrird en el movimiento de las piernas,
de los brazos y, si se quiere, también de la respiracién y se
vera como todos esos procesos, a pesar de ser completamente
voluntarios —de poderse suspender, una vez que se repara en
ellos y asi se quiere— no dependen de directrices conscientes,
ni tampoco del pensamiento; empero, todos los movimientos se
dan con precision, movida mi entidad por lo inconsciente del
Yo que soy, movida por el cuerpo sin mas, de tal manera que
el anhelo, la voluntad de correr que concibo en la existencia
no es la causa, sino la consecuencia (tan consecuencia como el
correr mismo) de la voluntad corporal-entitativa de correr'. Sin

1. Este es, fundamentealmente, el mismo sentido de la tesis schopenhaueriana:
«Cualquier acto genuino de su voluntad es simultanea e inevitablemente
un movimiento de su cuerpo; él no puede querer realmente ese acto sin
percibir al mismo tiempo que aparece como un movimiento del cuerpo. El
acto volitivo y la accién corporal no son dos estados diferentes conocidos
objetivamente que enlace el vinculo de causalidad, ni se hallan en relacién
de causa y efecto, sino que son una y la misma cosa, sélo que dada de dos
maneras completamente distintas: una de modo enteramente inmediato y
otra en la intuicién para el entendimiento». — El mundo como voluntad y
representacién. Vol. I: TI, §18, p. 119.

En el marco que se presenta en este trabajo, el matiz consiste en que la
entidad es la actualidad de lo que Soy; la impelacion volitiva que aparece
a la consciencia lo hace por un acto sensitivo intensivo y, asi mismo,
cualquier ocurrencia existencial que manifieste lo que Soy a la consciencia



ELYO 55 | §1.7

embargo, es mi experiencia del cruzar la calle la que determina
esa caminata: la que la regula, la detiene o la reanuda, es decir
que no se vive como algo ajeno, sino que se conoce que lo
hago Yo —que camino aunque no entienda cémo lo hago— se
puede modificar: desde mi experiencia de lo que encuentro en
el camino puedo determinar la ejecucion de eso que ocurre
teniendo yo noticia de que ocurre, pero sin tener el acto en mi
mismo, en el yo que es mi consciencia.

En mi existencia hay, por supuesto, un conocimiento de lo que
soy, que es todo lo que, conceptualmente, conozco de mi, todo
lo que se me da como pertinente a mi. De tal manera que hay un
mi mismo [un concepto de yo] que existe en mi yo vivencial,
factico-sensitivo [en mi consciencia]. De este mi mismo tengo
entendimiento (es decir, he generalizado y descubierto concep-
tual, lingiiisticamente las propiedades que le atribuyo (no sélo
objetiva [como objecion ante mi propia sensitividad], sino tam-
bién subjetivamente [como descubrimiento de la manera y las
formas en las que me sujeta])). Pero el entendimiento que tengo
conceptualmente de lo que soy [del mi mismo] no determina
la ocurrencia de la vivencia del caminar, ni de ninguna otra
accion; es decir, no es un factor que, como tal intervenga en el
ejercicio del movimiento hacia lo que busco®. A pesar de que
haya leido un tratado fisiolégico sobre todos los procesos que
ocurren cuando se camina, es decir, que tenga un entendimiento
de lo que hago cuando camino (y, por supuesto, que ese
entendimiento del caminar en general lo atribuya a mi mismo),
no tengo un conocimiento de estos procesos en su acto. Lo que
€onozco es que, sin mas, camino; tengo noticia del movimiento
uniforme que para mi implica el caminar, y ademas conozco las
sensaciones que son consecuencia de Mi acto de caminar, vivo

viene de un movimiento intensivo adecuado a la sensitividad intracorporal.
El mismo movimiento del cuerpo que se actiia en la realidad, en tanto que
se adecue a la capacidad sensitiva (asi extensiva como intensiva) ocurrira
al mundo existente.

. Tal vez —se podria creer— un entendimiento de lo que soy que implique tal
o cual nocién, por ejemplo, de mi deber, de lo que puedo o no permitirme,
de lo que soy capaz o incapaz determine la manera en la que se vive el
mundo; pero, como se vera mas abajo, la determinacion de la vivencia del
mundo y el entendimiento del mi mismo coinciden —aunque parcialmente—
porque ambos vienen de un saber comun, de una misma determinaciéon
motivacional y no porque se determine alguno por el otro.

-



§1.7| 56 LA SOLEDAD

el caminar y soy consciente del cansancio que se acrecienta en
cada momento, del acercamiento que tengo al objeto que busco
con ese movimiento, pero no vivo una contraccion muscular,
sino que vivo la sensaciéon de lo que intensivamente aparece
como una contraccién muscular. El entendimiento se da de una
manera siempre extensiva, siempre contemplativa.

La experiencia de cruzar la calle tiene, pues, un sentido
en tanto que se inserta en una corriente de acciones, y esta
corriente de acciones se constituye como tal en la consciencia
por medio de la memoria, pero —en tanto secuencia sucesiva
continua— no de la memoria histérica de mi Yo, sino de la
memoria inmediata, de la memoria consciente, del recuerdo de
lo recién pasado; o, dicho de otro modo, del conocimiento de
lo que esta pasando. Esto que estd pasando es el instante que,
para la existencia, es siempre pasado, porque el presente es
actualidad y la actualidad es entitativa. La sucesion temporal de
lo ocurrente a la consciencia como unidad situacional dota de
sentido instantaneo a lo que pasa, asi preyectivamente (hacia su
origen) como proyectivamente (hacia su destino). De tal manera
que el sentido de una vivencia viene siempre desde el ambito de
la accion, e incluso de la accién inmediata de mi Cuerpo en
cuanto es la raigambre de la mi consciencia; accién que siempre
y Unicamente se da en la consciencia como sucesion. El estado
de la consciencia depende de lo inmediato pasado; si lo que
ocurre a la consciencia es siempre lo que ya ha dejado de ser
para existir como conocimiento, entonces lo que es mas vivido
de la experiencia es lo que estd mas cercano a su entidad, en
tanto que hay menor mediacion temporal entre lo entitativo y
lo existencial en que se manifiesta habrd mayor viveza en el
conocimiento de lo que contacta mi cuerpo, mayor apariencia:
cuanto mas cercana la sensacion, mas existente el objeto. La
vista que ahora tengo del arbol es la del arbol pasado, no de su
actualidad, pero, aun con eso, no puedo decir que lo que hay
en la consciencia sea su recuerdo, sino que lo que percibo es, en
tanto que ocurrencia inédita —y todas lo son—, un objeto; asi,
mientras todavia objetante, la percepcion conserva su efectivi-
dad en la conformacién del sentido de la vivencia, y por ende,
para la motivacion del Yo. La corriente vivencial de la existencia,
entonces, da sentido a lo que inmediatamente le ocurre a la
consciencia porque ésta es pre- y pro-yectiva situacionalmente;



ELYO 57 |§1.8

es decir, manifiesta un origen y un destino (aunque cortos en su
alcance temporal) de lo que pasa en el mundo (asi allende como
aquende): de lo que, en el Yo, es activo.

Hay, sin embargo, un sentido mas profundo, méas interno, mas
personal [relativo al {hecho de] ser persona]; y este sentido es
también dado por las pre- y pro-yecciones, pero de un tipo mas
intuitivo, que no esta en la consciencia como memoria ni como
anticipacién, sino que sélo se le da precisamente como sentido.
Esta determinacion de lo vivido, en tanto que memoria, sélo
lo es en lo inconsciente [en lo meramente corporal [entitativo],
aquende la conciencia]. No se trata, pues, de una memoria que
re-vive una vivencia pasada: Es una memoria historica del
Yo. El sentido de que dota esta historia a la vivencia viene
de la configuracién de lo extensivamente sensitivo que se ha
incorporado a lo que Soy por medio de su ejercicio. El ejercer
un sentido —que en un primer momento debe ser descubierto
y que, ya incorporado, se evoca por la apelacién— es restituirlo
con éxito a la consciencia. Pero no se trata de que al momento
en el que se mira cierto objeto, por ejemplo, la esquina de la
calle de mi casa, se recuerden todas las veces que se ha pasado
por ese lugar, sino que la objecién de la esquina de mi calle
invoca su memoria, no consciente sino corporal, una memoria
que no restituye imagenes y sucesiones situacionales, sino que
restituye significados efectivos para la realizacion del Yo y que,
en tanto que incorporados constituyen el saber del objeto.

Esta memoria historica [este saber] determina, por lo tanto, la
vivencia en su significado motivacional, en su sentido para Mi.
De la forma en la que esto ocurre se hablara en seguida.

La determinacion historica de la
vivencia

Anteriormente se ha hablado de “experiencia” en un sentido g
amplio, como referida a todo lo que ocurre con migo en tan-

to existencia, sin distincioén de la cualidad de esto que ocurre.
En adelante, es precisa una distincién entre experiencia 'y viven-
cia. Por vivencia se entendera todo lo que ocurre con migo en
tanto vivo, en tanto que se refiere a lo que soy integramente, y
que abarca todo lo que me apela como existente, lo que significa
que incluye también la memoria y, sobre todo, la apelacion de lo



§1.8| 58 LA SOLEDAD

que se vive; de tal manera que cuando se hable de “vivencia”,
debe tenerse presente que se estd hablando de una situacion
vital [de algo que esta situando la vida de quien lo vive]. De otro
lado, por experiencia se entendera una referencia a la vivencia
desde un posterior analisis mas bien de caracter teorético, que
necesariamente dejara de lado mucho de lo que se encuentra
en ella y que —mayormente, pero no Unicamente— se aplicara
a la construccién objetiva de la experiencia. Es decir que, en
un sentido, lo que se experimenta seria una parte de lo que se
vive, aunque, como tal, no es posible que alguien experimente
algo, sino que, eso que se experimentaria, se vive como todo
lo demas, pero se constituye como experiencia una vez que, a
posteriori, se analiza la vivencia.

También mas arriba, se ha tratado de la memoria histérica
del yo (o de la memoria inconsciente o de la memoria corporal);
en adelante eso se llamara, por economia, simplemente como
“historia del Yo”; se dijo también que esta historia est4 arraigada
en el cuerpo y que, por lo mismo, constituye un saber. Como
contraparte, hay lo que también se aprende en el actuar, pero
que se arraiga en el conocimiento-entendimiento?, que se queda
fijado en conceptos y que no encuentra una directa repuesta
corporal [entitativa] a lo que en cada momento se vive, sino
que su repercusion se da de manera plenamente consciente en
la consideracion y reflexion de lo que se concibe a partir de
una situacién®

Cada vivencia se descubre siempre con un sentido de accion
(tomada esta palabra en un sentido estricto, como todo lo que
es acto [como todo lo que se hace]). El descubrimiento del
mundo [el conocimiento de lo que es] ocurre al yo-consciencia
gracias a la actividad del Yo-ente, se descubre el sentido de las
cosas a partir de la inter-accién con ellas, y su encuentro no es

1. Recuérdese lo que se dijo supra de la distincion entre conocimiento, saber
y entendimiento

Por lo general, la funcién de lo que se entiende en la determinacién de una
vivencia se da cuando uno se encuentra en un ambiente en el que todo lo
que nos objeta nos es habitual, por lo menos en su utilidad (o, si no es
la consecucion de un fin material lo que se persigue, cuando se trata de
continuar con el funcionamiento de un sistema o de una rutina, etcétera en
la que se consigue lo que se busca). En el ambito urbano es bastante mas
comun la determinacién de las cosa por su entendimiento, y el saber de
ellas muy generalmente se suspende.

»



ELYO 59 |§1.8

(no primordialmente, por lo menos) teorético. Esta inter-accion
significa un llegar de Mi hasta lo real, hasta lo que es otro
de Mi y actuar, incidir en ello, trans-formarlo y en esa misma
accién transformarme con él. No sélo se trata de llevarme —por
mi movimiento— hasta lo otro, sino de conformar mi propia
entidad con la incidencia de ello sobre Mi en funcién de lo que
busco y de lo que Soy.

Se requiere de una apelacién (del objeto a nosotros) y de
una interrogacion (de nosotros al objeto) para poder verificar
el aprendizaje de un entendimiento o la incorporacién de un
saber. El conocimiento del sentido de lo que existe en el mundo
pasa por que lo que me objeta se muestre, pero no en la
estaticidad e inefectividad de una obra escultérica o pictérica,
sino que se muestre en su movimiento, el descubrimiento de su
motivacion es el desentrafiamiento —tanto, cuanto es conscien-
temente posible— de la entidad del objeto; aunque el ambito
entitativo permanece sbélo como el de la realidad'. Asi, tal
interrogacion debe ser activa, debe incidir en la actualidad de lo
que lo ente es; por lo tanto, es sélo en la inter-accion en la que
podemos descubrir la motivacion y, entonces, la entidad —que
es motivada— de lo que nos objeta. Pero no sélo ocurre que
se descubre la propiedad existencial [lo que es propio de si en
tanto que existencia] de lo que me enfrenta, sino que también
se va desentrafnando el significado, para Mi, de su objecion: se
va formando un juicio de los objetos.

Con la inter-accion se va formando la sapiencia-entendimiento
de los objetos. En la temporalidad de la existencia se va
descifrando el comportamiento de lo que es ademas de Mi. El
entendimiento de los objetos se los arranca al devenir puro y
los coloca en una situacion, en su co-determinacion con los otros
objetos, y los dota de sentido racional: de un por qué [el enten-
dimiento de su principio] y de un para qué [el entendimiento
de su finalidad]. Y también de un sentido temporal: de un desde
donde [origen] y de un hacia donde [destino]. El conocimiento de
lo que es no supone sélo la sensitividad extensiva sino también
la configuracion de eso sensible en su objetividad (convertir lo

1. No es que se encuentre con lo que es lo otro con lo que interactto, sino
que sus manifestaciones perceptibles indican todas a su origen entitativo y
es esta indicacion la que, por decirlo asi, nos acerca a lo que es eso que nos
aparece como mera objecion.



§1.8] 60 LA SOLEDAD

sentido en objeto) y, a partir de eso {del conocimiento de lo que
es el objeto allende} se manifiesta su implicaciéon aquende, y se
da el movimiento —por la perenne apelacion de la consciencia a
la motivacién— consecuente. Lo que se va descubriendo de los
objetos (nunca hay un descubrimiento ultimo de ningtin objeto)
se ejerce en el movimiento mismo de conocerlos; este ejercicio
determina la efectividad de ese conocimiento en Mi acto de ser,
esto es, el éxito o fracaso del movimiento que supuso la verdad
de ese conocimiento.

Todo entender o todo saber, en el momento de su descubri-
miento, se in-stituye en la consciencia y es esta institucion del
sentido del objeto la que vuelve ante la ocurrencia de otra obje-
cién semejante: se re-stituye. La fuerza con la que esté instituido
el entendimiento o la sapiencia de un objeto determina la fuerza
con la que se restituira a la consciencia ante una semejante
objecidn; y esta fuerza puede ser débil en su origen o puede irse
atrofiando con el tiempo. Al ejercerse, un entendimiento o una
sapiencia se refuerzan o se debilitan; el éxito o el fracaso del
ejercicio verifican o falsean el conocimiento que se tiene. Todo
fracaso se da porque hay antes una motivacion (que impele al
movimiento fracasado) que viene del Yo-ente; cada fracaso es,
por lo tanto, mi fracaso de ser Yo; es la no-actualidad de lo que
mi entidad busca; es, en este sentido, una virtual disminucién
de mi entidad.

Se evita, entonces, el renacimiento de lo que me acerca a
lo que niega mi acto de ser, se juzga molesto, se repulsa lo
que me hace fracasar, lo que me disminuye. La falsedad de un
conocimiento supuesto se intuye por un juicio de molestia o
hasta de repulsion: un juicio de verdad es un juicio de agrado o
hasta de deseo*. Asi, la verificacién de lo que se conoce, ya por
aprendizaje ya por incorporacién, es un ejercicio exitoso del
conocimiento que me ocurre del objeto, de la concepcion del
objeto en la que es configurado a partir de la sensitividad. El

1. Cuando se presenta a la consideracion una proposicion hay un juicio, pero
no uno que nazca de una categoria especial —logica— de judicatura, sino
uno que nace de la misma entrafia en la que se manifiesta la respuesta
de lo que Soy ante lo que lo objeta. Asi, molesta la presencia de algo que
me lastima, como molesta la presencia de algo que se sabe falso o —en su
caso— la contraposicion de una proposicién con otra que la contradice.



ELYO 61 |§1.8

objeto ocurre a la consciencia ya concebido y la concepcion se
determina por lo que se sabe y lo que se entiende.

Lo que conscientemente se descubre, se in-stituye en lo
inconsciente y, desde ahi, determina (por su re-stitucién) la con-
cepcidn de lo que ocurra en lo sucesivo. La institucién de lo que
se conoce puede darse como un aprendizaje (del entendimiento)
0 como una incorporacion (de la sapiencia). El entendimiento es
el descubrimiento de lo racional [rationalis] de lo objetante, es
el desentrafiamiento de su principio y de su finalidad; es una
consideracion que se puede agotar en lo teorético: pura catego-
rizacion logico-lingiiistica, sin juicio. La sapiencia opera en un
ambito de bastante mas obscuridad, es un descubrimiento que
no se notifica lingtiisticamente a la consciencia, sino que ain en
su conocimiento permanece como sensibilidad, como nocién de
un sentimiento que se relaciona con lo que se apercibe y cuyas
consecuencias aparecen, no tanto como pensamiento, cuanto
como efecto en lo que se concibe o en lo que se piensa, pero
sin manifestarse ella misma {la sapiencia} como tal, sino sélo su
consecuencia. Lo que Yo sé de un objeto no aparece nunca en
la consciencia, a no ser como la manifestacién de esa sapiencia
relativamente a la situaciéon del mundo [de la existencia] en
la que me encuentro. (Todos los caminantes sabemos caminar,
pero pocos entienden el caminar.)

Es decir que, cuando algo se aprende, se desarrolla un entra-
mado conceptual-ligiiistico que permite volver sobre ello inten-
cionalmente porque se ha estatizado como palabra, como frase,
como relaciones de conceptos teoréticos (meramente objetivos,
abandonando el juicio o con un juicio débil) y también permite
entender (aunque sea a grandes rasgos) sus causas y sus efectos.
Lo que se aprende de un objeto es su razén [su ratio] y se puede
hablar de ello [Adyov Suddvan]'. El entendimiento trata de
alcanzar a lo otro tal cual se me manifiesta (en la sensacion y en
la interaccion), sin interés —ni egoista ni altruista— por lo que
ello signifique para mi motivacion, simplemente encontrandolo
como existe, como se siente y se comporta; intenta encontrarse
con la manifestacion del objeto que me toca en su devenir, lo que

1. Se puede “dar palabra”, ex-plicar, poner ante los otros —y ante el yo—
aquello que Me ha convencido de tal verdad; esto es, se puede describir
la situacion que hace necesarias las rationes que supongo o que hace
imposible su negacién.



§1.8| 62 LA SOLEDAD

se asoma de su entidad en su comportamiento en el mundo. El
desciframiento de [el esfuerzo por entender] lo que es enfrente
de mi [lo que me objeta] lo estatiza, pero no en una percepcion:
lo estatiza en una concepcién [en un concepto]. Las concepcio-
nes estaticas, muy por lo general, vienen con las palabras.

La incorporacién, en cambio, lo es del saber, que siempre llega
por la accion. Cada accién que el cuerpo ejecuta conforma al
cuerpo con ella, lo determina de manera tal que el movimiento
que se busca se d¢; el éxito de la accién —su no repulsién— pro-
voca la reiteracion efectiva de eso mismo que se ha hecho antes.
Este ejercicio de lo mismo va modificando las disposiciones
corporales del ente que Soy; es decir que paulatinamente la dis-
posicién al movimiento tal se va incorporando. Si el movimien-
to en primer lugar ha necesitado de la concepcién consciente
para determinar su realizacidn, cuando ya se incorpora [cuando
ya se sabe] el Yo no necesita mas recurrir a la consciencia
para realizarlo [para traerlo a la realidad]. El saber, entonces,
se determina por el movimiento intensivo, aunque siempre
referido a lo allende; los movimientos meramente intensivos
(la digestion, la circulacién) no se pueden conocer, la sapiencia
es de los movimientos que involucran a la motivacién en tanto
que tiende hacia lo ajeno. La sapiencia es —en cada momento—
situacional, pero siempre se refiere a lo que hay que hacer con
relacién al Yo, a como se ha de recibir a determinado objeto, a
cudl es la re-accién que merece su apelacion y a la determina-
ci6én de la manera en la que puedo alcanzar corporalmentelo que
deseo conscientemente; me manifiesta lo que —a partir de lo ya
vivido— se espera que haga tal o cual existente (manifestaciéon
que no aparece entendidamente). El saber, entonces, es siempre
referido al movimiento (la concepciéon de lo que ocurre en la
consciencia es también un movimiento de mi Yo).

La conformacién de la historia se da de forma inconsciente.
La institucion de lo conocido [de lo en la consciencia] es una
asimilacion de lo vivido a lo por vivir; es una inclusion de lo
que me pasa 'y de lo que hago a lo que Soy; de ahi su papel
efectivo en la existencia. Cada momento, cada percepcion,
cada sentimiento estd conformado por la apelaciéon a lo que
Soy, el aprendizaje y la incorporacién instituyen en mi Yo el
entendimiento y la sapiencia de los objetos, y de ahi las nuevas
apelaciones a lo que Soy invocan también esto instituido y lo



ELYO 63 |§1.8

restituyen a la consciencia. La historia se incluye en lo que Soy;
de ahi su determinaciéon de la vivencia. Esta determinacion,
empero, lo es s6lo por su inclusion en lo que Soy; es solamente
la respuesta de la apelacion al Yo la que provoca su efectividad
en la concepcién de lo que ocurre.

No solamente lo histérico es lo que conforma lo que existo
[no sélo Soy lo que se ha instituido] también Soy, desde luego,
lo ya instinto; esto es que, de las disposiciones corporales por
las que tiene que pasar lo sensitivo para existirme, estan las
que me conforman desde el principio, desde la anterioridad de
lo genérico. Lo instituido es historico, lo instinto es innato,
pero esto no quiere decir que la historia no pueda modificar lo
innato. En la actualidad de mi entidad, lo que Soy [el estado
de mi cuerpo] es la unidad de ambas [la confusién —por usar
esta dicotomia— entre lo natural y lo cultural], por lo que
no es posible discernir cualitativamente lo que es instinto de
lo que es instituido: ambos se confunden porque la referencia
fundacional de lo existente es la entidad actual [el presente
del cuerpo] sin distincion de si este estado es transitorio o ha
permanecido o es reciente (todo lo cual sélo se puede discernir
por la memoria consciente [por la re-vivencia objetante]). La
distincién entre estos dos ambitos siempre es a posteriori de la
vivencia, en el discernimiento de lo uno y de lo otro basado en
conjeturas y deducciones, pero no por algo inherente y que los
distinga de por si, sino por la manera en la que se relaciona y
en la que se manifiesta cada uno de los impulsos con lo que se
conoce que se ha vivido, para determinar lo que parece haberse
aprendido y lo que no.

La institucion del entendimiento se da conceptualmente. Es
posible, por lo mismo, que se entienda algo que se escucha o
que se dice sin una comprensién cabal de lo que significa. El
significado siempre apela a la subjetividad ante lo objetante [a
lo que, de lo que me objeta, importa a lo que me sujeta], a los
sentimientos asociados a las percepciones; pero el entendimien-
to, al ser meramente teorético, no necesita comprender la parte
subjetiva. Por lo tanto, es posible entender algo sin comprenderlo
en lo que Soy. El entendimiento que es comprensivo cabalmente
es sblo el que lo es del propio saber y, por su lado, es éste
el Gnico conocimiento que puede decirse filoséfico. Cuando lo
que se descubre es lo que se sabe de la propia vida, de la de



§1.9| 64 LA SOLEDAD

los semejantes y de la de lo ente, es entonces cuando se hace
filosofia. Un entendimiento sin comprension vital de lo que se
entiende es un cadaver que camina.

La historia del Yo, las sensaciones y vivencias que se han
incorporado a lo que Soy, determinan el acercamiento a lo que
aparece en mi experiencia, a lo que me llega por las sensa-
ciones, los sentimientos, las percepciones. No se trata de que
el conocimiento de lo que se me manifiesta en mi existencia
sea intuido y determinado primariamente por el lenguaje, sino
que la concepcion [conceptualizacion] y solidificacion [afirma-
cién, fijacién] que se dan con el lenguaje vienen después, en
el momento en el que se asientan tales concepciones como
experiencias recurrentes. La determinacion lingiiistica de la
experiencia es siempre secundaria, obedece a una experimenta-
cién de la vivencia. Cuando se intelige [cuando se entiende], las
estructuras lingiiisticas de asimilacién de lo en el mundo estan
siempre presentes, pero hay un nivel de determinacién anterior
al entendimiento: que es la concepcidn.

o La operacién de la historia del Yo en la determinacién de la
vivencia corriente [que estd corriendo] se da al nivel de la
concepcién de lo sensitivo como sensacion. Pero, ;cémo se ex-
plica esta determinacién?, ;jcual es el proceso que se da por el
que se encuentra Mi motivacion con lo que existe en el mundo?
;Como se le brinda sentido a eso que es lo que me toca de los
entes otros?

Cuanto se da a mi yo como fuente de experiencia proviene
de los sentidos, proviene del contacto de mi cuerpo con otros,
y de su confusién en lo sensitivo. Lo sensitivo es el origen de
la consciencia [del conocimiento]. En la consciencia s6lo hay
sensaciones. El contacto —que es siempre en lo sensitivo—
con lo otro de Mi es la Unica manera de mi entidad en la
que alcanza a lo otro, y lo hace como sensibilidad, esto es,
como conocimiento (que tiene una cualidad ontolégica distinta
de lo ente: la cualidad de existente). El alcance de lo otro se
da, entonces, solo en la existencia, en el conocimiento, en el
mundo; no es un alcance de su entidad, de su actualidad, de su
realidad. Lo sensitivo es siempre pasado, nunca en acto: En la
consciencia no hay presente; en el cuerpo no hay temporalidad.
Lo otro que me toca es, para poder ser conocido, adecuado a Mi



ELYO 65 |§1.9

sensitividad, es interiorizado como sensacidn, existe por lo que
en mi se mueve a partir de su contacto, pero no por su entidad
como tal [por si mismo ni desde si]. La sensacion, aunque con
origen exterior, es siempre lo interno del contacto.

Hay, entonces, un primer estadio, que es puramente estético,
tal como lo sefala Kant. Pero el segundo estadio, del que nos
habla en la «Logica trascendental», no es —como él pensaba—
puro; pero tampoco es todavia lingiistico. Se trata de lo que
aqui se denominara concepcion; y que es la primaria fundacion
de sentido de toda vivencia.

El encuentro de nosotros con un objeto no se da sélo
como sensitividad extensiva. La mera percepcion sin referencia
subjetiva es un suceso que no puede decir nada; pero ademas,
si Kant bien decia que las intuiciones sin categorias son ciegas,
pues no pueden conformar un objeto’, los objetos conformados,
sin sentido, son insignificantes, son entregados a una sucesiéon
bruta de percepciones y, como en el rio de Heréaclito, quedarian
a la deriva, sin posibilidad de sostenimiento, se derrumbarian
en cuanto apareciesen y, aun con la memoria inmediata como
unificadora, aun pudiendo ser dotadas de un sentido momenta-
neo para esta accion (y solamente esta accion, sin que nada de
lo que ocurre se refiera a algo mas alla de lo que esta pasando
ahora), sdlo sucederia que serian mas grandes los fragmentos

1. «Estas [las categorias] son conceptos de un objeto en general mediante el
cual la intuicion de éste es considerada como determinada en relacion con
una de las funciones légicas del juzgar» — KrV B128. Esta determinacion de
lo intuido [percibido] con relacién a los juicios y sus modalidades logicas
(a saber, de la cantidad (universales, particulares, singulares), de la cualidad
(afirmativos, negativos, infinitos), de la relaciéon (Categéricos, hipotéticos,
disyuntivos) y de la modalidad (problematicos, asertorios, apodicticos),
seglin se establece en la tabla de los juicios que aparece en A70 Bgs)
solo se refieren a la determinacién meramente perceptual de la experiencia.
Como se ve en la tabla misma, estas funciones que se corresponden con
los conceptos puros del entendimiento abarcan sélo la parte trascendental
del conocimiento, la condiciéon de toda experiencia (e incluso de toda
experiencia cognitiva [inteligible]); Kant no se ocupa de mas, para él «la
experiencia es un conocimiento obtenido por medio de percepciones enla-
zadas» (B161), union de la intuicién y del juicio, pero esta intuicion viene
solo de la percepcion y este juicio es sélo logico, los sentimientos parecen
no tener cabida. Pero —coémo se vera infra— los conceptos sélo nacen de
la experiencia, no hay algo tal como un concepto puro; la determinacién
absoluta de la posibilidad de la vivencia no incluye categorias a priori y si,
en cambio, un juicio motivacional, muy anterior al 16gico.



§1.9] 66 LA SOLEDAD

de tiempo, los fragmentos de yo que llegaran al ciego rio insa-
ciable del devenir (algo que, en ultimo término, si pasa con el
conjunto de cada existencia humana y pasara con la existencia
toda de la especie).

Asi, lo que hace que cada accién tenga sentido es su
referencia a la vida de quien la actda, pero no una referencia
a la vida en su acepcién casi logica de lo que vive frente a lo
que no vive, sino a la vida como la entidad que yo Soy, como lo
que me ocurre, como lo que me ha ocurrido y como lo que me
ocurrira; todo tomado desde y a partir de lo que Yo soy (que es,
en la existencia, lo que yo siento). Se trata de lo que me apela
a mi como sintiente (y, posteriormente, como ser deseante). Es
decir, que es el yo-consciente el que da unidad a todo lo que
ocurre, pero es la apelacion de esta unidad al Yo la que funda
el sentido de todo lo existente, de cada accién que en la vida
se comete, de la apelacion al Yo que es cuerpo como el origen
de este otro yo, que es el Gnico yo que se nos manifiesta. Hay,
pues, que aclarar qué es lo que especificamente es apelado en
el Yo y funda el sentido del mundo [de lo que se conoce] y
desde donde lo hace.

Si el conocimiento es lo que permite al Yo realizarse por
medio del movimiento extensivo, entonces la apelacién de lo
percibido se dirige al Yo en tanto que me busco en lo otro
de Mi y lo pretendo alcanzar fisicamente por mi movimiento,
encontrarlo para resolver mi motivacién. La posibilidad y la
pre-vision de lo que voy a hacer es la base fundamental de
[sobre la que se funda] la facultad sensitivo-cognitiva; es decir,
que el conocimiento —y la fundacion por él de la temporali-
dad— responde a la necesidad de encontrarse con lo allende
para mejor conservarse, para poder suplirse con lo otro, pero
también defenderse de ello.

La historia del Yo —como se dijo antes— no estd en la
consciencia como existente; no, por lo menos, en la manera
de recuerdos inteligibles [entendibles], sino en la manera de
sentimientos y pensamientos que son pro-vocados por las per-
cepciones objetivas. Esta provocacion se da siempre y depende
de la historia que haya tenido una similar constitucién objetiva
[la misma objecién] anteriormente. Si antes —por ejemplo—
se ha tenido la vivencia del peligro que representan las ser-
pientes, si se ha sentido miedo cuando se ve una, entonces la



ELYO 67 |§1.9

vista posterior de ésta re-stituird sentimientos y pensamientos
relacionados con el miedo ain cuando, tal vez, no ya el miedo
mismo. No puede hacérsenos manifiesto el proceso por el que
la apelacion restituye lo que restituye; la mayoria de las veces,
cuando nos viene un sentimiento cualquiera de repente, no se
entiende qué es lo que lo hizo aparecer, qué motivo su resti-
tucion y me promete la repeticiéon de la situacion en la que ya
me acompafi6 antes. En cada momento de la existencia hay un
estado del animo con el que se vive, y este estado es, en parte,
determinado extensivamente, por las reacciones intensivas de
lo que nos objeta en la percepcion [en las sensaciones extensi-
vas] y en parte por la manifestacion ex ipse de lo que Soy {como
sensitividad intensiva [sentimientos]}.

Pero una percepcién no ocurre aislada, siempre se da par-
ticipando en una vivencia integra, indivisible como tal; no es
posible escapar de la confusion en la vivencia de lo extensivo
y de lo intensivo; todo aparece, todo ocurre en la existencia,
no hay, en un primer momento, disociaciéon entre lo exterior y
lo interior de la vivencia y esta confusion permanece en lo su-
cesivo porque, ademas de estar en el fundamento (el contacto),
la concomitancia de la objecién de lo ajeno y de la respuesta
de lo que Soy es indistinguible mientras no se conciban ambas
separadamente y aun asi la separacién solo se entenderia, difi-
cilmente se sabria. La asociacion de la vivencia de lo percibido
y la de lo semtimentado es una condicién de la consciencia; en
principio, en el conocimiento es indisoluble lo que se conoce
y quién lo hace: no hay conociente que no conozca a algo y
no hay algo conocido que no conozca nadie. Conocer es esa
estancia sensacional en la que todo lo sentido es originalmente
igual [es igualmente producto de la sensitividad] (s6lo después
—por la interaccién— de descubre la sujecion del yo al Yo).

No es posible, en la vivencia, hacer abstracciéon de una sola
de las constituciones objetivas que se perciben (y no se trata
sélo de las constituciones sélidas', también de todo lo que se

1. Tradicionalmente, casi siempre que se habla de objetos se refiere a lo que se
construye solo con la vista y con el tacto, de tal manera que el olor puede
ser una caracteristica del objeto, pero no se considera como parte del objeto
y los sonidos no son considerados objetos como tales. Hay que recalcar:
cualquier impresidn sensitiva objeta a mi entidad [es objetiva], sin importar
si son perceptivas o sentimentales; lo que conforma a mi consciencia es
todo ello, todo lo que se conoce, todo lo que se vive sin distinguir la solidez:



§1.9| 68 LA SOLEDAD

nos presenta objetante en la experiencia, como temperatura, la
luminosidad, lo que ha pasado recién, etcétera), sino que todo lo
que percibimos restituye —principalmente— sentimientos y, en
algiin momento, pensamientos (pues, como se ha dicho antes,
los pensamientos son sentimientos lingiiistizados, que han sido
sacados de la veleidosa {casi pura} sensacionalidad y fijados en la
estabilidad —y consecuente claridad— de los conceptos). Cual-
quier sentimiento que llegue por la historia, sera subsumido en
la situacién presente, sin entendimiento previo de que se trata
de una restitucion historica, como parte de lo que me pasa (como
parte de las ocurrencias de la consciencia de que se habloé mas
arriba). Se trata de una reaccién instintiva, que ocurre siempre
y que no necesita que se le busque y que —consiguientemente—
tampoco se puede evitar. Empero, aparte de esto, esta lo que
ocurre siempre por referencia al placer y al dolor (es decir, por
referencia al Yo mio méas profundo, al yo que es mi cuerpo);
es decir, una respuesta no ya histdrica, sino inédita ante la
situacioén en tanto que ésta es también inédita’. De tal manera
que, por la totalidad de percepciones definidas que se tenga, asi
mismo se tendra una multiplicidad de sentimientos restituidos
como trasfondo de lo que nos sucede; estas evocaciones se
suman y conforman, en parte, el estado con el que se vive una
experiencia (con el que se experimenta la vida).

Este estado animo de mi existencia, aparte de las restituciones
relacionales de la memoria inconsciente, contiene lo que se
provoca, no ya a partir de lo instituido por la historia, sino
también aquello que resulta de la apelacion directa a Mi entidad,
resultado no de lo que se instituye, sino de lo que la conforma
innatamente como instinto. Son los sentimientos que resultan
de esta situacion en su conjunto, de este ahora de la existencia

el presente acto sensitivo es el que me existe, la presente sensacion es la que
forma el mundo, sin que para eso haya menester estar ahi mas tarde.

. Inevitablemente, cada objecion remite a un sentimiento (e, inclusive —ya
imaginativamente— a un recuerdo) que restituye muy parcialmente la
situacion o situaciones con las que se asocia y, por tanto, el conocimiento
de lo que, efectivamente, significa esta objecion; pero esto no quiere decir
que se crea estar viviendo en el mismo tiempo de antes. El conjunto de
los muy muchos fragmentos restituidos forma un sentido nuevo que puede
atenuar o agravar ciertas objeciones, que puede hacer descubrir un nuevo
sentido, etcétera. Entonces, en tanto que es inédita, toda vivencia merece
una respuesta inédita.

-



ELYO 69 |§1.9

como inédito, y que es lo que supone la efectividad viva de las
sensaciones recientes’. La configuraciéon responsiva innata de
lo humano es la que determina también la manera en la que la
historia se conforma: las disposiciones ya instintas de lo que se
busca y de lo que se huye, previo a todo aprendizaje o incorpo-
racion son las que configuran en primer lugar la vivencia y es
a partir de esta vivencia que se aprende y se incorpora. Asi, es
el sentimiento que se provoca en el juicio original [instintivo]
lo que determina la tendencia motivacional final de toda exis-
tencia. Las repuestas instintas en la corporalidad humana y en
su desarrollo son la base sobre la que lo histérico se cimentara
aunque, por esto mismo, son capaces de modificar el primer
estadio de mi corporalidad (lo que se aprende-incorpora puede,
en su reiteracion, replantear lo instinto). Los juicios primeros de
agrado y de molestia, los que se hacen durante el lento proceso
de formacién de las primeras categorias se refieren al puro pla-
cer; el entendimiento y la sapiencia modifican esta estructura
ingenua en la que solamente se busca lo placentero presente
y se rehuye lo doloroso presente. El conocimiento permite al
Yo salvar el escollo de la presencia y trans-presentarse, y por
lo mismo puede encontrara objetos de motivaciéon mas alla del
ahora, gracias a los conceptos lingiiisticos, racionales.

El més basico de todos los instintos, el que justamente funda
al yo-consciente, el que motiva todo movimiento, y en el que
consiste la cualidad mas entrafiablemente entitativa es el de
permanecer en y extender la entidad. Es esta la Idea del Bien
platénica, el Connatus de Spinoza, la Voluntad de Vivir de
Schopenhauer y se manifiesta en la existencia como la preten-
sion de bien-estar. El ente no tiene mas de si que seguir siendo.
La existencia es un estadio ontologico en la que la entidad
humana —y todo ente animado [todo ente con movimiento]—
supera su entidad, aunque artificialmente; con la consciencia
se trasciende la entidad gracias a la existencia, pero no en la
entidad misma, no en la realidad. El movimiento permite una
mejor conservacion de la entidad y el conocimiento permite un
movimiento certero. El movimiento que es determinado por el

1. Cuando, por ejemplo, un estado general de depresion, de angustia, de
sinsentido, no nos permite encontrar aquella parte agradable de los senti-
mientos que esta en los recuerdos y que no se invoca por ser imposible
que se compaginen.



§1.9] 70 LA SOLEDAD

conocimiento [por la consciencia] s6lo es movimiento extensivo;
el movimiento intensivo se da sin la concurrencia de conoci-
miento alguno, porque se da en el seno de la autosuficiencia. El
movimiento extensivo —y, por ende, la sensibilidad y, por ende,
la consciencia— es una respuesta a la insuficiencia de lo que es
[de lo que Soy] para conservarse y acrecentarse en la entidad.
El desgaste bidtico degenerativo en la muerte es superado con
la reproduccion. Toda la vida no es méas que eso: alimentacion y
trascendencia [realizacion] de lo que Soy. Este instinto basico es
el que ha determinado las configuraciones corporales innatas, y
estas configuraciones son las que han determinado la historia de
la consciencia que se instituye y restituye en cada instante.

Lo que se liga ami en el ahora del sentir provoca una respuesta
directa de lo que Soy, provoca la restitucion de la historia, pero
también provoca una respuesta desde lo que Soy como ente a
lo que Me apela en mi actualidad; provoca sentimientos que en
este sentido son inéditos por cuanto la situacion vivencial es
también inédita. Mi Yo, apelado en su entidad misma, en cada
caso, en cada momento, responde con los juicios capitales
de agrado y molestia; a partir de éstos, todo lo que se sigue
se va difuminando en un plexo de sentimientos que pueden
ser matizados (incluso entre si) de manera que es imposible
encasillarlos todos; pero a su vez el agrado y la molestia no
son sensacionales, sino determinaciones de ello (el placer y el
dolor, por su lado, son determinaciones de la sensitividad). Asi
como el blanco y el negro (la lucidez y la obscuridad) no son
colores propiamente, pero son determinantes de todo color, en
ese mismo sentido el agrado y la molestia determinan a cada
sensacion de las que hay en la existencia. El agrado y la molestia
son, pues, manifestaciones en la existencia de lo que Soy como
entidad y de su motivacion; y son determinantes, por lo tanto,
de que el objeto se manifieste 0 no —y en qué sentido— como
un motivo de mi. Aunque la resolucion de todo movimiento mio
[e]l motivo] sea algo externo, el origen de ese movimiento y de
la determinacién que me tiende a su realizacion [la motivacion]
siempre sera interna, siempre sera desde mi.

La motivacion es el nucleo vital de mi Yo-ente manifestado
a mi existencia por la concepciéon de lo que es como juicio
y también como actitud; manifestacion que me tiende a la
consecucion o a la evasion del motivo. La motivacién responde



ELYO 71 |§1.9

perennemente a la perenne provocacién de la existencia [de
la consciencia].

Es muy importante apuntar, nuevamente, que el sentido se
construye en la accién, en el yo pero no en un yo cognitivo, sino
en un Yo activo [que actia] y que se relaciona con el mundo, no
primordialmente como una existencia contemplativa, sino que,
en el principio y en el fondo de todo esta siempre el {hecho de}
ser viviente, que sufre y que goza, que se duele y que se place
y, sobre todo que busca y huye siempre queriendo conservar su
vida como disfrutable, como vivible.

El sentido, pues, de cada accién, de cada experiencia se
juega en el ambito de la responsabilidad por el ser propio.
Cada actitud, cada momento se juega en al ambito del yo como
afirmacion de mi mismo, como afirmacién de lo que en este
momento Soy, como encuentro con lo que me alcanza, pero sin
tenerme yo como centro de lo que ocurre, sino como una parte
de eso, como algo que estd en un campo practico, en donde no
soy mas que alguien que participa, en donde lo mas importante
de la accién es lo demas (son los inmuebles, los arboles, los
ruidos, las personas que estan cerca de mi) y en la que mi yo-
consciente es simplemente la unidad de sentido, pero la unidad
de sentido de todo lo existente, lo que me permite descubrir a
los arboles como arboles, a los hombres como depredadores de
arboles, a los ruidos como cantos de pajaros, etcétera. No es po-
co, entonces, el papel que tiene la consciencia frente al mundo:
darle sentido, y existencia; aunque nunca su entidad. El hecho
de darle sentido no quiere decir que se esta por sobre la realidad,
sino que simplemente se la vuelve vivible (se la vuelve mundo),
simplemente la hace inteligible [entendible], interpretable. Pero
la entidad que Soy, la soy en un ambito distinto del mundo este,
la soy en el ambito de lo que se hace presente, de lo que es siem-
pre; la existencia tiene mucho menos peso ontolégico. Empero
nunca hay que olvidar que, aunque subsidiario de lo entitativo,
lo que le da unidad y sentido a este momento es la unidad de la
consciencia inmediatamente preyectiva y proyectiva de manera
consciente (en el yo), y que esta accion se inserta en una vida,
que tiene un mundo y, con él, un sentido (un desde donde y un
hacia dénde) por la memoria corporal [por la historia] y por
la apelacién —de manera inconsciente— a la motivacién, y que
esa accién busca siempre un bienestar.



§1.10| 72 LA SOLEDAD

Las vivencias de la existencia no carecen de sentido, pero
tampoco adquieren un sentido desde si; el sentido que tenga ca-
da momento para mi depende por completo de la determinacion
de las categorias logicas y vivenciales en la concepcion.

La concepcion de la existencia

§ 10 Asi pues, aunque en la existencia-consciencia todo sea ad-
venimiento, devenir incesante, este devenir tiene un senti-
do porque apela en cada momento a la entidad que Soy, y por-
que esa entidad, que tiene una constitucion histérica, es la que
esta arraigada en la realidad. Pero el sentido sélo lo es para la
consciencia [sélo en la existencia se encuentra un sentido]; a
pesar de esto, ;por qué es sostenible —si lo fuera— un discurso
en el que se hable del sentido de la realidad y no sélo del senti-
do del mundo? Si las categorias son, como dice Kant, impuestas
a priori por el entendimiento, ;cémo es posible la ciencia pura
de la naturaleza? ;Cual es el origen de las categorias?

Las categorias —para usar la terminologia kantiana— de-
terminan en cada momento cada experiencia, literalmente la
conciben y la traen a la existencia. Lo que se nos manifiesta
por los sentidos en el campo de lo meramente estético deviene
consciente porque todo lo sensitivo viene a apelar al Yo, y en esta
apelacion es en donde se construye el sentido de consciencia. Si
las categorias son trascendentes es porque su estructura perma-
nece aquende la consciencia y la funda en tanto que determina
la interpretacion de lo sensitivo. La instancia de la que depende
la existencia que soy es la entidad que Soy [la instancia de la
que depende la consciencia que soy es el cuerpo que Soy].

Las experiencias, en tanto ya-experimentadas [en tanto ya-
concebidas] existen inmediatamente en la consciencia, pero esta
inmediatez s6lo quiere decir que ambas (las experiencias ya-
concebidas y la consciencia) se identifican. La mediacién entre
la realidad y la consciencia no ocurre —ni podria ocurrir— en la
propia consciencia (puesto que una mediaciéon desde si y para
si impide la distancia y fuerza la identidad). Los que afirman
que hay una mediacion entre la consciencia y la consciencia
determinada por la misma consciencia (a través del lenguaje o
de otras estructuras cognitivas cualesquiera) tratando de deses-
timar el acceso inmediato a lo que se conoce no tienen claridad



ELYO 73 | §1.10

en lo que afirman, porque arraigan la distincion en la identidad,;
les parece que la hipotética divisibilidad infinita del tiempo
es suficiente para postular en ella el momento que distinga
lo todavia no interpretado y lo ya interpretado del mundo; la
dialéctica hegeliana del sujeto no aporta ninguna clave para
descifrar la existencia. La mediacion entre lo sensitivo y el mun-
do se da previo a la constitucion en el ambito de lo conocido: se
da directamente en el cuerpo, y desde ahi es primero concebida
por Mi y luego es que ocurre en mi consciencia.

Lo que hay en primer lugar es el con-tacto de mi cuerpo con
un ente, pero el contacto no es simplemente un acercamiento
de cualquier tipo con lo que es ademas de Mi, sino una forma
muy especifica de acercamiento: el contacto esti condicionado
por la capacidad sensible del propio cuerpo, por la receptividad
de los sentidos. A partir de aqui se puede concebir la sensacion.
Primero es lo sensitivo: la capacidad receptiva de mis sentidos
en su actualidad; después, lo sensacional: lo sensitivo en tanto
que existente, ya concebido. Es decir que la sensacion nunca
es pura; la sensacion se concibe como ya mediada porque sélo
se da en la consciencia (no hay sensaciones inconscientes, pero
tampoco hay, en la consciencia, sensaciones sin concepcion [sin
concepto], como se explicara infra). Es decir que por el con-tacto
franco de algin ente con Migo, con mi cuerpo en tanto capaz de
receptividad [en tanto adecuado® a alguno de mis sentidos], se
concibe” la sensacién que ocurre a la consciencia.

Es en esta concepcion en la que se dan las determinaciones
cognitivas que se encuentran a priorien el cuerpo que Soy, es en
donde ocurre la categorizaciéon de lo contactado en un sentido
logico (cercano aqui al kantiano), pero también la categorizacion
en un sentido vivencial (en un sentido que se refiere [que hace
referencia] al nicleo vital del ente que Soy); cuando se hable
del primer sentido se conservara el término de categorias
mientras que cuando se hable del segundo se usara el de juicio.
Asi pues, lo que ocurre en la existencia esta ya-categorizado y
ya-juzgado; es decir, que estd ya-concebido* (el entendimiento de

1. Esta concepcién (tomada —a grandes rasgos— en su acepcion de «2. comen-
zar a sentir alguna pasion o afecto» y de «4. Formar idea, hacer concepto
de algo» (cfr. Diccionario de la Lengua Espafiola, RA.E., 22* edicion)) es
la que le ocurre en la consciencia. Empero, no hay que confundirlas {la
consciencia y la concepcion}; es la entidad-cuerpo la que concibe a la



§1.10| 74 LA SOLEDAD

esta vivencia vendria después). La consciencia no tiene, por lo
tanto, acceso a la sensacién pura, sin la mediacion de la con-
cepcidn, sino sélo como ya-concebida (es decir, como vivencia).
Asi, la consciencia si tiene un acceso inmediato a si misma (es
decir, se vive); pero no tiene acceso al con-tacto, sino mediado
por la concepcidn; la concepcidn, a su vez, no tiene un acceso a
la realidad, sino en tanto adecuada a la receptividad del Yo.

En la concepcién [en el nivel conceptual] se categoriza y se
Jjuzga a lo sensitivo'. Esta concepcion se da en el cuerpo de tal
manera que, ciertamente, toda la forma (lo categorial) y todo el
sentido (lo judicial) de la vivencia son originados en ella y todo
lo que ocurre a la existencia lo hace conforme a esto. Pero esto
no quiere decir que se trate de una vuelta al planteamiento mo-
derno en el que el yo se mantenia como un substrato absoluto
en el que se discernia toda la forma y todo el fundamento del
fendémeno; y en el que llegaba a ser fundamento de si mismo.
Una vez mas, esto no se niega, o mas bien sélo se acepta en
un sentido: el Yo como entidad es fundamento absoluto del yo
como existencia (y, por lo tanto, la consciencia no se funda a
si misma). Pero el Yo que es cuerpo tiene su fundamento en
la realidad. Es por esto que no se puede decir que el yo que
es consciencia es independiente de lo real, pues si bien es por
completo producto del Yo, este Yo, que necesariamente esta
arraigado en lo real, los liga ineludiblemente (aunque, como tal,
el yo que existe no tenga contacto con lo real externo).

Esto quiere decir que las categorias y los juicios en los que
se funda la concepcién de lo existente, del fenémeno todo, de-
terminan a cada vivencia, le brindan la forma y el sentido. Pero
estas categorias y esta judicatura determinan de esta manera la
concepcién de lo que hay en la consciencia porque forman parte
del ente que Soy, del cuerpo que me constituye. El cuerpo, sin

existencia-consciencia. A la consciencia le ocurre existir, mientras que el
cuerpo (que es) concibe esta consciencia.

. Cuando se hable de “lo sensitivo” en su denominacion genérica se referira a
la entidad contactada, en cuanto adecuada a los sentidos, no a la sensacién
(pues ésta sdlo ocurre en la consciencia); “lo sensitivo” es, entonces, el
contacto sensitivo [el contacto franco con los érganos sensoriales capaces]
a partir del cual la sensacion es concebida. Se usa esta expresion a falta de
palabra mas adecuada, y con el riesgo que se sigue de usar una misma raiz
semantica para designar dos cosas distintas.

-



ELYO 75 | §1.10

embargo, no es una substancia ni es inmutable; es claro que las
categorias y la judicatura que tenemos ahora (y que es también
apelada perennemente por la consciencia) no son las mismas
que tuvimos hace tiempo (hace varios aflos, pero también hace
unas horas). Es claro, en primer lugar, que no son innatas,
que un bebé no nace con la gama de conceptos (ni logicos ni
vivenciales) de los que va disponiendo al pasar el tiempo, sino
que esos conceptos son incorporados y van llegando a formar
parte del ente que Soy conforme los ejerzo.

A este respecto, en Sobre la cuadruple raiz del Principio de
Razon Suficiente, Schopenhauer pretende demostrar que todas
las categorias kantianas pueden reducirse a un solo Principio (el
de Razén Suficiente) como producto suyo. Ahi se encuentra una
muestra de como se conforman las categorias logicas a partir
de la vivencia y de la experiencia en la que el cuerpo va descu-
briendo como es que se relaciona lo sensitivo con las acciones
(que mayormente tienen motivo en la consciencia) y, partiendo
de eso, la relacion de las sensaciones entre si. Ahi también se
refiere a varios ejemplos; algunos notables, por ilustrativos, son
los que hablan de ciegos de nacimiento que han recuperado la
vista tras una operacion:

Nevertheless this schooling can be much more clearly verified
in the case of those who are born blind and have undergone an
operation late in life; for they are able to give an account of their
observations. Cheselden’s blind man became famous (the original
account of him appears in Vol. 35 of the Philosophical Transactions),
and there have since been repeated instances of this. It is always
confirmed that those obtaining the use of their eyes in life certainly
see light, colors ands outlines immediately after the operation, but
yet have no objective perception of things; for their understanding
must first learn to apply its casual law to the data that are new
to it and to the changes thereof. When Cheselden’s blind man for
the first time saw his room with its different objects, he did not
distinguish anything, but had only a general impression as of a
totality consisting of a single piece which he took to be an smooth
surface of different colours. It never occurred to him to recognize
separate things lying behind one another at different distances.
With the blind who have thus obtained their sight the sense of
touch to which things are already familiar must first make them
acquainted with the sense of vision, must present an introduce



§1.10| 76 LA SOLEDAD

them, so to speak. To begin with, some people have absolutely no
capacity for judging distances, but grasp at everything.*

Estos testimonios no hacen sino permitir conocer la manera
en la que se van desarrollando categorias que no se poseian
(gracias a que su desarrollo sucede en personas que pueden
expresar lo que les pasa); pero, mas que eso, como el cuerpo
va habitando [como se va habituando a] la realidad que tiene
enfrente a partir de lo que le pasa, de lo que hace. Pero ni
aun el Principio de Razon Suficiente schopenhaueriano es a
priori [previo a toda experiencia], sino que es aprendido en su
ejercicio. Una reformulacién del tal principio es “todo tiene un
fundamento”; la razén [ratio], como tal, no es una facultad, sino
que es el descubrimiento de los principios y los fines de lo que
se nos aparece, es alcanzar lo que nos objeta en lo que ha sido
antes y lo que serd mas tarde; encontrar qué es lo que los ha
movido a su actualidad y a doénde llegaran luego; es, en fin,
especular al mundo. El que todo se halle fundamentado no es
algo que se tenga a priori, como una ley que el entendimiento
aplique a lo que le enfrenta, sino que es la patencia misma del
mundo, lo cual es muy evidente sobre todo en los nifios (y, mas
todavia, en los planos en lo que no se han ejercitado demasiado);
que todo tenga un por qué es algo que se aprende del mundo

1. «Sin embargo este aprendizaje puede ser verificado mucho mas claramente
en el caso de aquellos que nacen ciegos y han sufrido una operacién
después; pues ellos son capaces de dar cuenta de sus observaciones. El
hombre ciego de Cheselden se hizo famoso (el informe original sobre él
aparece en el Vol. 35 de las Philosophical Transactions), y desde entonces
se han repetido los casos de esto. Siempre se ha confirmado que, los que
llegan al uso de sus ojos ya nacidos, ciertamente ven la luz, los colores
y los contornos inmediatamente después de la operacion, pero no tienen
todavia una percepcion objetiva de las cosas; pues su entendimiento debe
primero aprender a aplicar su ley de la causalidad a los datos nuevos para
€l y a los cambios en ellos. Cuando el hombre ciego de Cheselden vio su
habitacién por primera vez, con sus diferentes objetos, no distinguia nada,
sino que sélo tenia una impresion general como una totalidad consistente
en una sola pieza que le parecié ser una superficie lisa de distintos colores.
Nunca le ocurrié reconocer cosas separadas yaciendo las unas detras de las
otras a distancias diferentes. Con los ciegos que asi han obtenido la vista
el sentido del tacto, al cual las cosas le son ya familiares, debe primero
hacerlas conocidas al sentido de la vista, debe presentarselas, por asi
decirlo. Al principio, mucha gente no tiene ninguna capacidad para juzgar
las distancias, sino que se asen a todo.» — Schopenhauer, Arthur. On The
Fourfold Root of the Principle of Sufficient Reason. IV, §21. pp. 105-106.



ELYO 77 | §1.10

en cada instante. La magia y la libertad (como conceptos) se
manifiestan contrarias a tal principio y son determinaciones
humanas de lo inexpugnable: la racionalidad del mundo [el que
todo tenga una causa que obedezca a la naturaleza misma de
lo que es] se da facticamente, como lo contenido patentemente
en la vivencia, y asi mismo lo irracional [lo que se halla para el
cognoscente desfundado]. Ambas {la racionalidad y la irraciona-
lidad} se muestran. La intuicién humana no impone al mundo su
racionalidad antes de aprenderla-incorporarla de él mismo.

Tal entendimiento de la causalidad no puede ser a priori si,
como ¢l mismo dice, “su entendimiento debe primero aprender
a aplicar su ley de la causalidad a los datos nuevos para él y a
los cambios en ellos”. Pero el reclamo no es porque se establezca
que la ley de causalidad (una de las raices del Principio de Razén
Suficiente) no se aplique perfectamente, esto es, que no se en-
cuentre desde el principio y a priori la capacidad de establecer
la causalidad particular o situacional en cuanto se presenta, sin
la necesidad de que halla un aprendizaje de como se dan éstos
en el mundo. El reclamo es que precisamente es en el mundo
en el que se manifiesta la tal causalidad (y, en general, la razén
suficiente) y que, por principio, en determinando las causas
se aprende la causalidad como concepto ;Cuél es, entonces, el
fundamento de la necesidad aprioristica del tal Principio? No
s6lo es que se estaria cayendo en un tipo de redundancia que el
mismo Schopenhauer denunciaba’, sino que no hay tal principio

1. «Eliminemos del mundo por un momento a todos los seres cognoscentes,
dejando tan sélo a todos los seres inorganicos y a la naturaleza vegetal.
La roca, el arbol y el arroyo siguen ahi bajo el cielo azul: el sol, la luna
y las estrellas iluminan este mundo, como antes [...]. Pero introduzcamos
finalmente a un ser capaz de conocer. Ahora este mundo se representa otra
vez'y se repite dentro del mismo exactamente tal como era antes afuera. Al
primer mundo se afiade ahora un segundo mundo que, aunque plenamente
separado de aquél se le asemeja por completo. [...] Yo pienso que todo esto,
considerado con detenimiento, resulta bastante absurdo [...]» — El mundo
como voluntad y representaciéon. Vol II: 1, 1. p. 11.

Asi mismo, siendo que hay una ley de causalidad que se manifiesta
y se descifra (se aprende, vale decir) de la interacciéon con lo sensitivo
mismo, suponer una segunda a priori que determina el descubrimiento
de la primera es algo absurdo. La capacidad del aprendizaje-incorporacién
de lo del mundo [de la asimilacion [asemejamiento] de lo que el mundo
es para preverlo] es lo inico que necesita ser explicado, y con esto se
explica también el Principio de Razon suficiente del ser, del conocer y de la
voluntad (que, dicho sea de paso, es ésta la raiz mas desatendida por el tal



§1.10| 78 LA SOLEDAD

que se aplica a priori a todo cuanto existe y que preceda a toda
experiencia; en efecto, tal principio también es aprendido como
una ley de la naturaleza, i. e., a posteriori y en la vivencia misma
de lo que el mundo es. Ahora bien, si lo que se entiende por
el Principio de Razén Suficiente es la facultad para investigar
lo que precede (temporal u ontolégicamente) a cada cosa que
existe, entonces se tratard aqui sobre éste mismo como las
capacidades pre- y pro-yectivas y, racionalmente [en tanto que
se aplica al razonamiento], como la concepcion especulativa.

En Kant, las categorias no son las que determinan lo que en
la existencia acaece (no regulan las leyes de la naturaleza), sino
que son simplemente la fuente que asegura el conocimiento. La
manera mas sintética de exposiciéon de los Prolegémenos hace
que sea mas facil de tratar ahi la descripcién kantiana:

Naturaleza es la existencia de las cosas, en tanto que esta existencia
esta determinada segin leyes universales [...]. Mi entendimiento
y las condiciones, sélo bajo la cuales él puede conectar las deter-
minaciones de las cosas en la existencia de éstas, no prescriben
regla alguna a las cosas mismas; éstas no se rigen por mi en-
tendimiento, sino que mi entendimiento deberia regirse por ellas;
por tanto deberian serme dadas previamente, para tomar de ellas
estas determinaciones [las de la naturaleza], pero entonces no
serian conocidas a priori. También a posteriori seria imposible tal
conocimiento de la naturaleza de las cosas en si mismas. Pues si
la experiencia ha de enseflarme leyes a las cuales esta sometida la
existencia de las cosas, estas leyes, en la medida en que conciernen
a cosas en si mismas, deberian corresponderles necesariamente a
éstas también fuera de mi experiencia. Ahora bien, la experiencia
me ensefa, ciertamente, lo que existe, y como existe, pero nunca
me ensefia que ello deba ser necesariamente asi y no de otro
modo. Por consiguiente, nunca puede ensefiar la naturaleza de
las cosas mismas.’

La problematica que Kant plantea aqui es la aprioridad del
conocimiento de la naturaleza y de como esta sometida a leyes.

principio; es decir, el tipo de objeto en el que menos se aplica la inquisicion
sobre su razon suficiente).

1. Kant, Immanuel. Prolegémenos a toda metafisica futura que haya de poder
presentarse como ciencia. §14, p. 294. Nota: la paginacion corresponde a la
ediciéon de las obras completas de Kant de la Real Academia Prusiana de
las Ciencias (Berlin, 1911) y que aparece al margen de la edicién indicada
en la “Bibliografia”.



ELYO 79 | §1.10

Si tales leyes se buscaran en la naturaleza de las cosas fuera del
entendimiento no serian a priori y, por lo tanto, no satisfarian
la condicién —que Kant supone tal— de la ciencia pura de la
naturaleza. Entonces, hay que tomar otra ascepcién: «la natu-
raleza, pues, considerada materialiter, es el conjunto de todos los
objetos de la experiencia»*. Ahora bien, ya que

[...] nunca podemos saber a prioria qué leyes estan sometidos ellos
[los objetos] en si mismos, sin referencia a una experiencia posible,
nunca podremos estudiar a priorila naturaleza de las cosas de otro
modo sino investigando las condiciones y las leyes universales
(aunque subjetivas), solo bajo las cuales es posible tal conocimien-
to como experiencia (segtin la mera forma), y determinando segiin
ello la posibilidad de los objetos de la experiencia [...]?

Toca, pues, investigar cuéles son los principios del conocimien-
to de toda la experiencia, lo que acontece siempre en todo
objeto (ya de la intuicidn externa, ya de la interna). Y es por ese
camino que se llega a las categorias.

Y, sin embargo, todas estas categorias cumplen lo que Kant
ha dicho mas arriba, que “nunca se me ensefia que ello deba ser
necesariamente asi y no de otro modo”, pues, ;qué hace que la
cantidad (unidad-pluralidad-totalidad) o la cualidad (realidad-
negacion-limitacién) o la relacién (sustancia-causa-comunidad)
o la modalidad (posibilidad-existencia-necesidad) deban prece-
der a toda experiencia? Sabemos, en efecto, que cualquier cosa
que se presente en la experiencia debe estar determinada por
algo asi, pero, ;a caso precede este conocimiento a todas, a la
primera experiencia de la vida? No es asi, no hay nada que
realmente diferencie a estos conceptos de otros como el de la
impenetrabilidad de los cuerpos como no sea el que éste tltimo
se refiere a un campo particular de objetos® y, sin embargo,

1. Ibidem, §16, p. 295.

2. Ibidem, §17, p. 297.

3. «Hay empero en ella muchas cosas que no son completamente puras e
independientes de fuentes empiricas: como en concepto de movimiento, el
de impenetrabilidad (sobre el que se basa el concepto empirico de materia),
el de inercia y otros [...]. Pero, entre los principios de aquella fisica general
hay algunos que poseen realmente la universalidad que nosotros exigimos,
como la proposicion: que la sustancia permanece y perdura; que todo lo que
ocurre estd siempre determinado previamente por una causa segun leyes
constantes, etc.» — Ibidem. §15, 295.



§1.10| 80 LA SOLEDAD

;qué es lo que hace verdaderamente distintos a estos conceptos
puros del de la de impenetrabilidad?, ;no sabemos acaso, previo
a toda experiencia, que cualquier cosa que se nos presente es
impenetrable?

Todo lo que se tiene es la evidencia de que nunca han dejado
de ocurrir, de que siempre se dan, si se quiere, la de que son
condicién de la experiencia (aunque no se acepta ni se refuta
que sean las propiedades que Kant enumera, pues no es éste el
tema que se trata) y, sin embargo, ;estas condiciones son con-
ceptuales? Si esto es asi, implicaria que no haya la posibilidad
de vivir algo si no es con el conocimiento de estas categorias,
con la posesion de este concepto, pero no es asi. Kant se olvida
de la infancia y de la idiotez, del deseo y de la repulsion, y de las
experiencias salvajes. Las condiciones de la experiencia subjetiva
son, antes bien, las condiciones de la sensitividad, aquellas que
determinan como se da el acto sensitivo, que es el que funda
toda la experiencia; la conceptualizaciéon de esas condiciones se
da después, con su descubrimiento. El poder pensar a priori la
experiencia por venir ahora no significa que tal pensamiento
sea absolutamente antes de toda experiencia. Lo sensitivo,
mezcla de la cualidad adecuada de lo que me contacta y de la
condicionalidad de mi sensitividad, es el material con el que
se funda mi consciencia: es ahi en donde se me da todo lo
dable. La confusion del contacto no permite discernir, desde si,
lo que es de uno y lo que es de otro; pero la condicionalidad
sensitiva es ineludible, en tanto que la cualidad de lo objetante
es variable, aunque si hubiera una cualidad invariable no se
podria determinar por ella. Las “conceptos puros” kantianos,
pues, son en la experiencia y en ella se descubren, pero sélo
después de descubrirse se conceptualizan [se conciben]; lo cual
no obsta para seguir suponiendo que no son propios de la cosa
en si, sino que convienen a la condicién de la existencia [al
acto sensitivo], aunque tampoco se puede negar lo contrario
(a saber, que pertenezcan invariablemente a la cualidad de lo
objetante). De otro lado, en esta investigacion no son las doce
categorias kantianas las Unicas que se consideran tales, también
todas aquellas que se sepan, esto es, que se incorporen

No hace falta suponer que haya ninguna cosa puramente inte-
lectual, més all4 de la sensibilidad, para explicar la inteligencia.
Se trata, antes bien, del aprendizaje de lo que el mundo es, de



ELYO 81 |§1.11

emular en lo que Soy lo que del mundo se me ha manifestado.
Incorporar quiere decir introducir en la propia entidad lo que
me ha pasado para entender lo que me pasara; esto es, hacer
de mi el movimiento que es del mundo. No es que a priori se
determine como se entiende, ni atn la objetividad en general,
es que la objetividad se me ensefia y Yo, asimilandome a ella, la
entiendo, la descubro en su sentido porque concibo en lo que
me toca lo que le sigue y de lo que se sigue.

Las categorias, pues, son incorporadasy, por lo mismo, mu- ;, §
tables. La incorporaciéon se da por la historia que, de tan
cotidiana, se convierte en habitual. Que las categorias y la judi-
catura son mutables es evidente, no sélo por la experiencia de
cada quien’, sino también porque de otro modo la locura y la
demencia simplemente serian imposibles. No habria posibilidad
de que alguien alterase su personalidad al grado de encontrar
un sentido y una légica sui generis. En la locura la concepcién
que ocurre en la existencia obedece a una configuracion que no
es compartida por nadie mas, y que no se da mas que en la per-
sona que la concibe; pero no por ello deja de concebir las sensa-
ciones (de lo contrario seria, mas que un demente, un bruto). La
locura no consiste dejar de concebir el mundo, sino en conce-
birlo de una manera que no sigue una légica que los demas pue-
dan entender e incluso con una légica inestable. Pero si esto es
posible es porque, al momento de la concepcién [conceptuali-
zacion] en la existencia de lo sensitivo, el Yo responde desde su
entidad en donde lo incorporado ha determinado una distorsion
respecto de lo comun, de lo que en la mayoria ocurre. Se trata,
simplemente, de concebir el mundo de manera diferente, lo que
imposibilita la comprensién de los dementes, su inclusién en el
ambito del comun. Lo cual no quiere decir —no ontolégicamen-
te— que el cuerdo (que esti, mayormente, conforme con los de-
mas) esté més cerca de lo real en su existencia; la distincion on-
tologica de lo ente y lo existente [de lo actual y de lo conocido]
no es remontable por la propia consciencia, ni de ninguna otra
manera.

1. Baste para esto, si se quiere, recordar cada uno la manera en la que concebia
el mundo en la infancia o ver como lo hace alguien, ahora y después de un
tiempo, en la misma situaciéon. Simplemente porque opera de una manera
distinta y su conformacion histérica varia.



§1.11| 82 LA SOLEDAD

Pero la incorporacion de las categorias no puede llegar de la
nada, sino que llega del ejercicio. La categorizacion del mundo
viene del ejercicio de las categorias en el acto. En la accién, el
ente que Soy incide francamente en la realidad y se interpelan
{el Yo y el ente otro}, de tal manera que la motivacién en
la entidad, manifestada en la consciencia [sentimentalmente]
como deseo, mueve al cuerpo que Soy hacia su realizacién [su
conversion en real]. Es el éxito o el fracaso de este movimiento el
que provoca su reintento, si es exitoso para reencontrarse con
lo deseado y si es fracasado para encontrar otro movimiento
por el que si satisfaga ese deseo (a menos que la desproporcién
entre el nivel del deseo y la cualidad del fracaso sea tal que
provoque un desistimiento). El éxito, aunado para siempre (en
este nivel basico) al sentimiento de satisfaccion, es incorporado;
pero también lo es el fracaso y cada uno de los movimientos que
se ha efectuado en el intento de conseguir mi motivo; todo esto
{la incorporacién}, sin embargo, de una manera efimera. Lo que
determina su mayor o menor efectividad [incidencia efectival
en la concepcién del mundo es el constante ejercicio de ese
movimiento. Es claro que el movimiento que ha llevado al éxito
es el que se buscara ejercer repetidamente. La concepcion es
también un movimiento en la que lo sensitivo se convierte en
sensible y forma asi un mundo. Cuando uno se mueve hacia lo
real, lo real se enseria; cuando se intenta consumar un deseo, se
descubre lo que la realidad permite, y como lo permite: se van
formando las categorias a partir de la funcionalidad, de la falibi-
lidad e infalibilidad que se revelen en cada caso. Las categorias
nacen siempre como movimientos conceptivos individuales
(casuales o conjeturados) a posteriori, pero el ejercicio de ellos
—por su infalibilidad para la satisfaccion, para la consecucién
de lo deseado— los incorpora mas firmemente, asi cuando se
trate de un movimiento intensivo, como cuando se trate de
un movimiento extensivo’; de esta in-stitucion en el cuerpo

1. En el primer caso —el del movimiento intensivo, que es el que estamos
tratando— se trata de su incorporacién como conceptos, como juicios y
categorias (también fobias, filias...). En el segundo —el del movimiento
extensivo— se trata de su incorporacién como movimientos inconscientes
(el movimiento del caminar para todos los caminantes; el de tallar la piedra
para un escultor experimentado, el de limpiar un pescado para un cocinero
en las mismas circunstancias, etcétera), de un movimiento casi reflejo ante
determinadas circunstancias.



ELYO 83 | §1.11

[incorpoiracion] viene, posteriormente, su condicién a priori.
Cuando un recién nacido intenta alcanzar alguna cosa que se le
presenta y trata de llegar a ella, el movimiento que se practica
primero es estirar la mano, pero sélo alcanza a tocarla, no ha
llegar a ella; el movimiento de su perspectiva visual respecto
del objeto, el cambio de tamario de algunas cosas mientras que
otras permanecen o varian muy poco, el que una se mueva
mientras las otras no, el que la sensacién tal acompaiie siempre
a la imagen de la mano sobre la cosa, el que la sensacién
motriz acomparfia a la visién del movimiento, etcétera. Todas
esas y otras innumerables condiciones y coincidencias que se
dan en la inter-accién del cuerpo con el mundo van poniendo
de manifiesto las categorias que inciden luego en la concepcién
de lo sensitivo, en la formacién de un mundo que incluya ya el
sentido que ahora se ejerce titubeante y a posteriori.

Las categorias se forman dentro del cuerpo vy, a partir de ahi,
determinan a priori la concepcion del mundo [de la existencia
| del conocimiento]. Pero esto significa que, mas alla de que la
concepcién del mundo se determine por lo que ha sido incorpo-
rado, hay algo todavia anterior que determina las condiciones
de incorporacién de las categorias. El movimiento del cuerpo
en el mundo interpela a la realidad, y ésta se ensefia y llega
hasta nosotros (aunque siempre limitada por nuestra capacidad
sensitiva); entonces, las categorias, siendo impuestas a nuestra
experiencia, son también incorporadas de manera que responden
a la manifestacién de lo real a nuestras capacidades sensitivas.
Son un saber que responde a la inter-accion, que responde a la
manera en la que mas directamente se con-tacta lo real.

El caso de las categorias logicas es particular. Se ha dicho que
la incorporacién de las categorias depende de su infalibilidad
y ésta se determina en la historia de cada cuerpo, de cada
ente; en este tenor, las categorias logicas ocupan un lugar
privilegiado, pues son absolutamente infalibles, es decir, que
siempre funcionan, que nunca fallan cuando se determina con
ellas lo sensitivo (siempre se wverifican). El Yo las incorpora
y en delante determina con ellas a priori cada uno de las
concepciones que parten de lo sensitivo; pero su incorporacion
viene de ese contacto pre-categorial con lo sensitivo, en el que
las categorias son descubiertas e instituidas en mi entidad. La
trascendentalidad de estas categorias reside entonces en que



§1.11| 84 LA SOLEDAD

siempre se manifiestan en la existencia, siempre se dan con
cada acto sensitivo. Alguna ocasion en la que no funcionasen,
en la que fallase su aplicacion traeria un cuestionamiento sobre
su verdad y un intento por encontrar la manera en la que se
dio, en la que se ensefi6 verdaderamente lo real. Pero no es asi,
de tal manera que las categorias 16gicas son constantes, son
inmutables, aunque no como creia Kant, por ser pertenecientes
a un sujeto trascendental (porque un recién nacido no las tiene),
sino porque su origen (i. e., el contacto de lo sensitivo con lo
real) es trascendente y fundamental de toda subjetividad. Esto
significa que las categorias corresponden a lo que se muestra
en la realidad; de lo contrario no se explica como puede
haber una incidencia efectiva del acto corporal que proviene del
conocimiento (basado en un mundo asi categorizado) sobre lo
real [no se explica como puede haber una incidencia en lo nou-
ménico por parte de un movimiento basado en lo fenoménico
| no se explica la aplicacién efectiva de la ciencia pura de la
naturaleza]. Todo fracaso se da por una falta de correspondencia
entre lo que es y lo que se conoce (entre la realidad y el mundo);
la infalibilidad de las categorias logicas (su trascendentalidad
intersubjetiva, intercultural, interhistérica) implica que no pue-
den provenir de suposiciones, sino que tienen que corresponder
alo en que la realidad funciona.

Las categorias que no son asi logico-trascendentales son,
sin embargo, igualmente incorporadas, de manera que también
se saben y, por lo tanto, también son determinantes a priori
del mundo (de cada mundo de cada quien). Pero estas otras
categorias no dependen de algo que es historicamente trascen-
dental, sino de algo historicamente particular (aunque esta par-
ticularidad historica comprenda a una mayoria de individuos).
Esto no quiere decir que lo que se sabe de esta manera sea
correspondiente a la realidad o no lo sea; la sapiencia proviene
igualmente de la interaccién del Yo con la realidad, en la que los
su-puestos son funcionales o no, pero el que hayan funcionado
no garantiza su correccion absoluta, sino s6lo relativa al acto
concreto en el que funciond.

La mutabilidad de las categorias es posible porque el cuerpo
actiia permanentemente y los saberes se van diluyendo entre la
mar de nuevos movimientos. Las categorias 16gicas son ejerci-
das a cada momento, en cada experiencia, en cada percepcién;



ELYO 85 | §1.11

eso las refuerza y las convierte en indubitables, no se permite
que se difuminen ni que se desvanezcan en la nada del olvido,
su ejercicio permanente es el que no lo permite. Todas las
otras podrian no ser ejercidas (no con tanta frecuencia, por
lo menos), aunque correspondiesen a lo real, o serlo (aunque
no tan constantemente) aunque no correspondiesen (pero si
tendrian que ser adecuadas a la parcialidad mundana en la que
se desenvuelve el Yo que las dicta). Esto es, en cada nuevo
ejercicio de cada categoria —dependiendo de la efectividad que
demuestre como resultado de su incidencia en lo real; esto
es, de su éxito o fracaso— ésta puede reforzarse o debilitarse,
y de muchos factores dependera la gravedad de esto en cada
caso; mas delante se especificara como, cuando se hable de los
conceptos en general. Por ahora baste decir que cada vez las
categorias son restituidas, es decir, que no son simplemente
aplicadas, como si —las mismas siempre— estuvieran dispuestas
a ese efecto, sino que son invocadas de tal manera que cada vez
que se concibe [se conceptualiza] una sensacién ocurren nue-
vamente, son concebidas como integrantes del objeto mismo vy,
asi son tan emergentes en cada aparecer como el objeto mismo
ante el que estamos o como la vivencia en su conjunto.

La invocacién restitutiva de las categorias resulta de la ape-
lacion que hace al Yo la situacion en la que se encuentra, en la
que es-ahora. Las apelaciones que la aparicion de tales o cuales
situaciones sensitivas hacen al Yo restituyen tales o cuales cate-
gorias que se han incorporado a partir de situaciones sensitivas
semejantes; es esta semejanza la que las relaciona [asocia] y la
que produce la invocacion, la que llama a lo que se ha instituido
histéricamente como efectivo para la consecucién del descu-
brimiento que se busca. Cada vivencia del mundo [cada des-
cubrimiento de lo real en la concepcién] es inédito; pero la base
sobre la que se descubre lo que pasa de nuevo [lo que es nuevo
en su paso] es la historia incorporada, categorizadora que ya ha
des-cubierto antes —en lo semejante'— a lo inédito-ahora.

1. Existe, entonces, la posibilidad de que las situaciones del Yo que es sean
tan poco diferentes [tan habituales] que la efectividad de las categorias que
se invocan no son alteradas, de tal manera que la facultad de la formacién
y la busca de las categorias se ve atrofiada, y no permite una adaptacién
facil (o ni atn dificil) a otras situaciones —igualmente inéditas— que si
difieren de lo cotidiano.



§1.11| 86 LA SOLEDAD

Se ha dicho ya cémo se da la formacion de las categorias; pero,
;como se da la formacion de los juicios? Aqui hay que tomar
en cuenta un factor que no se ha mencionado: mientras que
en el caso de las categorias se incluia sélo la parte del contacto
sensitivo con los entes de la realidad [lo perceptivo] (de tal
manera que su origen esta en el ente que Soy, pero la causa
de ese origen no), en los juicios ademas se incluye lo que tiene
su origen y la causa de este origen directamente en el ente
que Soy [lo sentimental] —aunque igualmente mediado por las
capacidades sensitivas—.!

Empero, la judicatura no determina la concepcion de lo
sensitivo en el ambito de lo teorético?, sino en un dmbito que
apela, ademas de a la historia —y antes que a la historia— del
Yo, al nucleo vital del que se deriva lo que Soy: a la motivacion
[a lo que mueve].

La motivacion del Yo es lo que determina lo que Soy en el
sentido mas vital de mi entidad. Determinacion que va siempre
hacia el futuro, que estd eternamente deviniendo. La motiva-
cién me impulsa a lo que hago [a la accidén]: es la tendencia
del Yo hacia lo real, la parte del movimiento inter-activo que se
funda en Mi. La motivacion [lo que me mueve] es lo vitalmente
determinante porque es lo que me hace, lo que constituye el
sentido ultimo de cada momento del yo [de cada conocimiento
[de cada encuentro] de lo que hay allende], de la actualidad
sensitiva de la entidad, del ser Yo quien Soy permanentemente,
eternamente. La motivacion es, ya en la consciencia, repulsion
y deseo?, pero se manifiesta en la concepcion de lo sensitivo

1. Hay también una manera en la que lo sentimental puede entrar en el
alcance de lo categorial, pero de eso se hablara infra, en “El conocimiento
de lo que Soy”.

2. Un poco més abajo se abundara sobre esto, pero lo theorético [lo que se
contempla] se toma como designacion por antonomasia de lo que hay en
el conocimiento de puro; del desinterés por la consecuencia efectiva de lo
que se conoce, del movimiento que implica solamente el abarcamiento del
objeto, mas aca del juicio y la pro-yeccion vital.

. El deseo es producto de la frustracién de la motivacién en su actividad; es
un movimiento fallido en su inmediatez. No es, por lo tanto, un movimiento
intra-corporal —que se realiza sin mediacion—: es un movimiento que
tiende hacia lo que se me niega ontologicamente [hacia lo que no Soy]. La
repulsion es producto de la satisfaccién de la actualidad de la entidad, es la
exigencia de su salvacion. Es un movimiento de huida ante la amenaza: es

w



ELYO 87 | §1.11

como juicio. El juicio primario, el original, el que se presenta
siempre es el del agrado o el de la molestia. La apelacién al
ente que Soy por parte de lo perceptivo (en un nivel basico), y
de lo consciente (en un nivel de lo reflexivo, en un estadio donde
lo sensitivo estd ya-descubierto) y de lo sentimental provoca el
juicio cuando se comprende [cuando, a la vez, se entiende y
se sabe], pero también es provocado en la sensacién misma y
concebido con ella en la actualidad de lo sensitivo, en el acto
mismo de la fundacion de la consciencia [del conocimiento].

Hay dos momentos {ontologicos} judiciales ante lo que objeta
y que dependen de los momentos en los que se in-tiende la
entidad ajena. El primero es por la sensitividad bruta previa a
la concepcién como sensacidn; este juicio es anterior al juicio
tal como se vio maés arriba (que funda el sentido del objeto):
se identifica plenamente con la sensitividad [con la facultad
sensitiva] y no hay manera de modificarlo histéricamente.
Juzga sobre el contacto mas franco con lo otro de Mi. Lo que
manifiesta a la consciencia no es el agrado o la molestia como
determinaciones de lo objetivo, sino el placer y el dolor que
significan a lo sensitivo objetante.

El placer y el dolor sélo pueden darse ante la sensitividad
pura, sin importar si es extensiva o intensiva. En el acto
mismo de la sensitividad esta el placerse o el dolerse. Mas que
juicios, se trata de determinaciones sensitivas. A pesar de que la
determinacion placentera o dolorosa es innata e inmutable y de
que foda sensitividad es placentera o dolorosa en si misma, hay
grados de fuerza con los que se manifiesta, que son equivalentes
al grado de fuerza que tiene la sensacion, el contacto con lo ente
(asi allende como aquende). Los sentidos de la vista y del oido,
que abolen la necesidad de un contacto franco con lo entitativo
objetante (el contacto se da con el reflejo de la luz o con las
vibraciones sonicas que determinan los entes ajenos; pero no

un movimiento que rechaza lo que me niega ontologicamente [que rechaza
la posibilidad de no ser].

Toda la consciencia no tiene como fin otra cosa que posibilitar la
realizacion de ese movimiento (en ambos sentidos): toda la existencia se
funda en la satisfaccién de la motivacion: la consciencia es un medio del
ente que Soy para alcanzar lo otro de si y aumentarse (garantizar su entidad
por los otros entes) y de separarse de lo que la desintegra y desaparece
(proteger su entidad de la amenaza de los otros entes). (cfr: “Lo que Soy

y lo que tengo”, pag. 117).



§1.11| 88 LA SOLEDAD

es el ente mismo el que toca mi entidad, sino una entidad mas
sutil, determinada por el ente ajeno que veo o que 0igo) se mani-
fiestan a la consciencia con un grado de placer y de dolor muy
bajo, y esto cobrara relevancia cuando se trata del nacimiento
del pensamiento, y que sera abordado infra (cfr. pag. 104).

El segundo momento judicial es el que se trat6 antes y que es
el que concibe el objeto como tal a la consciencia. El significado
para mi [el juicio del objeto] sucede a partir de la objecién sen-
sitiva en el momento de su concepcién. El agrado y la molestia
son determinaciones de lo objetante en la concepcion de su sen-
tido: se identifican con la concepcién de lo sensible (asi como
el dolor y el placer se identifican con lo sensitivo); son juicios
de los objetos (con un sentido transpresencial y translocal),
mientras que las determinaciones sensitivas del placer y del
dolor juzgan la sensitividad (que es acto presente y local).

La repulsion y el deseo son actitudes que acompaiian siempre
al juicio que se concibe, pero no son ellos juicios, sino algo
que tiende a su realizacion, mientras que el juicio simplemente
concibe la ocurrencia en la consciencia de lo que apela al Yo y a
su motivacién como molesta o agradable. Las actitudes se dan
en la entidad, pero se conocen en tanto que el estado de la exis-
tencia [el animo] estd marcado por la busca de su resolucion.
La actitud es la tendencia general a actuar lo que no es todavia
actual; su resolucion es, justamente, la actualidad de a lo que se
tendia. La manifestacion de la actitud en la consciencia es parte
conformante del estado completo de ella, como una concepcion
general que, asi, acompaiia todas la concepciones particulares
y tiende a la realizacion de una actualidad proyectada corpo-
ralmente, de manera inconsciente [sin conocimiento de esta
proyeccion]. Muchas veces la ligadura entre el agrado y la
molestia y la actitud deseosa o repulsiva es tan inmediata y tan
fuerte que se descubre con claridad; las més de las veces, no es
asi y la existencia toda se ve marcada por actitudes que tienden
hacia algo desconocido y difuso en el horizonte temporal.

A diferencia de lo que ocurre con las categorias, no son los
juicios mismos los que mudan con el tiempo y se modifican
con la historia. Por principio, las variaciones del agrado y la
molestia no se dan en si mismos, sino tan sélo en su gradua-
cién: Puede haber, en efecto, diversos grados cuantitativos de
manifestarse estos juicios, pero no hay variacion cualitativa. El



ELYO 89 | §1.11

agrado es siempre el mismo agrado y la molestia, la misma
molestia; estos grados sdlo dependen de la gravedad con la que
lo que me objeta me importa. Lo que si muda y se modifica
histéricamente en el caso del juicio es la judicatura (es decir, la
motivacion)'. La variacién de la motivacion se da porque ésta
encuentra su nucleo en la entidad del ente que Soy; es decir que
esta integrada en el cuerpo. El agrado y la molestia que causen
ciertas situaciones o presentaciones en particular dependen de
la historia de cada una de ellas o de apelaciones previas de
vivencias situacionales semejantes. La motivacion del Yo se ve
también determinada por el éxito o el fracaso.

La motivacién absoluta es siempre hacia el bienestar; pero la
actualidad particular [situacional | in situ] del estar bien es la que
depende de las vivencias histdoricas y —como la incorporacion
de las categorias— depende, a su vez, del éxito y de los fracasos
de los movimientos de deseo y de repudio que son instigados
por los juicios. Las configuraciones histéricas de lo deseado y
de lo repudiado pro-vienen a la consciencia —a través de su
concepcién— desde la incorporacién de las situaciones y de los
objetos iguales o semejantes en la memoria-histérica del Yo.

La repulsiéon de algo por-venir depende del éxito de la re-
pulsién de lo ya-pasado similar, o de su fracaso; la satisfaccion
del movimiento de repudio lo refuerza? el fracaso de la repul-
sién no consiste en no alcanzar su plena satisfaccion, sino en
encontrar en el movimiento repulsivo efectivamente satisfecho
un dolor mayor que el que se proyectaba recibir, y del que se
huia (esto incorporaria —paulatinamente— un repudio hacia el
movimiento que lo provocd). Un movimiento de repulsion sin
consumarse no puede fracasar. La frustraciéon no es un fracaso:
lo es el dolor vital consecuente de su movimiento.

El deseo, que nace de la frustracion, se mantiene con ella; su
satisfaccion debiera apaciguarlo (cuando se trata de un deseo
vital) o extinguirlo (cuando se trata de un deseo casual). Su
fracaso consiste en que el movimiento del deseo provoque un

1. La judicatura no es otra cosa que la motivacion; empero, se referira a ésta
con aquélla cuando se trate solamente de lo relativo al juicio (la motivacién
es mucho mas abarcante). Es decir: la motivacion, en tanto que referencia
judicial, se llamara judicatura.

2. Es decir que si el movimiento de salvacion que ha sucedido tiene éxito,
no en su ejecucion, sino en la salvacion y satisface asi la motivacion vital,
entonces es satisfactorio y se refuerza el movimiento in situ.



§1.11] 90 LA SOLEDAD

dolor vital més grande que el placer a que se tendia. Todo
movimiento que se dirija conscientemente hacia lo otro de mi
parte del deseo; el trabajo [cualquier movimiento mio que tien-
da hacia cualquier ente de lo real, y que yo sea consciente de
él] pasa por el estadio del deseo antes de realizarse. El éxito del
deseo es la modificacion de lo real, del ente que esta mas alla de
mi para mi bienestar, para la consumacion del deseo (el deseo
se consuma en su satisfaccion)'; es el aplacamiento o extincion
de la molestia de la ausencia de lo deseado. En efecto, el deseo
no aparece solamente hacia el exterior [extensivamente], sino
que también se manifiesta desde el interior [intensivamente].
El deseo es, a la vez, el sentimiento molesto de mal-estar y la
percepcion (y también, en su caso, la proyeccion del bien-estar)
que es agradable a esa molestia porque la extingue. El deseo,
pues, se configura en este juego, en el que el instinto innato [la
configuracion corporal con la que ya se nace] es el instructor
primario. La molestia del cansancio es el deseo del agrado del
descanso; la molestia del hambre es el deseo del agrado del
alimento; la molestia de la mentira es el deseo del agrado de
la verdad [es la filosofia]; la molestia de la insuficiencia es el
deseo del agrado de la alteridad; etcétera. Es decir que el deseo
provoca molestia intensiva (de un sentimiento juzgado molesto)
y agrado extensivo (de una percepcion juzgada agradable).

El fracaso de ambos (de la repulsion y del deseo) no es su frus-
tracion: es el dolor. La no realizacion satisfactoria de cualquiera
de estos movimientos basicos no es suficiente para hacerlos
fracasar, para hacerlos debilitarse en su concepcion, para hacer
que se incorpore una repulsiéon al movimiento que demandan.
Esto se da solamente cuando la realizacion (total o parcial) del
movimiento a que impelen provoca un dolor. El debilitamiento
de un deseo, o de una molestia extensiva [objetiva] implica una
repulsion hacia la realizacién de ese movimiento. Sélo el dolor
puede hacer fracasar la motivacion.

La concepcién de lo consciente (a partir de lo sensitivo que
apela —en su contacto— al Yo) es —ademas de categorizado [de
determinado en su conocimiento teorético]— juzgado desde la
motivacion del ente que Soy; y asi —ya-concebido— ocurre a la
consciencia. De tal manera que no sélo se conoce lo que hay en

1. Hay deseos inconsumables, que son los deseos vitales.



ELYO 91 |§1.12

el mundo, sino lo que hace a mi del mundo. El sentido de todo
lo en la consciencia depende de ambas cosas —aunque, prima-
riamente, del juicio—. Cada percepcién y cada sentimiento (y,
por ende, cada pensamiento) son siempre juzgados —aunque en
muy diversos grados— como agradables o molestos; el agrado y
la molestia son manifestaciones de la motivacién hacia las con-
cepciones particulares; el deseo y la repulsion son las actitudes
[tendencias motivacionales] basicas a que impelen el agrado y
la molestia. La concepcién del juicio de lo que en la consciencia
ocurre es lo que perfila el ahora de la existencia-consciencia;
es lo que llama al ente que Soy —en el acto mismo de ser— a
realizar-se; el Yo —eternamente actual— se realiza en sus actos
por mediacion del yo-consciencia [el ente se actiia [actualizal
en la realidad por mediacién del existente]. El juicio de cada
sensacion descubre lo que cada objeto y cada sentimiento
significan para la motivacion y, al mismo tiempo, provoca mo-
vimientos de respuesta [provoca la responsabilidad] del Yo (que
perennemente responde a la perenne apelacion del yo) [(que es
perennemente responsable)]. La consciencia, en su concepcion,
es manifestacion del Yo, y, en su existencia, es apelacion al Yo.
_.‘@gﬁ:‘&%.,
Todo lo que se concibe (asi las percepciones como los sen- |,
timientos) se refiere a algo que se sucede ahora {en la exis-
tencia}, a algo que hay en el ente que Soy actualmente [en acto).
Lo en la entidad es el factum de ser; 1o en la existencia es el fac-
tum de existir [lo en la consciencia es el factum de conocer]. En
la consciencia las sensaciones trascienden su actualidad; exis-
ten [son conocidas] mas alla de su aparecer presente: son pre-
yectadas y pro-yectadas por la concepcion [conceptualizacién]
de lo consciente (categorizacion y juzgamiento de lo sensitivo y
lo sentimental). Ambos (las categorias y los juicios) son deter-
minaciones conceptuales. Pero, ;cuél es el comportamiento ge-
neral de los conceptos?, ;como es su manifestacion que permite
este encuentro con lo pasado y lo futuro de lo objetivo?

La consciencia es el conocimiento. El descubrimiento de lo que
hay en el mundo se da en la consciencia y, de ahi, se instituye
(se aprende o se incorpora) de lo conocido a lo corporal. Cada
acto sensitivo del cuerpo se manifiesta en la consciencia en si
mismo; la actualidad sensitiva es, en primer lugar, la actualidad
de la consciencia. Es de suponerse que, en un primer momento,



§1.12] 92 LA SOLEDAD

la sensitividad y la consciencia se identifiquen cabalmente.
La concepcién [conceptualizacién] de lo sensacional es lo que
dota de sentido —asi logico como vivencial— a lo sensitivo. El
juicio sobre lo sensitivo se ejerce siempre, la actualidad de la
sensaciéon —todas y cada una de ellas— es, como tal, agradable o
molesta y no necesita de ningin aprendizaje para juzgarse. Las
categorias son histéricas por completo, aunque dependientes de
la facultad sensitiva innata [de la configuracion sensitiva con la
que cada contacto inhiere a mi entidad].

La concepcién es el nacimiento a la consciencia de la sensacion
como dotada de sentido, y esta dotacidén le viene directamente
de la historia. Un concepto es lo que —en cada momento— se
concibe de lo que es; y lo que es viene a la existencia por la
actualidad de la sensitividad de lo que Soy (asi intensiva como
extensivamente). En la consciencia, que es la actualidad de la
sensitividad, todo es devenir; no hay presente, todo es ya pa-
sado y evanescente; la temporalidad es una cualidad ontolégica
de la existencia, no de la entidad. Pero el incesante pasar de
las sensaciones no conformaria un conocimiento certero ni uno
como el que cada quien puede apreciar en su propia existencia.
Por la consciencia, la actualidad sensitiva viene a la existencia
como temporal, como sucesiva y es s6lo en el conocimiento en
el que se funda el tiempo de lo que existe. Pero esta sucesion
interminable e incesante de lo que se siente es arrancada del
burdo devenir de la temporalidad gracias a la concepcion, en
la que se dota de sentido formal y semantico a lo sensitivo. El
concepto destaca a lo que funda la consciencia [a la sensitivi-
dad] de la mera sucesion insensata y lo fija en la continuidad
y en la constancia de su existencia y de la existencia de lo
que le semeja. La institucién de entendimientos y saberes en el
Yo que soy permite que, ante la apelacién de lo nuevo inédito
(cada sensacion lo es, cada momento lo es) resurja la historia
de lo que me ha tocado y encuentre en lo que ahora me
toca un sentido, que ha sido previamente descubierto, al que
ya se ha habituado. La concepcion, pues, convierte lo que de
otra manera seria una necia sucesioén sin sentido en un mundo
habitable, en el que lo que Soy puede realizarse mas alla de su
presente y de su localidad.

El descubrimiento de lo que hay en el mundo [de lo que
existe] como objecién a lo que Soy se da como una interacciéon



ELYO 93 | §1.12

en la que la curiosidad de mi entidad interroga a lo que sucede
en el movimiento mio y suyo y descubre de esta manera las
determinaciones que, en tanto objeto, tiene lo que me enfrenta.
Lo que se va descubriendo es la objetividad de la entidad
ajena; es decir que lo que entitativamente toca a mi cuerpo,
en mi consciencia existe como un objeto; la objetividad de lo
entitativo otro de mi es su manifestaciéon en mi conocimiento
[la objetividad de lo entitativo otro de mi es su manifestaciéon
en tanto que adecuada a mi sensitividad]. Se descubren asi sélo
las cualidades objetivas de lo entitativo; esto es, lo que se me
presenta de ello en tanto objetandome solamente, sin contar con
lo que se manifiesta desde la sujecion de mi propia entidad.

La curiosidad es la disposicion a encontrar lo que hay en el
mundo. El descubrimiento se puede dar de manera plenamente
consciente o so6lo parcialmente consciente; en el primer caso
se trata del aprendizaje del entendimiento; en el segundo, de la
incorporacion de la sapiencia’. La participacion de la consciencia
consiste en la mediacion, es poner de manifiesto la existencia
de lo objetante al Yo y, por lo tanto, apelarlo de manera que
dicha objecion provoque a la motivaciéon de lo que Soy; ese
movimiento que se provoca es el que se instituye en lo que Soy,
si ha tenido éxito. Su fracaso implica el intento de un nuevo
movimiento hasta que el motivo se satisfaga o hasta que el costo
del intento suponga una repulsién mayor que el deseo que se
manifestd en un primer momento. La curiosidad es, entonces,
una actitud de receptividad ante la manifestacion de lo que
existe en el mundo, que esta siempre activa; es la receptividad
por excelencia de lo otro de mi. Recibir la objetividad del ente
otro no es solamente encontrarse con su sensacién (no se agota
en ello —violencia bruta en la que mi existencia se funda por

1. Convienen un par de aclaraciones: a) no es que lo que se aprenda se
instituya en un ente distinto del cuerpo en el que se incorpora el saber, sino
que, dada la cualidad sutil del movimiento que significa el conocimiento,
el aprendizaje —plenamente consciente— es también mas sutil, mientras
que la incorporacién se refiere a movimientos mas efectivos o a cambios
mas arraigados en el estado corporal (el fundamento de la concepcion) de
manera que no es consciente su aplicacién, ni tampoco su presencia en
el momento de que lo sensacional es concebido. b) La incorporacién de la
sapiencia “parcialmente consciente” se refiere a que, en la determinacion
del movimiento a incorporarse interviene el conocimiento en tanto que
manifiesta la situacion en la que la realizacion tal es posible, y no porque
conceptualmente se determine lo que se incorpora y cuando.



§1.12| 94 LA SOLEDAD

lo ajeno que me toca—), sino que pasa por descubrirla mas alla
del ahora sensitivo que lo intiende a lo de Mi y lo manifiesta
en su existencia, es hallarlo en sus razones [en su principio
y su finalidad] y sustraerlo del devenir de lo sensitivo para
entenderlo como un ente entre entes considerando sus mutuas
relaciones y condiciones, y con un significado para lo que Soy
(esto es, como un motivo de deseo o de repulsién, que me hace
tender a o huir de él).

La actitud de curiosidad es expectante. Se espera lo que pueda
ocurrir con el objeto que se tiene enfrente. La expectacion es
la condicién del descubrimiento porque éste se da, de manera
impersonal, i. e., no es hecho ni invocado por la voluntad del
cognoscente; lo que se manifiesta de lo otro cabe esperarlo
desde si mismo (en tanto que es en el contacto —y no mas
que en ello— en el que se me da), y las conjeturas han de
buscar su verificacién'. La interrogaciéon no es concomitante al
descubrimiento, es un momento previo que es proseguido por
la expectacion de la respuesta del objeto. La actitud curiosa es
receptiva, es decir que con ella se tiene una especial disposicién
por instituir lo que ocurre en el mundo, pero esto no implica
que cualquier otro movimiento no instituya también lo que
sucede en su ejecucion, pero cuando es asi lo que se instituye
no es tanto lo en la consciencia, sino el ejercicio de lo que se
hace [no tanto se aprende, cuanto se incorpora]. Cuando hay
una ocupacion de la consciencia por la actividad del trabajo,
no se conoce tanto lo que hay en el mundo cuanto se repara
en realizarse por la actividad del cuerpo [por la actividad de
ex-tender lo que Soy].

Cada movimiento se instituye (asi consciente [aprendido],
como inconsciente [incorporado]), pero su determinacién en
la concepcién de lo sensacional depende de la fuerza de la
institucion. Entre mas reciente, mas fuerte; pero esa fuerza se
pierde con el tiempo, que sustituye incesantemente el conteni-
do de la existencia. El nuevo ejercicio del movimiento que se

1. Dice bien Heraclito que «Quien no espera lo inesperado no llegara a
encontrarlo, por no ser ello ni escrutable ni accesible» (DK B18). La actitud
curiosa es atender a lo que llegue a pasar, esperar algo que no se sabe qué
es y que, por lo tanto, no puede determinarse con anticipacion. Aquello
que no se puede encontrar si no se estaba ya preparado para recibirlo, sin
saber de qué se trataba, ello es lo que se descubre de lo que me objeta (la
manifestacion de su comportamiento y, asi, de su propia motivacion).



ELYO 95 | §1.12

ha instituido aumenta o devuelve la fuerza de la institucién
arrebatada por el devenir. La curiosidad permite instituir con
mayor fuerza lo en la consciencia [permite un mejor aprendiza-
je] (pues es de suyo una actitud receptiva); la expectacion lo es
de la manifestacion instituible, asi del movimiento propio como
de la contemplacion del movimiento ajeno. Lo ya instituido y lo
ya instinto [las instancias de lo que Soy] conciben lo que ocurre
ahora por su restitucion, por el reaparecer del sentido que se
descubri6 ya en la historia.

La concepcion [el concepto] que tengo de lo objetante es
lo que me permite darle forma y sentido a la sensitividad.
El concepto [el resultado del acto conceptivo] im-plica en la
manifestacion sensitiva actual toda la carga histérica de lo que
Soy y, por lo tanto, también prevé lo que le seguira. Es decir que
la concepcion de lo sensacional lo pre-yecta a su pasado y lo
pro-yecta a su futuro, al mismo tiempo que lo significa —para
Mi— proyectivamente [me proyecta situacionalmente ante la
objecién que representa]. El pasado y el futuro se dan sélo
en el conocimiento [en la consciencia | en la existencia], son
una su-posiciéon del objeto mismo [se subponen a lo sensitivo
mismo]. Es esta suposicioén pre y proyectiva la que se refuerza
o se debilita con el movimiento que resulta de la concepcién
del objeto ahora y, por lo tanto, el concepto mismo (sintesis de
lo categorial y lo judicial) del objeto. También ocurre que la
suposicién se dé después de la concepcién objetiva, que nazca
de una conjetura y que, entonces, se expecte la ocurrencia de tal
o cual cosa, con lo cual se instituye progresivamente (conforme
se ejerce y se refuerza) la concepcion consecuente; es decir que
la suposiciéon que nace después de la concepcion se va —por
la repeticién de su ejercicio— paulatinamente incorporando-
aprendiendo. La formacién de la conjetura sobre la que se basa
la suposicién a posteriori, asi como su cualidad no competen
a este estudio, en el que so6lo se quiere indicar la estructura y
alcance de la concepcion objetiva. Hay que sefialar con cierta
insistencia, en cambio, que el concepto de un objeto se va
instituyendo y modificindose gradualmente; deviene junto con
el cuerpo que Soy, con el que cada uno es.

Tanto los juicios cuanto las categorias son determinaciones
conceptuales. El concepto [la concepcién] dota a lo sensitivo
de un sentido logico y de un sentido vivencial y lo trasciende



§1.12] 96 LA SOLEDAD

de su actualidad; lo sensitivo es un acto del ente que Soy, el
conocimiento [la consciencia] nace de esa sensitividad. Cuando
conozco, conozco lo que me toca. Pero la consciencia no sélo
es el devenir incesante y bruto de lo sentido, la consciencia es
temporal; esto es, contiene lo pasado y lo porvenir en el seno
mismo del acto presente al que esta arraigada por su fundacién
en lo entitativo (y la entidad es eterna presencia). En el conoci-
miento existe lo que en la actualidad ya no es [el conocimiento
es trans-presencial]; lo que existe en la consciencia no deja de
existir luego del ahora, sino que se desvanece conforme deviene
lo siguiente, va perdiendo densidad ontoldgica [va pasando] lo
que habia en la existencia. La concepcidén [conceptualizacion]
de lo sensible va mucho mas alla; es, en cada momento, traer
lo pasado y lo futuro al ahora de la consciencia [es preyectar y
proyectar lo objetivo] y, asi, manifestarlo al Yo que soy. Se trata
de poner lo que fui en la actualidad {sensitiva} de ser {Yo}: Es
conocer lo que me toca como objetante, no sélo como objecién;
es, en este sentido, entenderlo como un existente particular
en su apariciéon y en su funcién, y como diferente del resto,
darle una particularidad respecto de lo otro que se me da en
el mismo acto de lo sensitivo; es comprender lo que significa
este objeto para mi Yo en la consecucién de la Gnica meta que
persigue: el bien-estar.

Los objetos ya concebidos, entonces, adquieren un signifi-
cado para Mi. La motivacion, que es la que se manifiesta a la
consciencia como juicio (placer-dolor, agrado-molestia), como
deseo, como repulsién o como actitud, es la tendencia de lo
que Soy a alcanzar lo ajeno para satisfacer su postulado (el
bienestar). El sentido ultimo del conocimiento de lo que es, es
justamente encontrar la manera de realizar-me, de encontrarme
en una estancia buena. Esto es lo que se persigue con el
conocimiento. El conocimiento [la consciencia] manifiesta a lo
que Soy lo que es, y lo que Soy manifiesta su motivacion a
la consciencia para poder encontrar lo que lo faculte para la
satisfaccion de su entidad, para la consecucion de su bien: segur
siendo y ser mas. El sentido de la existencia desde mi es el
terreno sobre el que crece todo el conocimiento. Encontrar a lo



ELYO 97 | §1.12

que es para poder realizar lo que Soy: he ahi el fundamento de
la existencia... el sentido ultimo del mundo.

Empero, para encontrar en el mundo mi realizacién es nece-
sario tratar de entenderlo {al mundo} desde si, encontrar cémo
es, cual es su razon. Pero no es posible encontrarla en la entidad
del objeto (inalcanzable siempre), sino en la existencia fundada
por mi sensitividad en cuyo acto se in-tiende lo que es ajeno,
pero esta in-tendencia lo es de lo adecuado a mi sensitividad.
Lo que es, es actual; lo ente es el acto de ser lo que se es. Lo
que los cubre y guarda en su entidad de la mia es mi separacion
de ellos, que es la de ellos conmigo; separacion que sblo me
permite encontrarlos cuando y como me con-tactan. Este con-
tacto es la manifestacion de lo que ellos son que se me descubre;
la institucién de esto des-cubierto y su posterior restitucién
cuando lo invoque algo semejante, eso es el concepto. Tener un
concepto de algo es conocer su razon [su ratio]®.

En el mundo —que se conoce, que existe— se habita, y esta
habitacion [habituaciéon] se va formando por la constancia en
el encuentro con situaciones siempre semejantes. Habitar algo
es tener seguridad proyectiva de su acontecer; lo habitual es lo
que ya no me pide un movimiento consciente para entenderlo,
es lo que ya se sabe [lo incorporado]. El conocimiento de
sus rationes es efectivo —no importa si corresponde con la
realidad o no—. La seguridad que me brinda la habitacion es
la seguridad de lo futuro de mi entidad, la conservaciéon de
los habitos es una tendencia de sobrevivencia (excepto que
se manifiesten como una amenaza). La incertidumbre es en si
misma una amenaza porque la preyeccion y la proyeccién de
lo que me objeta no es fija, el pasado y el futuro, la efectividad
del objeto no estan determinadas ni, por lo tanto, seguras. La
seguridad de la no destruccion permite la calma. Lo habitual es
el regreso a lo que ya he sobrevivido y es, asi, la seguridad de
la sobrevivencia futura.

1. Es ltimo en tanto que mas alld de él no hay ya sentido. Cfr. “El sinsentido
de vivir”, pag. 324.

2. Con esto no se quiere decir que tal razon sea efectivamente correspondiente
con lo que ello es en la realidad, sino que estd en la consciencia, que se sabe
o se entiende (o, si ambas, se comprende) su sentido, el origen y la finalidad
con los que se dan y, asi, se determina la posible interaccion.



§1.13| 98 LA SOLEDAD

El saber de lo que hay en el mundo me permite encontrarme
con lo que me depara de manera tanto mas habitual cuanto mas
sepa, cuanto mas entienda de él. El conocimiento in-tiendelo real
en mi (como mundo) y permite asi la ex-tension Mia en lo real
al realizar mi habitacioén. No tratar ya de habituarme al mundo,
sino de hacer al mundo habitual a mi: eso es el trabajo.

Los conceptos convierten a lo efimero sensible (siempre
evanescente) en un mundo en el que se puede anhelar y temer,
en el que los objetos tienen un sentido desde si'y uno para mi:
lo convierten en habitual, implican en los objetos su trayectoria
pasada y futura, su-ponen su origen y su destino y, asi, le
brindan su conocimiento, pero nunca su facticidad. Es decir, que
por mucho que en la concepcién se determine el conocimiento
del objeto, éste es sdlo en su sentido, en su razon. Pero esta
razon puede ser falseada o verificada en cada momento, pues
el fundamento de la concepcidn es la sensitividad, que es acto
[que es real] y esto nunca se puede determinar desde mi, sino
que cada ente lo es desde si. En efecto, uno no se halla jamas
en la posesion de la entidad [del fundamento de la existencia]
ajena, aunque bien puede hallarse con lo verdadero...

El problema de la verdad

13 Si la concepcion de lo sensitivo, su sentido, su forma, su

saber, su entendimiento, su conocimiento surgen sélo des-

de el yo, ;cudl es la delimitacion de lo cierto y de lo falso? ;C6-

mo se llega a la seguridad de la habitualidad? ;En qué sentido
puede hablase de verdad?

La verdad no es una determinacién entitativa, sino que se
refiere sélo a lo que se conoce [a lo que existe, a los objetos].
Pero, asi mismo, no hay una cualidad objetiva que determine la
verdad en su apariencia, no hay objetos verdaderos ni objetos
falsos y bastante menos hay entes verdaderos ni entes falsos. La
cualificacion veritiativa no pertenece a lo tangible. No hay en la
sensacién nada que pueda designarse de una o de otra manera,
no es en el ambito de lo entitativo ni del fundamento sensitivo
de lo existente en donde se puede encontrar el fenémeno ni
el discernimiento de lo verdadero y de lo falso. El problema
de la verdad compete solamente al momento ontoldgico de



ELYO 99 |§1.13

la concepcion y al movimiento que se realiza a partir del
conocimiento concebido asi.

La verdad no es un fenémeno primigenio, que se dé junto con
los objetos en su apariencia; no se manifiesta en la seguridad
de la percepcidén ni se conoce como una determinacion de lo
existente. La verdad se da siempre como correccion de lo falso: es
un movimiento que niega —y corrige— el error. La falsedad es el
primer estadio de la consecucion de lo verdadero. La posibilidad
del equivoco es la que muestra la necesidad de la verdad como
un descubrimiento de los objetos del mundo mas profundo de
aquél que se detiene en la patencia de las manifestaciones sen-
sibles de lo ente, del que se conforma con la inmediatez que se
muestra efectivamente con la fuerza de lo ahora-percibido.

Por medio de la dotacion de sentido [de la concepcién], el ob-
jeto se pre-yecta y se pro-yecta. Estos movimientos eyectivos, al
mismo tiempo que extienden el ahora sensitivo, lo alejan de la
seguridad del arraigo en lo actual, de la eternidad inconcebible
(y, por lo tanto, inefectiva) de lo entitativo. La apelacién a lo que
Soy y a su historia en el momento de la concepcion de lo en la
consciencia es el movimiento por el que se le su-pone el sentido
de lo que nos objeta. Es este movimiento el que funda el pasado
y el futuro de la existencia. Pero el acto de lo sensitivo tiene
una vinculacién entitativa con lo otro de mi por el contacto,
mientras que la concepcion se da por lo histérico instituido e
instinto en lo que Soy, y no tiene, por lo tanto, ninguna relacién
franca con la actualidad entitativa de lo objetante, y aiin mas,
toda su razon radica en justo eso: en poder trascender el acto
presente y llegar a lo que ya no es y a lo que no es todavia.

Asi, inevitablemente el movimiento de concepcién objetiva
su-pone en los objetos determinaciones categoriales y judicia-
les; tales suposiciones tienen asidero en la historia del Yo. Mi
historia, evidentemente, no pude ser omniabarcante, sino que
se tiene que ceiiir estrictamente a lo que le toca; y ni ain esto
le conviene totalmente, porque lo instituido tiene un caracter
perennemente evanescente (que tendria que ser ejercido para
reforzarse y no desvanecerse, pero aun el ejercicio no puede
decirse que lo sea de lo instituido primero, pues siempre hay
algo ya perdido). De esta manera, no hay garantia alguna de
que la historia en la que se basa la concepcién corresponda con
lo objetivo en su existencia.



§1.13| 100 LA SOLEDAD

La formacion de las categorias y de la judicatura —como se
dijo mas arriba— se da por el ensayo y el error del éxito o
del fracaso, su ejercicio no es solipsista: es un movimiento, y
los movimientos actian en la realidad, inciden en ella. Todo
movimiento extensivo implica inter-accion entre la actualidad
del Yo y la actualidad del ente ajeno. Las suposiciones de los
objetos que se conciben no se agotan ahi mismo, sino que son
verificadas o falseadas por su efectividad [por su consecuencia
efectiva] en la actuacién que a partir de ellas se ha determinado,
por que el resultado del movimiento —que se ha satisfecho— sea
o no correspondiente con lo que se supuso. La correccion de ese
movimiento implica la correccién de la concepcion {del objeto}
que fracaso y esto es lo que principia la busca de la verdad.

El ingenio es un instinto que consiste precisamente en
suponer en los objetos algo que no ha sido antes dado a la
historia. La preyeccioén y proyecciéon conceptiva pueden ser una
simple restitucion de lo que ya ha pasado o una deduccién del
ingenio a partir de esa restitucién. En la correcciéon de lo que ha
fallado, el ingenio practica una su-posicion eyectiva' a posteriori
y consciente, lo que motiva nuevamente al Yo, que realiza un
nuevo movimiento que de igual manera verifica o falsea la su-
posicioén y, por lo tanto, refuerza o debilitala concepcién. Que la
verificacion de los conceptos se dé en el movimiento entitativo
real de mi Yo, significa que se da como una interrogacién de la
realidad. El fin del movimiento nuevo no es encontrar la verdad,
sino realizar con éxito lo que antes ha fracasado, pero para
esta realizacion hay que descubrir primero conscientemente las
determinaciones objetivas involucradas y este descubrimiento
(que es la correccién de la falsedad: la verdad) se instituye.
La correcciéon de lo que es negado por la efectividad del
enfrentamiento con el mundo es, asi, una necesidad instintiva;
el instinto del ingenio es lo que permite ex-tender la objecion
de lo que me apela sensitivamente por medio de la eyeccion.
El funcionamiento de la consciencia es el encuentro con el
mundo, pero encontrarlo es encontrarlo en su efectividad, en la
concepcion verdadera de su existencia; de otro modo no habria
caso, y todos seriamos dementes que esperan efectos por actos

1. En adelante, cuando se hable simplemente de “eyectivo” se entendera tanto
lo preyectivo cuanto lo proyectivo.



ELYO 101 | §1.13

que no los provocan, y que moririan en la desesperacion de no
encontrarse con la satisfaccién de su deseos y necesidades.

La verdad de un concepto que jamas ha sido errada no
se puede decir que es verdadera, sino sblo por extensién. La
concepcioén de un objeto que jamas ha fracasado simplemente
forma parte de él, no se manifiesta como una concepcién
subjetiva hasta en tanto no haya una escision que, por el
fracaso (efectivo en la vivencia o posible en la imaginacion),
haga imposible la concepcion que se tiene atin cuando el objeto
permanezca. Un concepto se falsea cuando lo que no deberia
suceder —dado el sentido con el que se ha concebido algo—
sucede (lo cual excluye de la existencia este sentido), mientras
que el objeto permanece existiendo: se escinde el objeto de su
concepto, se separa lo que existe de lo que no. El encuentro
con lo que se opone a nuestra concepcion nos hace conocer de
ella, nos la manifiesta como algo que esté en la determinacion
nuestra del mundo, lo que antes no es posible’; se hace patente
la disociacion entre lo que de mi le llega al mundo y lo que el
mundo desde si me manifiesta, evidencia lo supuesto, que antes
se confundia con la apariencia del objeto mismo.

Laverdad, entonces, es siempre positiva, pero —también siem-
pre— nace como respuesta a la negaciéon. El mundo existente
niega la efectividad de lo que hay en la consciencia como objeto-
ya-concebido y, después de este fracaso, el Yo su-pone la nueva
determinacién objetiva que al final se verificara o se falseara.
La fuerza que adquieren los conceptos y la judicatura depende,
pues, de la repeticion de su ejercicio; esto es, de la mayor
verificacion de su efectividad. Pero la consecucion efectiva de lo
que se busca a partir de una concepcion especifica no quiere
decir que eso garantice una correspondencia con lo real, sino
sélo con lo que me ha tocado; garantiza, si, una efectividad en
el mundo hasta ahora, pero este mundo nace de mi sensitividad
y de las relaciones entre ellas que he descubierto y de ninguna
manera se puede pretender que alcancen lo que son desde si

1. No se trata de que el fracaso en la actualidad del ente que Somos sea la
unica manera de volvernos conscientes de las concepciones que determi-
nan nuestra existencia, también se le puede oponer un pensamiento, una
imagen, o la palabra de otro, pero lo que aqui se describe es la operacién
basica que manifiesta el discernimiento de lo que es verdadero y de lo
que no a la consciencia.



§1.14| 102 LA SOLEDAD

los entes. La fuerza que da la verificacion a los conceptos es
la que los vuelve verdaderos en el ahora de la consciencia y
proporciona la seguridad en la determinacién de lo porvenir a
partir de ello (determinar que el sol saldrd mafiana y actuar sin
la preocupacién de que no sea asi, por ejemplo).

La verdad no es una correspondencia entre lo conocido y lo
real [entre lo existente y lo ente]. Ninguna relacion tal puede ser
verificada; la verificacién ocurre solamente en el &mbito cons-
ciente y ahi es donde tiene toda su determinacién la verdad. La
no correspondencia de lo concebido en la existencia con lo ente
en lo real falsea el concepto, pero esto no quiere decir que un
concepto no falseado efectivamente corresponda a la realidad. E1
descubrimiento de lo que hay en el mundo es la determinacion
de las rationes de lo objetivo, de tal manera que es imposible
sugerir que lo que se encuentra en el conocimiento de lo
existente corresponde igualmente a lo ente, aunque resulte de
una interaccion entitativa, puesto que es siempre lo sensitivo
lo que funda el conocer. La efectividad de lo concebido [del
concepto] asegura que lo que se eyecta del objeto sea verdadero;
es decir, se verifique; la verificacion es el movimiento en el
que ocurre en el mundo lo que se proyectaba que ocurriria. Es
esa la operacién de la verdad: en la consciencia, asegurar lo
que se concibe en su efectividad. Pero, entonces, un concepto
puede ser verdadero y al mismo tiempo no corresponder con lo
real; y seguiria siendo verdadero hasta que se falsee [hasta que
se descubra el fracaso que implica esa {previa} verdad], porque
la verdad es una determinacion conceptual. No se puede decir
que lo que antes se pensaba efectivamente verdadero y ahora se
descubre falso ha sido siempre falso, porque eso es hacer de la
verdad una cualidad objetiva [que objeta como sensitiva], cuan-
do se trata de una cualidad subjetiva [que sujeta a la concepcion
del objeto]: era, antes, verdadero, pero se ha falseado.

B

14 Hay un caso particular en la manifestacion de la verdad: el
discurso. En el discurso que se pretende verdadero, lo que
objeta al Yo quiere encontrar en si mismo su verdad o su false-
dad; pero estas cualidades pertenecen solo al sentido de un ob-
jeto, no al objeto mismo. Sucede que el discurso tal pretende ser,
en si mismo, un sentido que objeta, mas que un objeto con sen-
tido. Aqui el movimiento verificativo tendria dos momentos: el



ELYO 103 | §1.14

primero es el mismo que con todos los objetos no discursivos:
concebir el sentido del lo objetante sensitivo. Es decir que, a
partir del entendimiento y de la sapiencia [de la historia] del
Yo, se le encuentra {a lo que objeta como sonido} un sentido y
se concibe este sentido exactamente del mismo modo que el del
resto de lo sensitivo.

Se trata de un primer momento veritativo porque que el
sentido del discurso —que se manifiesta sensitivamente como
sonido— es concebido completamente desde Mi y desde mi his-
toria. Todo lo que me llega de los entes ajenos es la objetividad
sonora, pero ésta —como todo lo sensible— no tiene sentido en
si, sino que el sentido lo es sélo en la consciencia, y para eso
tiene que concebirse desde el que escucha (de otro modo —si
el discurso tuviera sentido en si mismo— cualquier palabra de
cualquier idioma se entenderia sin necesidad de aprenderlo [de
instituirlo en la historia del Yo]). La diferencia es que el discurso
que se pretende verdadero no se significa a si mismo como la
objecion que es, sino a un sentido que conviene a los existentes
que no son él, a cosas distintas del sonido. La objetividad
sonora de las palabras solo importa en el momento en el que
se descifra el sentido del discurso. Es ésta la primera instancia
de concepcidn, y es entonces que hay cabida para el equivoco:
el sentido que se conciba ante la objecion del sonido de las
palabras no tiene que corresponder al sentido que concibi
quien emita las palabras que se escuchen; pero esto es lo mismo
que sucede con cualquier concepcion objetiva.

La segunda instancia veritativa viene en el momento en el
que se concibe el discurso que se escucha y que, como discurso,
es en si mismo sentido, lo que significa que se refiere a algo
que difiere de si, que es la suposicion que deberia acomparfiar
a un existente, pero sin la manifestaciéon del existente. En el
discurso acontece la inversion de la efectividad de lo objetante:
no es un objeto al que se le sub-pone un sentido, sino que es un
sentido al que se le super-pone un objeto. Aqui la verificacion
es distinta; no se trata de la efectividad de la actualidad de un
objeto, objetos o situacion dada, sino del efectivamente darse
de un objeto, objetos o situaciones; es decir que no se tiene una
objecién de la que se espere que efectivamente se manifieste de
tal o cual manera, sino que se tiene un sentido que espera por
encontrar la objecion en la que se encuentre él efectivamente.



§1.14| 104 LA SOLEDAD

Por supuesto que puede haber un discurso que hable con pre-
tension de verdad sobre un objeto dado ahora, como cuando se
dice que “este gato es negro”; pero el sentido del discurso (que
es el discurso mismo) no implica el estar ahi del gato, uno puede
escuchar de espaldas esa afirmacién y concebir su sentido y
aun asi tendria que voltear y verificar la existencia del gato.
Todo lo discursivo tiene, por lo tanto, una verificacion
pendiente. La dimensién discursiva implica un nuevo ambito
de la falsedad: la mentira. Con la palabra [con el pensamiento]
es posible mentir, engafiar no s6lo a los otros, o los otros a mi,
también yo a mi mismo. Hay casos en los que la verificacién y el
discurso son simultaneos (como cuando alguien dice “este gato
es negro” al momento de ver al gato), en este caso se trataria
de manifestar discursivamente la concepciéon que se vive de
lo efectivamente existente, pero aqui el equivoco verificativo
consistiria en la concrecién lingiiistica de lo conceptual [en la
designacion de lo que se concibe]; es decir, yo puedo concebir un
gato negro y decir, por equivoco, que es blanco; yo puedo decir
“tengo miedo” cuando estoy angustiado, puedo decir “me duele
el estomago” cuando en realidad es el intestino, pero aqui la
falsedad estaria en la designacion discursiva de lo concebido, no
en la concepcién misma que se quiere ex-presar. La mentira
seria la no correspondencia efectiva [el que no refieran a la
misma efectividad en el mundo] entre el sentido de lo que se
concibe en la existencia y el sentido de lo que se dice y que
es, mas bien, el sentido de lo que se escucha. La designacion
de lo conceptual-existente con un concepto-palabra siempre
sera, en mayor o menor medida, equivoca, puesto que las
concepciones son nuevas en cada ocurrencia, mientras que las
palabras —y es esa su gran maravilla— son siempre las mismas
y, también, porque las concepciones se agotan en su ocurrencia
en la existencia en que se fundan, mientras que las palabras se
encuentran en el mundo y apelan a cada cual de acuerdo con
su propias instancias. La falsedad de los discursos referidos a lo
que actualmente me ocurre es la mentira, y proviene siempre de
un equivoco en la designacion discursiva de los conceptos de
lo existente. Por supuesto que tal equivoco puede darse a pro-
posito, pero esto no es —me parece— mayoritario, sino que la
mentira es involuntaria las mas de las veces, porque el equivoco
tal {en la designacién} proviene de la insuficiencia de cualquier



ELYO 105 | §1.14

sistema lingtiistico que ineludiblemente ha de ser finito. Mas,
;qué se ganaria con un lenguaje de signos infinitos?

La verdad no radica nunca en un discurso, sino siempre en la
posibilidad de que el sentido de lo que hay y de lo que acontece
en el mundo (que es lo que yo concibo) se cumpla [se verifique].
Ni la concepcidén sub-puesta ni la verdad que se restituye en lo
que objeta necesita de su entendimiento, ni mucho menos de
que sea o pueda ser dicha. La estructura de la manifestacién
veritativa es tal que no depende de su enunciacién; lo verdadero
lo es en mi como entendimiento o como sapiencia, como apren-
dido (en la interrelacién de conceptos) o como incorporado (en
el movimiento del cuerpo), pero su caracter de entendido no es
necesario para que su verificacion acontezca. El concepto de
un objeto [lo que se concibe de un objeto] no tiene por qué
poder ex-presarse lingiiisticamente, ni lo que puede ex-presarse
lingiiisticamente tiene por qué concebirse con el objeto del
que se pretende hablar. Es la verificacion lo que cuenta en el
momento en el que se refuerza o se debilita el concepto del
objeto; la verificacion del sentido de lo que se dice sdlo la hace
un tercero, para quien el sentido que nace de la concepcion
de la palabra como objecion sonora es el sentido original'.
Pero para el Yo que concibe lo que dice, la verificacion es del
concepto. En este sentido, el saber no tiene por qué entenderse,
ni el entendimiento tiene por qué saberse. La comprension es el
ayuntamiento de ambos, es un saber que se entiende, pero no es
lo mas corriente el comprender las cosas, sino el simplemente
entenderlas o el simplemente saberlas.

La sapiencia (que es incorporada) no es, desde si, dable a la
verificacion ni a la falsacién porque opera inconscientemente;
s6lo cuando se manifieste como concepcién en la existencia
puede determinarse falsa por el fracaso del movimiento que
parte de lo concebido o verificarse en el momento en el que
se realiza con éxito® El entendimiento es siempre susceptible

1. En tanto que objetado también por el sonido que ahora se ha puesto en el
mundo allende, el Yo mismo que pronuncia también verifica el sentido que
concibe con la palabra ahora escuchada.

. Dependiendo de la importancia de la tendencia del movimiento —esto es, de
la importancia del fracaso— éste, asi como su correccion, puede permanecer
inconsciente. S6lo en el momento en el que se requiere del entendimiento de
lo que esta pasando para corregirlo se se hace patente la consecucién de la
verdad. El que se requiera del entendimiento de lo que esta pasando quiere

N



§1.14| 106 LA SOLEDAD

de cualificarse veritativamente, porque se refiere a la relacion
de conceptos, con lo que éstos deben permanecer atendidos
por la consciencia, si es que el entendimiento estd operando
al respecto. Cuando un discurso que se entiende objeta (un
discurso que no se entienda debe permanecer indiferente), la
decision sobre su verdad es inmediata, no se puede posponer
hasta la verificacion del sentido discursivo, sino que la misma
apelacion de ese sentido a mi Yo provoca —como todo lo que
lo apela— un juicio. Si se trata de algo que solamente se refiere
a lo que entiendo, tal decision depende de que mantenga la
atencion en mi entendimiento del tema y que lo compare con
el entendimiento del sentido del discurso que me objeta, o de la
sola atencion del discurso, cuando éste no sigue las relaciones
loégico-conceptuales que yo entiendo (y que también puedo
saber, es decir, comprender). Cuando el sentido del discurso,
en cambio, objeta algo que yo sé, la reaccion es mas instintiva.
La objecion de un discurso que manifieste un sentido que se
entienda y que choque con la sapiencia que tenemos del tema
se manifiesta como falso cuando, al apelar a lo que Soy, se
Jjuzga como molesto.

El juicio de verdad o de falsedad sobre un discurso es, en pri-
mer lugar, estético; cuando escucho algo cuya ratio choca con
la que yo he incorporado o con la que he aprendido —siempre
que la atienda— hay una juicio de molestia ante el discurso que
se siente que es falso y, derivado de eso, se me manifiesta (si es
que llega a suceder, pues a veces permanece obscura) la ratio
que yo habia descubierto y que se opone a lo que se me dice. Si
no existiera esta molestia jaméas se buscaria ninguna razén de
la falsedad de lo que se escucha, porque no habria motivacién
en el Yo para la ejecucién de tal movimiento. Pero, mas alla del
Jjuicio falso, se puede llegar a un grado en el que la falsedad es
tan manifiesta, tan burda y tan desagradable que se convierte en

decir que lo que hace frente al Yo y que le impide realizarse esta mas alla
de lo habitual, de la verdad incorporada como sapiencia y que se necesita,
por eso mismo, de que el ingenio no sélo encuentre un nuevo movimiento
desde si, sino que tiene que determinar ese movimiento a partir de los
conceptos que efectivamente se verifican. La verificacién de lo que se sabe
nunca es consciente (sélo en el caso en el que se comprenda; aunque ahi,
propiamente, lo que es consciente es el entendimiento, no la sapiencia).



ELYO 107 | §1.14

un absurdo; lo absurdo es no ya desagradable, sino repulsivo’.
Asi como la falsedad es un juicio de molestia sobre un sentido
que se manifiesta a la consciencia, el absurdo es una actitud de
repulsién ante lo que es grotescamente equivocado. Lo absurdo
no sélo provoca su rechazo, sino que el intento de su concepcién
siempre provocara una actitud repulsiva que aborrece comple-
tamente su posibilidad, que la pone completamente fuera de la
existencia, asi sea en teoria. Esto implica que es imposible que
alguien tenga una concepcién que contenga términos, razones,
comienzos o causas contradictorias. No se trata de que no pueda
haber dos concepciones del mismo objeto que apelan a saberes
0 a ambitos diversos y que se contrasten entre si (esta es, de
hecho, la caracteristica propia del pensamiento), e incluso estas
concepciones contrastantes pueden ser contradictorias (para
ello tendrian que fundarse en diversas razones), pero lo que no
se admite es que en una misma concepcion se manifiesten ra-
zones antitéticas para lo que es. Es en este momento, en el que
se quiere congeniar dos sentidos que son exclusivos, cuando tal
intento provoca una repulsién que hace imposible que cada uno
pueda pensar en términos contrapuestos. De tal manera que,
en la logica interna de cada concepcion, no hay cabida para la
simultanea y mutua exclusién, sobre todo cuando se refiere a
algo que se sabe, porque el juicio de lo que se corresponde con
lo que se ha verificado (y tal verificacion se ha incorporado)
permite o no admitir intuitivamente el sentido que objeta en
un discurso; es decir que es imposible que alguien que habla
de lo que sabe establezca en su propia manifestaciéon de su
juicio conceptos contradictorios, pues la molestia de la falsedad
no lo permitiria, a menos que su inteligencia [entendimiento]
y su ingenio fueran tan limitados que no pudieran invocar las
razones que se lo oponen a un concepcioén que contradice lo que
sabe ante su advenimiento; esto es, que no reconociera en la

1. «“Es absurdo” quiere decir “es imposible”, pero también es contradictorio. Si
veo a un hombre atacar con arma blanca a un grupo de ametralladoras, juz-
garé que su acto es absurdo. Pero no lo es sino en virtud de la desproporcién
que existe entre su intencion y la realidad que le espera, de la contradiccién
que puedo advertir entre sus fuerzas reales y el fin que se propone.» —
Camus, Albert. “El suicidio filoséfico™. En El mito de Sisifo. p. 39. Hay que
observar, empero, que la contradiccion es una condicion de la falsedad en
general; lo particular del absurdo es justamente la “desproporcion” entre
los términos contradictorios, la patencia y la grandeza de la falsedad.



§1.14| 108 LA SOLEDAD

referencia del discurso que escucha la misma objecion sobre la
que sabe. Pero si se supone que se esta tratando con un pensa-
miento estructurado conceptual-lingiiisticamente y se halla una
contradiccién, entonces no hay mas que intentar encontrar las
concepciones que permitieron que dos palabras o expresiones
que a nosotros nos parecen incompatibles no lo sean; es decir
que quepa todo en el mismo mundo, pues cabe esperar que no
se entendian tales términos de la misma manera.

El rechazo de la falsedad por medio del juicio de molestia es
una referencia a partir de la cual se debe comprender lo que
sucede en la busca de la verdad. Una su-posicién a posteriori
(producto del ingenio) es en su misma postura delimitada por
lo instituido en lo que Soy, de tal manera que choca con lo
que se sabe y lo que se entiende del mundo. Es por eso que
no muy se puede concebir algo que se oponga a la tradicién de
lo que he sido, a menos que el ingenio sea tal que me permita
la concepcién de razones ajenas, ya aquéllas desde las que se
concibe el discurso de la persona que me habla, ya aquéllas que
me imagino posiblemente mias; capacidad que —como todas—
se va atrofiado cuanto menos es utilizada.

El sentido de las proposiciones lingiiisticas, entonces, también
apela al Yo que soy en su entidad. La concepcién en mi de un
objeto que se pretende como un sentido en si mismo provoca a
la entidad que Soy para que se manifieste desde su motivacion.
El que el enfrentamiento con la falsedad provoque molestia
implica, si, que la sapiencia sea tal que pueda encontrarse algo
que choque con el sentido que significa lo que se escucha,
pero principalmente que la estancia en lo verdadero sea una
motivacion del ente que se enfrenta al sentido del discurso
falso. El rechazo de la mentira puede llegar a ser, para algunos
entes humanos, una condicion existencial; esto es, una actitud
constante, casi permanente. Vivir en la verdad es vivir en la
seguridad: es habitar. La manifestacion de la falsedad amenaza
la habitaciéon de quien asi puede verlo. El engafio es una ame-
naza porque nos vuelve indefensos ante el inmenso poder de la
realidad y nos obliga a vivir en un mundo inhdspito, en el que
no se entiende ni se puede entender lo que esta pasando y en el
que —podria decirse asi, aunque con reservas— no sélo somos
sujetos de lo aquende [de la propia entidad] en que se funda
la existencia, sino también somos sujetos de la arbitrariedad



ELYO 109 | §1.14

de lo allende. El conocimiento de lo que es, el descubrimiento
de su efectividad y la conservacion de tal descubrimiento con
nosotros es lo que concibe al mundo como mundo en cada
instante, y lo hace habitable.

De la falsedad nace la verdad como una correccion de lo que
ha fracasado, porque si hay un movimiento que ha fracasado,
entonces hay una motivacion que lo realizo; y esta motivacion
no desaparece (aunque puede verse inhibida por una amenaza
de mayor fuerza que la que hay en la promesa cuya realizacion
se busca), por lo que se intenta una correccién para lo fallido.
La huida de la falsedad es la huida del fracaso de lo que Soy, de
la disminucion de mi potencia [de mi poder], y de la mengua,
por lo tanto, de mi efectividad en el mundo; es decir, la falsedad
es una anti-realizacion de mi mismo. Hay la construccion
de la propia habitualidad, que pasa por asignar concepciones
completamente verdaderas a lo que habitamos. Una habitacion
artificial [producto del arte (en tanto que trabajo)] es una en
donde el sentido no es sélo concebido en el conocimiento de
los objetos, sino que ese sentido existencial es impuesto en la
realidad de los entes por medio del trabajo (que representa
una ex-tensién de lo que Soy); en tal caso me muevo siempre
con concepciones verdaderas de los objetos, porque su ratio es
conocida a priori, pues es impuesta por el trabajador mismo. La
razon de los instrumentos es la que se les da en el momento
de su manu-factura. Pero la artificial no es la Unica manera de
habitar el mundo.

Lo que Soy se va acostumbrando a lo que tiene enfrete, a
lo que lo objeta en cada momento; esto quiere decir que va
encontrandose en el mundo, de tal manera que, de lo que hay en
éste, él forma parte y se inserta como un factor que depende de
lo que lo acomparfia y que tiene una incidencia en la realidad.
Para esto hace falta que sepa o que conozca las razones de lo
que le toca, de otro modo no se podria mover sin fracasar. La
seguridad que se tiene en el moverse entre el mundo se llama
habitualidad. El proceso de habitaciéon del Yo es progresivo,
pero la habitacién del mundo depende de la sapiencia, puesto
que el entendimiento sélo tiene efectividad en la concepcion

1. Como se ha dicho mas arriba, la verificacion no es posible en la correspon-
dencia de lo que se sabe o se entiende con lo real, sino que se da por la
efectividad de la concepcion del objeto en la existencia.



§1.14| 110 LA SOLEDAD

cuando se atiende; pero es la sapiencia de cada objeto la que lo
acompana siempre que ocurre a la existencia. Habitar el mundo
es moverse con su sapiencia; el escepticismo sobre su realidad
sélo puede entenderse tedricamente, porque cada movimiento
de lo que Soy implica la verificaciéon de la efectividad de lo
real en el mundo; mover la mano para tomar un lapiz es ya un
rompimiento de la émoxr) sobre la realidad del mundo, porque
requiere una actividad motivada desde Mi que sabe que se tiende
a lo ajeno, que se suple un menester nacido desde mi finitud: la
motivacion la implica ya la realidad de lo otro de Mi mas alla de
su existencia. Para que pueda darse una verdadera concepcion
del solipsismo, para hacer epoché de la realidad de lo existente
se necesita una actitud meramente pasiva, cualquier movimien-
to extensivo pretende alcanzar a lo otro en su actualidad, para
realizar la mia. El escepticismo es la inminencia del engarfio; no
permite un movimiento seguro, en el que se espere algo con
certeza (de lo contrario no es escepticismo); requiere que la ac-
tualidad del Yo seda ante la inseguridad de cada motivo, porque
la motivacién se ve impedida por el riesgo; implica siempre una
re-flexion de lo que hay para proceder o no con lo suyo.

Cuanto menos se sabe [cuantos menos movimientos interac-
tivos con lo real se hayan incorporado], tanto mayor entendi-
miento de lo que hay se requiere para actuar la motivaciéon que
ha provocado la apelacion de lo que existe.

Cuando se habita en el mundo es cuando todo movimiento
no requiere ya de la re-flexiéon. La habitualidad implica una
ampliaciéon de lo que Soy maés alld de su localidad. El movi-
miento intensivo es inmediato e inconsciente. La circulacion, la
digestion, el miedo, el pensamiento... son movimientos del Yo
en los que no media conocimiento porque son locales, porque
no necesitan ser alcanzados, sino que son parte de la misma
entidad. La realizacion de los movimientos intensivos no se co-
noce, sino sélo cuando implica un movimiento extensivo para
su satisfaccion (el hambre, el dolor, el miedo). Habitar el mundo,
o una parte del mundo quiere decir que la foraneidad que lo
caracteriza se ha vuelto casi local, mas local en tanto més nos
habituamos a desenvolvernos en él. Es al incorporar las rationes
de lo que me objeta cuando se va habitando el mundo: vivir en
la seguridad de la verdad efectiva de lo que me rodea.



ELYO 111 | §1.14

Es imposible tratar de buscar la verdad como una determina-
cién objetiva; la verdad se da en la concepcidén subjetiva de lo
objetante. Es la verificacion la que necesariamente se da en la
interaccién con lo real, de ahi su efectividad en la realizacion de
la motivacién. No hay una verificacién subjetiva’ [que ocurra
desde lo aquende como determinacién misma de la vivencia],
no hay suefio solipsisita y, si lo hay, solo puede darse como
engaio. Pero, al mismo tiempo, tampoco se puede encontrar
una determinacién de verdad absuelta de su verificacién, y lo
que se puede verificar es la concepcion de lo que me toca.
Muchas concepciones distintas pueden funcionar efectivamen-
te ante la misma vivencia, muchas razones distintas pueden
explicar el mismo acontecimiento. Pero la capacidad intelectiva
[de entendimiento] y el instinto del ingenio también determinan
que uno pueda darse {a si mismo} cuenta de la falsedad de
una concepcion. Una inteligencia [entendimiento] limitada no
podra descubrir la falsedad ni, por lo tanto, buscar la verdad;
facilmente la parecerd que tuvo éxito lo que ha sido un fracaso
y habitard un lugar en la seguridad de su ingenuidad.

Hay la posibilidad de que lo habitual se oponga a lo que
se entiende. Cuando el Socrates platénico dice que «hacia los
males nadie se dirige por su voluntad, ni hacia lo que cree
que son males, ni cabe en la naturaleza humana, segtin parece,
disponerse a ir hacia lo que cree son males, en lugar de ir hacia
los bienes»* dice bien, pero la determinacion de qué son bienes
no se basa en la aceptacion de preceptos sélo entendidos, ni en
la solidez de un argumento a favor de una moral particular, sino
en la verdad que se sabe porque se ha forjado una habitacion
a partir de ella que es benéfica para la consecucion de la
motivacion de lo que Soy. Alguno puede entender (porque lo ha
aprendido asi) que el latrocinio es “malo” y “perjudicial” —por
las razones que se quiera— vy, sin embargo, saber (porque lo ha
incorporado) que es “bueno” y “benéfico” porque a su cuerpo lo
alimenta, le evita la fatiga, la responsabilidad y el servilismo del
trabajo asalariado, y el dolor de ver con hambre a su familia,
etcétera. Todos buscan el Bien: pero lo buscan desde lo que

1. Para la distincion especifica entre subjetivo y objetivo véase el capitulo
siguiente.
2. Platon. Protagoras. 358d-e.



§1.15| 112 LA SOLEDAD

saben. Es el saber el que determina la especificidad de la accién,
no el entendimiento (aunque el entendimiento contribuye a la
formacion del saber, pues es una su-posicién a posteriori). El
Bien, a su vez, no es una concepcion, es la motivacién absoluta;
para la consciencia, es el bien-estar.

Pero con lo anterior se estan adelantando temas que vienen
después; primero hay que ver céomo y qué se conoce de
lo que Soy.

El conocimiento de lo que Soy

15 La existencia-consciencia no tiene en si su fundamento: El
ente que Soy es el que la funda. Es la actualidad del sentir
la misma actualidad de la consciencia, que se completa con la
concepcién de lo sensorial como sensible. La apelacion de lo
sensitivo a la motivacién de lo que Soy no se da solamente
cuando se trata de la sensitividad extensiva, sino también de la
intensiva. La existencia no incluye solamente a lo que se perci-
be y su concepcidn, también y muy especialmente abarca a los
sentimientos. De tal manera que todo cuanto se ha dicho mas
arriba al respecto de la objecidén de lo sensitivo y de la reaccién
ante lo objetivo y los objetos vale cabalmente y tal cual en lo
que se refiere a lo intensivo de la sensitividad (que también ob-
jeta). Y, ya que esto es asi, ;por qué dedicar un capitulo a lo que
se conoce de lo que es y otro distinto a lo que se conoce de lo
que Soy? Porque, siendo que el proceso de aprendizaje y el de
incorporacioén se dan —como ha quedado establecido— por la
interaccion, las acciones posibles en cada ambito son muy dis-
tintas y, por lo tanto, ain cuando lo referente a la concepcién
de lo sensitivo extensivo le corresponda cabalmente lo antedi-
cho, los procesos interactivos intensivos de formacion del con-
cepto no pueden abordarse jamas desde la misma perspectiva.
Es justamente en el conocimiento de lo que Soy en el que se
puede encontrar la razéon de cualquier comportamiento ético.
El conocimiento de lo que se es (el precepto de “condcete a ti
mismo” [yv®d6Oi ceavtdv]) implica que conmigo conozco a todos
los como yo; el conocimiento mas general, menos ligado a los
avatares individuales conviene mas al reconocimiento de los
otros como mis semejantes, sujetos todos de la misma manera a



ELYO 113 | §1.15

una entidad configurada mayormente igual. Saber qué es lo que,
en general, me mueve, me descubre lo que, en general, mueve
a las otras personas. Pero, principalmente, establece cuéles son
los principios y los fines de mi comportamiento y permite, asi,
ponderarlo contra sus consecuencias en los entes ajenos y en
el mi mismo por venir o ya pasado. Este conocimiento permite
conceptualizar los resortes de mi voluntad, patentizarlos de tal
manera que pueda deliberarse su ejecucion o no y, mas todavia,
su bondad o maldad.

Como se vera —y ya se debe atisbar, a partir de lo antedi-
cho— el conocimiento de lo que Soy no es una entramado de
relaciones conceptuales, ni es una definicién que se pueda o
deba poder ennunciar, sino que tiene que ver con la forma en la
que se responde vitalmente [desde la motivacion] a la apelacion
sensitiva de lo que la propia entidad manifiesta al conocer.

Aqui se prescindira de la expresion “auto-conocimiento”,
porque, a pesar de que es el cuerpo el que funda la consciencia,
éste no es, ontoldégicamente, idéntico a la consciencia. Conocer
es una especificidad ontolégica que se distingue de ser en que
la actualidad de lo ente es su entidad misma, mientras que la
actualidad del existente es la sensitividad del ente que lo funda.
La densidad ontoldgica del conocimiento es menor que la de
lo corporal. Auto-conocerse implicaria que el cuerpo se conoce
a si mismo en su corporeidad y que, por lo tanto —puesto
que se conoce en tanto que corpbéreo— no habria lugar ni
momento alguno del cuerpo que no fuese conocido, y que,
ademas, se conoceria en lo que él mismo es; es decir que la
corporeidad, si no se identificara, por lo menos se confundiera
con el conocimiento; todo lo cual es manifiestamente falso
(sélo se conoce lo corporal en tanto sensitivo). En otro caso,
auto-conocerse querria decir que la consciencia conoce lo que
ella misma es como consciencia, que se encontrara consigo
misma como sintesis de todo lo conocido-sentido en el acto
mismo del conocer; esto es, que tuviera una sensitividad capaz
de sentir la sensitividad misma, lo cual no sélo es falso de hecho
sino que es logicamente absurdo. No hay, pues, cosa tal como
auto-consciencia o auto-conocimiento; hay conocimiento de lo
que Soy, existencia de lo intensivo que mi entidad se toca.

La consciencia-existencia, por lo tanto, esta tan escindida
del propio Yo, cuan lo esti de lo otro de Mi, con la diferencia



§1.16| 114 LA SOLEDAD

especifica de que, mientras lo otro de mi solo la objeta sensitiva-
mente, lo que Soy ademas de eso la sujeta ontolégicamente.

La relacién entre lo subjetivo y lo objetivo no es como la de
dos partes de un todo, ni como la de una base en la que lo otro
se asienta. La objetividad es la cualidad de lo sensitivo (asi
extensivo como intensivo) en tanto que apela —con su apari-
cién en la consciencia— a lo que Soy; no sélo las percepciones
son objetivas, también los sentimientos objetan a lo que Soy y
provocan su responsabilidad; lo objetivo es la cualidad de lo que
objeta en general —las cualidades generales del sentir (la funda-
ci6én temporal, la particularidad, la ubicacion (los sentimientos
también se ubican en el espacio), la evanescencia, etcétera), la
apelacion, la concepcién—.

La subjetividad, por su lado, no es un tipo particular de
sensacion, ni tampoco es un lugar en el que acaece lo que me
objeta (el donde de lo objetivo es la existencia), sino que es una
modalidad del acaecimiento de lo sensitivo que manifiesta lo
aquende mi existencia; mi entidad, que funda mi consciencia,
la sujeta a las manifestaciones de su sensitividad. Esta sujecion
se manifiesta por un modo de darse los sentimientos; este
modo es, basicamente, la responsividad [responsabilidad] ante
lo objetivo y la manifestacion directa de la motivacién. Las
sensaciones que vienen de esta sujecion no se pueden eludir,
sino que acompaiian a lo que Soy a pesar del movimiento: no
vale cerrar los ojos, taparse los oidos ni retirar la mano; estoy
sujeto a estas manifestaciones, con las que s6lo puedo interac-
tuar subjetivamente (provocando al Yo para que responda por
ellas o contra ellas). No hay, por lo tanto, una subjetividad
una, sino que se trata una manera del acaecer de la existencia;
esto significa que cada manifestacion subjetiva es ella la que se
da como ella; la subjetividad radica en el modo de darse (que
denota la manifestacion de mi entidad respecto de lo conocido,
pero que no esla entidad que Soy) y no puede ser una porque no
es objecion’, es modalidad inexistenciable [incognoscible como
manifestaciéon sensual] como tal, sino s6lo como un sentido
supuesto a posteriori por el estudio del darse los sentimientos,
los pensamientos y la imaginacion.

kT

1. El concepto “subjetividad”, obviamente, si es una objecion; pero la facticidad
de la modalidad subjetiva de ningtin modo es objecion.



ELYO 115 | §1.16

La misma distancia que es marcada por la distincién onto- ¢
logica entre ser y conocer es la que no permite identifica-
ci6én alguna, ni tampoco que lo que Soy se me dé a la existencia
como tal, sino que lo que Yo soy se manifiesta a lo que existo de
la misma manera que lo que es: por la sensitividad (intensiva,
en este caso). De tal manera que, para la existencia, lo que Soy
no esta mas cercano que lo que es, ambos se conocen bajo los
mismos principios. La capacidad de manifestacién sensitiva in-
tensiva se reduce a aquello para cuya satisfacciéon hay menester
la consciencia, a aquello que en la interaccién con lo otro de Mi
es buscado o evitado: No siento la sintesis del alimento en pro-
teinas, pero si el hambre; no siento la restauracién de los tejidos
musculares, pero si el dolor que me obliga a cuidar la herida; no
siento la oxidacién del flujo sanguineo, pero si la asfixia cuando
falta el aire; no siento la densidad de mi entidad, pero si el deseo
del otro y la voluntad de poder... La consciencia-existencia es
una derivacién de lo que Soy, es el acto y el efecto de conocer
para extender el dominio de mi entidad. La transpresentacion y
la translocacion son posibles sélo en la existencia, pero la enti-
dad que se pretende extender es real; para realizarse la exten-
sién de mi ente es necesario un movimiento, que se tiene que
basar en lo en la consciencia. La existencia, por lo tanto, apela
perennemente al ente que Soy en su motivacion y cualquier mo-
vimiento extensivo tiene que pasar por la consciencia en el mo-
mento de realizarse porque solo ahi se podria encontrar —si la
hubiere— una motivacién repulsiva que lo frustre antes de que
el fracaso y, en consecuencia, el dolor ocurran; esto es, se puede
prevenir el fracaso y alentar el éxito de la consecucion de lo
deseado.

El agrado, la molestia, la repulsion, el deseo, el dolor, el placer
son las determinaciones en las que se basan los movimientos,
pero para que esto se dé, es necesario que el sentido légico de
lo que hay en el mundo sea manifiesto. La motivacion es el
nucleo de lo que Soy que compete a mi existencia, que tiene
que ver con lo que se hace y se puede hacer en el mundo; el
resto de Mi entidad no existe, no se escapa de la obscuridad
de los procesos intensivos incoscientes, no se manifiesta, no se
conoce. Asi, mientras que la sensitividad (asi extensiva como
intensiva) objeta a mi existencia, la motivacion la sujeta en
su determinacién. Pero la existencia [la consciencia] no es en



§1.16| 116 LA SOLEDAD

si mas que el acto de notar lo que sucede en el mundo; es
como una mirilla que se asoma, pero sin participar de nada;
no hay aqui personalidad, ni individualidad que se distingan
de lo que se hace en el mundo, sino simplemente la capacidad
que tengo Yo de conocer lo que estd pasando. La existencia es
siempre la misma en su actividad (i. e., el conocer), pero no es
nunca la misma en su contenido (i. e., lo conocido); es soélo la
manifestacion de lo que pasa con el ente que Soy.

Es el cuerpo el fundamento, la substancia que sostiene a la
consciencia. Es el estado del cuerpo el que determina comple-
tamente lo consciente, pero el cuerpo no entendido como un
entramado de piel y huesos, ni como la manifestacién fisica
que pretenden algunos adoradores de las ciencias positivas
modernas y de su método: lo fisico, los huesos, la sangre,
etcétera son conceptos que tienen su arraigo en lo sensitivo
que me toca, pero es un error inconmensurable confundir un
concepto verificado en la existencia con la realidad de lo que
es. La entidad de lo que Soy no es lo que yo conozco de Mi,
porque eso se concibe a partir de lo ya adecuado a mi sensi-
tividad; la entidad no puede identificarse con el conocimiento
que tengo de su manifestacion sensitiva. El cuerpo del que se
habla es Mi entidad, en tanto que real, de la que lo que puedo
concebir en la consciencia no es sino una parte muy limitada;
es lo que Soy aquende la consciencia de que lo Soy. Si bien el
fundamento sensitivo de lo que conozco de mi cuerpo proviene
de la objecién extensiva sensitiva de mi propia entidad, esto no
es su entidad y, como se ha dicho ya, es imposible alcanzar lo
entitativo en el &mbito de la existencia, su cualidad ontologica
es incompatible y no es posible que lo que se conoce tenga la
realidad de lo que se es. Pensar algo, por decir, el asesinato de
una persona, el momento justo en el que inhala por la vez ulti-
ma, la mirada que tiene en el momento en el que se da cuenta
de que es definitivo, que no hay ya mas vida y en el que piensa
en la cancelacién de todo lo por venir, etcétera eso no tiene de
ninguna manera la carga entitativa que tendria si me sucediera
de hecho, ni atin menos la de la mera presencia inconsciente de
ese acto. Los pensamientos y conocimientos pueden crearse y
desaparecer por miles, sin que por ello los entes reales —aparte
del pensante— se afecten en nada. La incidencia en lo real se
da sélo por el movimiento; en el ente humano, y en todos los



ELYO 117 | §1.16

entes animados (esto es, con consciencia, con sensitividad), el
movimiento extensivo es posible porque el conocimiento apela
a la motivacion, y es ésta la que realiza lo que se quiere, y lo que
se busca. La motivacion primera y ultima es el bienestar.

La distincion y la distancia entre el yo que existo y el yo que
Soy es infranqueable. La sensitividad intensiva sigue necesitan-
do adecuarse a la consciencia para existir, para destacarse de la
mera entidad y ponerse en el mundo como una determinacién
de lo que se hace y de lo que se existe en cada momento. No se
suspende nunca este contacto sensitivo de yo con Migo mismo.
Pero lo que se siente que pasa, no es lo que se es; la entidad
es irreductible a la existencia, y lo sensitivo es solamente
lo que alcanzamos de nosotros mismos. El que se manifieste
sensitivamente lo que Soy y lo que es en una sola consciencia,
eso es lo que permite la translocacién de lo que Soy: colocar lo
que Soy en lo del mundo. Eso se permite solamente degradando
la densidad ontolégica de ambos y abarcandolos en un solo
mundo, en una sola existencia. Pero esto implica también que
hay una distancia entre lo que Soy y lo que existo, y que el yo
no puede, sensitivamente, alcanzar al Yo mas de lo que puede
alcanzar a lo ajeno, sino que simplemente tiene acceso a una
capacidad sensitiva de la que para lo deméas adolece; esto es,
una capacidad intensiva de la sensitividad y —al igual que con
la extensiva— de concebir la sensacién que nace con ello.

Empero, a diferencia de la objeciéon extensiva, lo que Soy
se manifiesta a lo que existo como su fundamento y como el
fundamento de la determinacién conceptiva de lo que hay en
el mundo. La sensitividad que lo objeta viene desde un sentido
distinto, no visual ni auditivo u olfativo ni gustativo, sino de
una manera sensible, aunque no tactil. Lo sentimental manifies-
ta una diferencia con lo perceptivo en que lo sensitivo que me
contacta no tiene una referencia como la de los sentidos exter-
nos (que, ademas, es multiplemente percibido [es percibido por
mas de un sentido a la vez], con lo que la riqueza categorizable
de lo extensivo resulta muy mayor), sino que se trata de una
sensacioén en la que no se encuentra una causa material atendi-
ble, sino solamente se manifiesta la pura sensacién pero sin la
posibilidad de interactuar con ella por el movimiento extensivo,
de manipularla o de huir o de buscarla (esto, solamente de
manera indirecta, no como cuando quiero el calor y me acerco



§1.16| 118 LA SOLEDAD

al fuego, sino como cuando quiero tristeza y leo una novela que
tal sentimiento me produzca, en la espera —no en la seguridad—
de que asi sea). Pero esto no es una determinacion cualitativa,
sino modalmente distinta; y, sin embargo, esto quizd bastaria
para dar cuenta de una distincién entre el Yo y el no-Yo.

Los sentimientos son la manera en la que me toca lo que Soy
y en la que sé qué es lo que puedo conocer de mi entidad [que es
lo que, de mi entidad, conviene a mi consciencia]. Las noticias
que impelen directa o indirectamente a la interaccién con obje-
tos —que son los que apelan en su mostracion a la motivacién
de lo que Soy— son el hambre, la tristeza, la alegria, el miedo,
etcétera... y a todos ellos les corresponde también como a las
objeciones extensivas un juicio o una actitud. Los sentimientos
son objeciones intensivas (en tanto que las percepciones lo son
extensivas) pero, en tanto que objeciones, les corresponde com-
pletamente todo cuanto se dijo anteriormente al respecto.

Una manera principal en la que la interacciéon con el Yo es
modalmente distinta es el encontrarse como responsable de lo
que se vive [como lo que necesariamente responde ante lo que
le sucede]. Con el Yo no sélo se interactua por la sensitividad,
sino también por la concepcion misma; y aun cuando en las
determinaciones logico-categoriales conceptivas no es tan evi-
dente, en los juicios es méas facilmente observable que provienen
de Mi y de mi motivacién, y que no sélo la sensacion es lo
que me permite un conocimiento de lo que sucede (intensiva o
extensivamente) sino que ademas el juicio que lo acomparia me
habla de lo que Soy y de lo que me mueve y de como lo hace.
De tal manera que, en el conocimiento de lo que Soy, no sélo
se hard como en el de lo que es, a partir de la objecion de lo
sensitivo, sino que también se hara frente a la concepcién de
sentido de lo que hay en la consciencia, de tal manera que todo
cuanto hay en la existencia habla siempre de Mi.

En efecto, lo que hay en el mundo ha sido dotado de un
sentido l6gico y de un sentido vital por la concepcién, y esta
concepcién es manifestacién responsiva de lo que yo Soy ante
lo que lo apela como sensitividad. Pero este sentido de las cosas
a su vez apela a lo que Soy en un proceso re-flexivo, que es el
que se retiene de lo que se da del objeto para entenderlo mas
detalladamente; es por esta re-flexién que se alcanza un distinto
acceso a lo que Soy de modo indirecto y no sensitivo, sino



ELYO 119 | §1.17

por el descubrimiento del sentido que se le imprime desde lo
instinto-instituido [desde mi cuerpo, desde mi entidad] a lo que
nos objeta y, de esta manera, mas que conocer lo que me pasa,
conozco mi motivacién. Por supuesto que el reconocimiento
de la motivacion no se da de manera absoluta [absuelta] sino
relativa al estado de mi consciencia y al presente del ente que
Soy, y que funda lo que soy.

El acercamiento re-flexivo a lo que se concibe de lo que obje-
ta, entonces, conduce al conocimiento de lo que Soy (y, por eso
mismo, de mi cuerpo, de mi entidad) en un ambito distinto, de
una manera mas indirecta, pero que va mas alla de lo material
sensitivo, que se refiere al sentido conceptivo de lo que Soy, que
es el de Mi motivacion. Encontrarse con el sentido con el que
se ha determinado a lo que me hace frente sensitivamente es
conocer lo que Soy [lo que es mi cuerpo] no desde el encuentro
con lo material en su actualidad, sino desde un encuentro con
el sentido mundano de lo que existe... También se ha dicho que
hay una objecion extensiva que pretende ser en si misma senti-
do: el discurso; y por medio de éste es posible acercarse un poco
a lo que el otro es por medio del sentido que ex-presa; esto —que
es, al fin, conocimiento de lo que es— tiene de una especificidad
tal que merece un trato aparte, que se le dara mas abajo.

Pero el proceso de conocimiento de lo que Soy no se asemeja
al conocimiento de lo que es en el modo (cuando se trata de
lo sensitivo intensivo) ni en la cualidad (cuando se trata de
la re-flexién sobre el sentido conceptivo); esto requiere de un
proceso de respuesta en el que hay una forma de objecién
bastante peculiar, respecto a la sensitiva, que es el pensamiento,
en el que se manifiesta a la consciencia la concepcion propia
de lo sentimental en tanto lingiiistico, ademas de la concepcion
de lo perceptivo. De la manera en la que esto sucede se tratara
en seguida.

La palabra / el pensamiento

Se ha dicho mas arriba que pensar es sentir con la palabra; 17 §
en este apartado se busca aclarar el sentido que tiene esta
afirmacion en el contexto ontolégico que se ha venido presen-
tando.



§1.17| 120 LA SOLEDAD

Lo que Soy, lo Soy en la actualidad, y esta condicién es
ineluctable. La consciencia apela perennemente a mi entidad
actual y esta entidad responde por medio de la concepcién de
lo que lo apela y por la invocacién restitutiva de lo histérico
asociado. Hasta el momento se ha hablado mayormente de
la franca apelacioén sensitiva, que es un acto entitativo en el
que se funda el conocimiento en primera instancia, pero el
pensamiento no se explica sélo por esto, sino que es necesario,
para que se pueda dar una construccion de mundo sin realidad
y de entendimientos sin correspondencia empirica actual —esto
es, sin correspondencia entitativa—, que haya una forma de
apelacion de lo entitativo que conjunte la actualidad con la
inefectividad factica. Esto es la palabra.

En la palabra se encuentra una forma de apelacién que,
siendo objetiva [objetando a lo que Soy], revela por si misma un
sentido; pero esto implica que lo que objeta de la entidad pueda
darse en la sensacién y, al mismo tiempo, que escape de su con-
sideracion efectiva en tanto objeto {sonoro}, que permita que el
sentido que manifiesta sea todo lo que se tenga que atender, sin
que haya una manifestacion de lo que funda la sensacion que
lo trascienda {al sentido}. Esto es, que el objeto con el que se
las haya no debe entenderse —si acaso, muy secundariamente—
como manifestacién de la facticidad material que lo funda, sino
que tiene que poder entenderse directamente desde el sentido
mismo que representa a la consciencia del que lo des-cifra.
La palabra es una objecién entitativa de una liviandad tal que
permite su consideracién mas alla de su sensitividad. En el
acaecimiento del sentido discursivo no hay una consideracién
decisiva de la palabra como sonido, sino como sentido al que
debe o puede convenir un objeto distinto de esta actualidad
sonora [de esta palabra] que remite a él y a su historia [a su
entendimiento y a su sapiencia].

El placer y el dolor son determinaciones sensitivas y, por lo
tanto, siempre se dan actualmente, sin equivoco ni desaparicion;
son parte del acaecimiento mismo de lo sensitivo, no son
interpretaciones ni juicios, sino que son en la misma sensacion,
son ella misma y s6lo un analisis conceptual y a posteriori
puede separarla de lo otro que se da al ente que Soy en el
contacto, en el que se confunde lo que lo otro presenta con
lo que Me presento a mi mismo en el momento en el que



ELYO 121 | §1.17

lo sensitivo cuestiona francamente a mi entidad de hecho. El
contacto implica este cuestionamiento y el placer y el dolor son
las determinaciones que surgen de la franqueza con la que la
entidad ajena alcanza a lo que Soy. La sensitividad no es mas
que el fundamento de la consciencia, y la consciencia es la con-
dicion de efectividad del movimiento extensivo. Toda sensacion
trae consigo inmanentemente, por el hecho mismo de sentirse,
su determinacién placentera o dolorosa. Cada sentido externo
o interno encuentra en si el placer y el dolor que corresponden
con el contacto que recibe de la realidad de lo ajeno al yo, con
lo que me toca de lo que es... Empero, hay un par de sentidos
cuya caracteristica precisamente reside en no recibir todo el
peso ontoldgico de los entes en su contacto, sino que aquéllos
son apelados principalmente por lo que de éstos surge con mas
liviandad y, asi también, como no requieren de que lo otro
se encuentre francamente con lo mio, sino que les basta con
que se encuentren ante lo que de ellos se manifiesta, son mas
abarcantes que los otros.!

El tacto requiere del contacto franco con las entidades de
quienes recibe la sensitividad; es la actualidad material de lo
ajeno la que lo actia y lo determina La propia entidad, en su
actualidad, recibe lo que la entidad ajena —que la apela— es en
tanto que adecuada, y la presién sobre lo que Soy es ineludible
y completa. La sensacion tactil depende de lo que se encuentra
con lo mio en forma brutal, el peso ontoldgico de este contacto
es el mayor de todo lo sensible, y es por eso que el placer y el
dolor inherentes a su actualidad son los mas graves de todos
los de los sentidos. La brutalidad ontolégica de este sentido {el
tacto} proviene de que el encuentro que lo actia implica que el
contacto se dé con el ente al que se enfrenta en la magnitud to-
da de su presencia, que sea directo, sin el concurso de algo que
lo aliviane o de una mediacién que prescinda de la carga con la
que se da toda la presencia de lo {ajeno} que es... La piel, cuando
recibe a lo ajeno de mi que hay en la realidad, lo enfrenta en

1. Se habla, por el momento, sélo de los sentidos extensivos, aunque lo dicho
hasta ahora —i. e., que el placer y el dolor corresponden a lo sensitivo
en tanto que sensitivo— vale lo mismo para los sentimientos que para
las percepciones.

2. He de advertir que lo que se dice en seguida de los sentidos extensivos es
en general y no un anélisis detenido y sistematico, que sin dudas el tema
requiere, pero que no se puede ni se pretende dar aqui.



§1.17| 122 LA SOLEDAD

la desnudez sensitiva de mi entidad; es la florescencia de la
sensacion por excelencia y lo hace con la mayor fuerza con la
que se puede incluir lo allende, con el mayor impetu con el que
se puede localizar lo fordneo. Por supuesto que la liviandad o
la pesantez ontolédgica con la que es apelado el tacto varia en
cada caso, que no es con la misma fuerza sensitiva con la que
se Me apela siempre, sino que ésta depende del ente con el que
me encuentre y del propio peso de la adecuacién con-tactil; lo
que hay aqui es un encuentro con el ente ajeno, una manera
de contacto en la que lo sensitivo tiene en su actualidad la
actualidad del ente ajeno que toca al ente mio. El sentido del
tacto requiere, pues, de un encuentro con los otros entes en
su actualidad, en el mismo acto de su entidad. El encuentro
es brutal, sin que medie mas que la capacidad sensitiva. Este
encuentro con la entidad ajena es el contacto por excelencia,
es el mas bruto de todos los contactos, el mas transparente;
es la apelacién mas directa y con mayor pesantez ontoldgica;
empero, por lo mismo, es el mas ligado a la actualidad, el mas
efimero, en el que se comprueba de la manera mejor el hecho
de que lo en la consciencia es lo ya-pasado: lo que se siente
ahora, ahora mismo ya no es lo que se siente.

Pero el contacto no se da solamente por la sensacion tactil,
también es imprescindible para el resto de los sentidos. Estos,
sin embargo, a pesar de contactar a lo que los actta, difieren
del contacto mismo, y su referencia no es ya sélo la brutalidad
del encuentro sino también lo especifico de su funcion. El gusto
requiere el contacto con el alimento en la boca, pero mas alla
del contacto bruto de la sensitividad, la funcionalidad especifica
gustativa actia determinandolo como dulce, salado, amargo...
de tal manera que ademas del placer o el dolor puramente tactil,
hay también el placer y el dolor en lo sabores, hay busqueda
y rechazo de su actualidad, de la sensaciéon que son ellos. En
el olfato se requiere el contacto bruto con los gases que se
huelen pero, en su especificidad, lo que se huele de ellos difiere
de la sensacidén con-tactil pura, sino que determina también el
acaecimiento del olor mismo y su sensitividad olfativa también
place y también duele. Estos, sin embargo, contindan recibien-
do todo el peso de la sensitividad que les ocurre; no sélo
la sensacién del tocamiento directo (lo cual es, propiamente,
tactil), sino la de su manera sensitiva particular. Saborear y



ELYO 123 | §1.17

oler, como sensitividades, tiene de suyo las determinaciones
sensitivas, uno se place o se duele con lo que se siente, sin que
haya una determinacion mayormente ajena a eso; el sabor y el
olor, en tanto sensitivos, casi se agotan en su acaecimiento; mas
que significar al mundo, significan lo que hace a mi del mundo;
esto es, son mas judiciales que categoriales.

En la vista y en el oido tenemos los sentidos mas contempla-
tivos. La vision es la analogia por excelencia del conocimiento de
lo ajeno a Mi en su materialidad, y la luz la es del entendimiento
que ilumina lo que las tinieblas mantienen obscuro. La vista
es un sentido que necesita de un contacto minimo para su
actuacion; el contacto visual es tan sutil que su determinacion
placentera y dolorosa es casi nula. No se dice que al haber una
presion suficiente en un ojo no se sienta dolor, pero esa sensa-
cién es tactil antes que visual. En lo visual entra solamente lo
colorido; y es raro que algo sea placentero o doloroso por su
mera configuracién visual. El contacto especifico que se requie-
re para el acaecimiento de la visién es el de la luz refractada,
y el peso ontoldgico que se tiene aqui es mucho mas liviano
que el que tienen los cuerpos solidos o gaseosos que contactan
al gusto o al olfato; esto permite que lo que se contempla
con la vista no sea considerado sola ni principalmente por su
determinacion sensitiva, sino que lo que se vea se considere
primordialmente en virtud de su origen, que se atienda a lo que
se ve y no a la vista misma. La vista se da casi sin que se apele a
la motivacién por la sola sensacion de la vision; el juicio de agra-
do o de molestia de lo visual como sensitivo (es decir, anterior
a la significacion) es muy débil. Pero no es solo la sutilidad con
la que acaece la visién, sino que también es la complejidad de
lo que se ve la que llama la atencion e impele a entender lo que
le ocurre a la vista. Lo que es en la realidad se relaciona con lo
que se ve en el mundo de maneras especificas; el movimiento
de lo que Soy y el de lo que hay en la existencia marcan una
diferencia en lo que es visto que se tiene que determinar en
cuanto a su origen (el del cambio en lo visto). El que casi no se
determine sensitivamente la vision permite que la consciencia
atienda a lo que se ve; que lo que aparece como un monton de
colores yuxtapuestos se configure por la interaccién —presente
o previa [histérica]— con la realidad y por la efectividad de las
suposiciones del ingenio.



§1.17 | 124 LA SOLEDAD

En lo visual se alcanza a aquello que se enfrenta sin interés
de la sensacion que provoca el mero encuentro; es la forma del
conocimiento mas desinteresada, en la que se permite encon-
trarse con lo que hay enfrente sin que sea el mismo encuentro
el que motive su busca. La investigacion es de las rationes de lo
que es visto, de las causas de que lo que esta en el campo visual
haya aparecido y de que no permanezca el mismo, etcétera son
actitudes que no se determinan por la placencia o la dolencia
que significa lo visto mismo. El hecho de que lo que se ve no
se juzgue en tanto vista, sino en tanto ya-visto [en tanto el
sentido que se concibe de la sensitividad visual], significa que
se recibe lo que se entrega a la vista sin que la recepcién y su
modo impidan la consideracién de lo que se manifiesta desde si
antes que hasta mi.

Asi como los sentidos antes vistos se encuentran brutalmente
con lo que los actua, la vista y el oido lo enfrentan contemplati-
vamente.! La complejidad de la visién contribuye a mantener la
atencion en entender lo que se ve; la gran diversidad de lo que
se tiene enfrente y que se puede abarcar con la vista, implica
que en su concepcioén se apele —y, por lo mismo, se instituya
cada vez— en gran medida al conocimiento y al saber y que
no se agote en el disfrute de su solo acaecimiento. La mayor
contemplatividad de la vista la caracteriza como el sentido que
permite el entendimiento de lo ente ajeno en su materialidad y
en su comportamiento con mas excelencia. No se trata de que
solo lo visible sea conocido, muy lejos de eso se ha movido toda
esta investigacién’, sino de que la contemplatividad, origen
ineludible de todo entendimiento, se manifiesta de la manera
mas pura y llana en la sensitividad visual.

1. No se trata de que el tacto, el olfato o el gusto excluyan la contemplacion,
ni de que la vista o el oido excluyan la brutalidad, sino de que, en un
humano con todas sus facultades sensitivas, son la vista primero y luego
el oido los més contemplativos de los sentidos. Por supuesto que el tacto
también puede ser lo suficientemente sutil para enfrentarse con lo que lo
actia de manera desinteresada, mas alla del placer y del dolor inherentes
al sentir, pero la atencién por lo general se centrara en la vista, ya que es
mas especifica, prolifica y abarcante; por supuesto que, si se carece de la
vista, no hay tal atencion de tal manera que para los ciegos puede ser muy
habitual contemplar tactilmente..

. Sistematicamente, se puede establecer que (sensitividad + concepcion) =
conocimiento = consciencia = existencia = mundo.

)



ELYO 125 | §1.18

En cuanto al oido, puede decirse otro tanto de lo que se dijo
de lo visual, salvo que su diversidad y complejidad no es tanta,
y que la apelacién a lo que Soy no es tan permanente ni tan
compleja, las significaciones con las que se dan en la naturaleza
los sonidos son poco variables, tal vez tan poco cuan los olores;
pero la sutilidad de lo que se escucha es también —como la de lo
que se ve— mucha, y, por lo tanto, la contemplatividad también.
Aunque hay un juicio més fuerte en lo que se refiere —en tanto
que sensitivo— a lo actstico que a lo visible, esto no es tan sig-
nificativo como para evitar que sea mayormente contemplativo.
Las sensaciones sonoras son, cuanto mas inespecificas y difusas,
mas brutas, mas placenteras o dolorosas; y por lo general asi se
presentan en la naturaleza, o en la musica. Pero hay una especi-
ficidad que convierte al sentido del oido en el que propiamente
manifiesta a lo racional y a lo pensante: la palabra. El hecho
de que el hombre tenga la capacidad de moldear los sonidos de
tan varias maneras, es decir, que pueda articular palabras, es
el fundamento del acaecimiento del lenguaje. Decir, enunciar
palabra, es crear un objeto en el mundo que puede alcanzar a
lo ajeno de Mi y apelarlo como objecién. La posibilidad de casi
infinitas combinaciones sonoras, el que se pueda especificar
tanto y tan rapido una objetivacién que nace de un movimiento
con tan poca resistencia [con necesidad de tan poco trabajo] es
a la vez la posibilidad de casi infinitas apelaciones sonoras... el
que se pueda encontrar una significacién a estas articulaciones
es el origen del discurso.

La palabra es, en primer lugar, una objecion sensitiva so- ;g
nora: es un objeto. El reconocer esta cualidad y mantenerla
presente es importante porque permite comprender mejor la
manera en que se da el fendmeno del pensamiento-lenguaje. El
comenzar por el hecho de que la palabra es un objeto —una so-
noridad con existencia material que objeta a una sensitividad
especifica {el oido}— permite establecer la condicién de todo
pensamiento con precision: el contemplar un objeto y medirlo
ante el mundo existente y su potencia [posibilidad].

Se ha descrito mas arriba como es que la objecion sensitiva
apela al Yo que soy, y la respuesta que tiene el Yo, que se
da primariamente por medio de la concepcion [del juicio y la
categorizacion]. Pero también hay una respuesta al sentido que



§1.18| 126 LA SOLEDAD

tiene el objeto ya-concebido. Esta segunda instancia de apela-
cién a lo que Soy es la re-flexiéon. Cada objecion —concebida o
no— restituye lo que se le relaciona histéricamente (los senti-
mientos y percepciones asociadas a ello) y también provoca una
respuesta motivacional (que implica el acaecimiento del agrado,
la molestia, el deseo, la repulsion, el miedo) que depende del
éxito o fracaso historico de lo semejante a lo que se enfrenta.

La palabra es un sonido especifico que —en una sociedad hu-
mana lingliistica— acompafia —mayormente— a tales o cuales
situaciones, sentimientos o percepciones. La manera en la que
aprenden el lenguaje los infantes no es otra que la asociacion
de los sonidos con lo que les pasa, se les sefiala, etcétera. Una
palabra es un objeto que, como objecién misma, es casi irrele-
vante, pero cuya esencia se encuentra en el sentido que evoca
su apelacion. Es decir, el sonido del lenguaje, por si mismo, no
impele a lo que Soy a manifestarse de manera firme; es, si, una
objecién y, por lo tanto, obliga a un respuesta por parte de lo
que Soy, pero la manifestacién entitativa de un sonido tal es
tan débil, que no mueve a una respuesta mayor, como cuando
se escucha a alguien que habla en un idioma desconocido*: un
susurro que no amenaza la quietud de quien lo escucha. Pero,
por el otro lado, lo que si es fuerte, lo esencial y determinante
de la palabra es el que refiera, el que signifique algo que no es
ese sonido. Eso que la palabra significa es —tiene que ser, si es
palabra— un concepto que hay en lo que Soy.

La palabra es, pues, un objeto que tiene en su referencia
su sentido, y su referencia es la concepcion subjetiva de ella
misma. Una palabra, como todo objeto, tiene un concepto para
si misma. Los conceptos son histéricos y evanescentes, nece-
sitan de su ejercicio para continuar instituidos en la entidad
que somos (cfr. pag. 39 ss.). Las concepciones no se relacionan
directamente con el sonido que a ellas significan sino de

1. En el contexto en el que nos encontramos, escuchar un discurso, atin sin
poder descifrar su sentido, se entiende como manifestacién de una entidad
humana; el tono, la modulacién y varias otras maneras de la voz nos
pueden decir ya mas: la nacionalidad, el sexo, una edad aproximada, si se
trata de una stplica, una queja, o de una simple llamada... Pero aqui no me
refiero a estos sentidos particulares, sino que remito al plano meramente
estético de una voz en una conversaciéon normal, sin gritos, ni quejidos ni
risas (que ya tienen un valor judicial propio sin necesidad de configurarse
lingiiisticamente) sino a una palabra normal, pronunciada normalmente.



ELYO 127 | §1.18

manera casual; es decir que estas relaciones se establecen por la
asociacion de —por un lado— el sonido como acto real y —por
el otro— de la concepcién como conocimiento existencial.

El desarrollo de la concepcioén de las palabras no difiere, por
principio, del de cualquier otro objeto: cada vez que acaece, se
asocia con lo que le acompana en su aparicion. Como la fuerza
de apelacién motivacional-entitativa del solo sonido es muy
pobre, se le dota de un contenido por apelacidén existencial que
la acompania, que es el de lo que estamos viviendo. Tal concepto
ahora asociado a su uso en tales o cuales circunstancias se
reafirma si se repite este sonido en muy semejantes situaciones
y no se reafirma si se repite en muy diversas situaciones;
esto determina el mayor o menor equivoco de su significacion.
Entonces, es su sutilidad entitativa-sensitiva la caracteristica
basica que permite que las palabras designen algo que no son
ellas; la vista, de su lado, también puede designar algo que no es
ello (también se pueden representar las palabras graficamente,
aunque esto siempre es posterior a lo sonoro). A lo que se
refiere la vista no es lo visto mismo, sino el ente que esta
visto; los colores y las formas que se dan a la vision refieren la
presencia de lo que hay enfrente, dan noticia de que esta ahi;
pero es solo un indicio, el acto mismo de verlos no significa
por si mismo, casi nada para la entidad que Soy... De esta
manera, lo acustico esta en desventaja con lo visible en tanto
que sentido cuya sutilidad sensitiva permite enfrentarse con lo
otro de mi sin encontrarlo. Hay, empero, otra cualidad —que
no compete a lo vivible— que hace de la palabra un objeto
diferente de cualquier otro que se nos da en la realidad, que
lo convierte en la manifestacion expresiva de lo que Soy que
mas puede ser fiel del sentido que ocurre a mi consciencia al
momento del hable: la objecién de la palabra requiere sélo del
concurso de un movimiento de mi cuerpo para ser. La palabra
se crea en la realidad entitativa a partir de un acto nuestro, sin
mas. Se trata de la creacidon mia méas directa, de la incidencia
en lo real y en el mundo allende menos desgastante y, sin
embargo, muy significativa; el habla es la manifestacion de lo
se siente en lo que Soy més in-mediata, de la realizacion nuestra
con lo otro existente que exige menos trabajo. La puesta en la
realidad de un objeto es lo que permite que haya algo cercano
a la comunidad de lo que Soy [a comunicar lo de mi entidad]:



§1.18| 128 LA SOLEDAD

es el poner ante todos lo que antes habia solo ante mi (aunque
esto sigue siendo muy limitado).

Pronunciar una palabra es poner en la realidad una manifes-
tacion de lo que se esta sintiendo e imaginando en el momento
en el que el movimiento realizador del sonido se da. Hablar es
dejar en la realidad, para quien lo escuche, lo que se quiere
decir, lo que se siente en el interior —desde si inmanifiesto— de
la consciencia, aquello que encuentra precisamente en las pa-
labras que se pronuncian la mas fiel correspondencia histérica
con lo que en la existencia se vive. La apelacién de la sensiti-
vidad de la realidad actual, que es concebida a la consciencia,
contiene ya las proyecciones y las preyecciones de lo que se
siente extensivamente [de lo que se percibe]. Pero también las
sensaciones intensivas [los sentimientos] provocan a lo que Soy
para que acaezca una respuesta, y ésta siempre me pro-cura:
intenta encontrar lo que hace a mi de la situacion en la que
me encuentro, lo que me interesa, lo que me puede ocurrir, y
se molesta de lo malo o se agrada de lo bueno. La ocurrencia
de sentimientos implica que se busca una relacion con lo que es
otro de mi, y es, a la vez, una impelacion a que se realice.

Si con las percepciones lo ajeno a Mi me alcanza, con los sen-
timientos lo que Soy pretende alcanzar a lo ajeno. Es necesario
el sentimiento porque no me basta el movimiento al interior de
mi propia entidad para satisfacerme, y, por lo tanto, es necesa-
rio el concurso de la consciencia para la realizacién exitosa de
este alcance, de este movimiento que me lleva a lo foraneo para
encontrar en ello la satisfaccién de mi localidad, de mi entidad
separada de ello. Pero los sentimientos no sélo aparecen como
una manifestaciéon que impele a la realizacién del deseo de lo
ajeno que ya se muestra [que ya me objeta en la existencia],



ELYO 129 | §1.19

sino que también pueden fundar dicho deseo'. El hambre y el
instinto sexual son el fundamento por excelencia del deseo.

Los sentimientos son la ocurrencia sensitiva de lo que Soy
a lo que conozco, cuya manifestacién es imperioso hacer cons-
ciente para que se encuentre con lo que le hace falta en si (pues
es asi que tal carencia determina la relacién con lo allende); la
extensividad del movimiento de la entidad mia busca, en prin-
cipio, el aumento de mi entidad [el mayor alcance de mi acto
de ser]... lo cual sélo se logra teniendo como primera instancia
al conocimiento, y el conocimiento de lo allende implica ya un
movimiento sensitivo-perceptual. Pero, en el encuentro con lo
ajeno, me encuentro a mi también en el momento en el que me
llevo {a Mi mismo} al mundo como motivacion. La concepcién
de las sensaciones se da no sélo como la dotacion del sentido
que tienen de por si los objetos, sino también como una mani-
festaciéon de lo que busco con mi movimiento. La sensitividad
intensiva manifiesta lo que me configura como consciente: las
necesidades de mi cuerpo-entidad, la busca del bien-estar, el
establecimiento del movimiento para mejor ser.

Estos sentimientos pueden, gracias al lenguaje, darse como
pensamiento. Son las palabras y la fijacién conceptual que llega
con ellas las que permiten la constancia necesaria para pensar
lo que me pasa.

e
Con el pensamiento se abre una tercera cualidad ontologi- 19
ca, que se encuentra inscrita en la existencia-consciencia:
la especulacién. La existencia difiere de la entidad en que la
primera es conocimiento, re-presentacién, mientras que la lti-

1. Me refiero aqui Gnicamente a los sentimientos que impelen al deseo en su
manifestacion (como el frio origina el deseo del calor, la sed el de agua,
etcétera) es decir, cuando la actitud deseante se da como resultado del
sentimiento de molestia interno, y de ahi la representaciéon imaginativa de
lo que lo satisfara, aunque no esté la representacion sensitiva. Pero eso no
quiere decir que éstos —los deseos en los que se dan los sentimientos como
consecuencia de la representacién sensitiva de lo que satisfara este malestar
(como cuando se ve algo comodo y hasta entonces se antoja descansar,
o cuando se huele algin platillo y se quiere comer justo ese, etcétera)—
tengan fundamento en la representaciéon misma, sino que se originan como
respuesta a la apelacion de mi entidad que hace tal percepcion; aunque
no en atencién a un sentimiento particular, sino de manera previa a ese
sentimiento (por lo general, producto de una necesidad vital o que ha
llegado a importar tanto como una).



§1.19| 130 LA SOLEDAD

ma es acto, presencia eterna. La especulacion, de su lado, difiere
de la existencia también {como la existencia lo hace de la enti-
dad} en la fuerza de la presencia de lo que se conoce: mientras
en la existencia se da la re-presentacién de lo presente en la
realidad, en la especulacion se da la representacion de lo que
se representa en la actualidad sensitiva ya-concebida; pero esta
re-representacion no tiene una necesidad que nazca de la sen-
sitividad, sino de la invocacién asociativa de lo que se conoce
[de lo en la existencia]. No se quiere decir que la especulaciéon
no pertenezca a la existencia, como tampoco la existencia deja
de arraigarse en la realidad, sino que hay una diferenciacion
cualitativa entre lo que se representa de lo real a partir de lo
sensitivo y entre lo que se representa de lo conocido a partir de
su restitucion sin sensacién directa (aunque la diferencia cuali-
tativa entre especulacién y existencia no es tanta cuanta la hay
entre existencia y realidad). Para distinguirla, cuando se hable
de la representacion en la existencia se usara “representacion
sensitiva”, mientras que cuando se hable de la representacion
en la especulacion se usara “representacion imaginativa”.

La representacién imaginativa es, basicamente, lo mismo que
las eyecciones conceptivas [que las eyecciones inherentes a la
concepcién de la sensitividad actual], pero con una invocacion
independiente de la actualidad sensitiva de lo concebido. Las
eyecciones conceptivas son concomitantes a la sensaciéon que
las invoca, con la que nacen a la consciencia; estin amarradas
a la representacion sensitiva de los entes de la realidad:. Pero la
especulacion representa una detencion sobre el objeto mas alla
de sus eyecciones efectivas inmediatas; la especulacion es una
preyeccion y una proyecciéon que va mas alla del instante en el
que se manifestare {sensitivamente} lo que esté enfrente de mi.
La especulaciéon permite una consideracion de lo en el mundo.
Considerar algo es imaginarlo en su situacion, sea ésta la actual
o alguna posible [que no sea absurda ni nauseabunda]; pero la
imaginacion —que es especulacién— no es simplemente una re-
presentacién de lo que en el mundo hallo, sino que, asi como la
existencia es la sensitividad dotada de sentido por la concepcion

1. Como una presuncién sin mas fundamento que el razonamiento que
me propicia su comportamiento, los animales —con todas sus variantes
en capacidad y grados— no rebasarian este estadio de la existencia: si
concebirian un mundo, pero no lo especularian.



ELYO 131 | §1.19

historica y motivacional, la imaginacion es una concepcioén del
ingenio. La imaginacion no se agota en re-representar un solo
objeto, como para tenerlo en cuenta ain en ausencia de su
objecién sensitiva, sino que también se conciben situaciones
complejas, y se encuentra uno con lo que hay sin la efectividad
apelante a lo que Soy; empero, las situaciones imaginadas
también apelan a lo que Soy, también merecen una respuesta
motivacional de mi entidad, si bien menos fuerte que ante el
encuentro con la situacién existencial, sensitivamente viva.

La concepcion de lo sensitivo ya era una superaciéon de la
mera actualidad sensorial abigarrada; con la especulaciéon se
llega a una {superacién} todavia mayor, en la que se alcanza el
objeto, no sélo en su re-presencia sensacional [en lo que ahora
se manifiesta de lo otro que me enfrenta], sino en su potencia de
ser, y tal alcance se da aunque no se le enfrente sensitivamente.
Por la especulacion se llega a tener la experiencia de lo que en
la realidad podria pasar; es la manifestacion de una situacién
trans-presenciada y trans-localizada aun mas alla de lo que hay
en la existencia de la representacién sensible. Es el encuentro
con un lugar y con un tiempo en el que un objeto especifico
[un existente en mi existencia | una cosa en el mundo] —yo
incluido— estd en una situacion que lo determina de una mane-
ra inefectible, que lo coloca en un mundo posible, y encontrar
lo que él es en esa posibilidad —que sensitivamente no se esta
dando—. Incluso se pueden alcanzar posibilidades que efecti-
vamente [en la existencia efectiva] jamas se me daran, como
cuando me imagino una situacién subjetiva de la existencia de
alguna otra persona o lo que seria este mundo si algo que no
ocurrio lo hubiera hecho, etcétera.

La imaginaciéon es una emulaciéon de lo existente [de lo
mundano] en sus posibilidades, no es solamente una figuracién
en la que se den situaciones cualesquiera, sino que lo que se
imagine tiene que acotarse a la posibilidad ontoldgica; es decir:
lo que en la imaginacion se dé, esta igualmente restringido
ontolégicamente en su posibilidad, tanto cuanto lo existente o
lo entitativo mismo. El absurdo imaginativo [especulativo] es
lo que ha demarcado el alcance del conocimiento; la nausea
provocada por una consideracion especulativa es la que ha de-
terminado hasta dénde alcanza la realidad ha manifestarse: ha
determinado los principios epistémicos, que son, por lo mismo,



§1.19| 132 LA SOLEDAD

ontologicos. Lo que es, es; lo que no es, no es'. Pero es un error
identificar lo verdadero con lo entitativo; la verdad y la falsedad
existen, y aunque la existencia tiene su arraigo en la realidad,
no sucede que la facticidad dependa de la verdad, sino al con-
trario (y aun esto en medida limitada). Este axioma nos permite
ver que no hay una disociacion de 6rdenes: el pensamiento y
la palabra siguen siendo, la falsedad y la verdad son —y no
relativa, sino absolutamente—: la falsedad es fracaso; la verdad,
éxito. La imaginacion no responde a un principio radicalmente
distinto de lo que es ni de lo que existe; la principal diferencia
entre éstos [entre la entidad, la existencia y la especulacién] es
su relacién con la actualidad [con la facticidad]: la entidad se
identifica con ella; en tanto que la existencia la trasciende por
medio de la concepcidn sensitiva, pero en éste su trascender la
pierde como realidad actual; de su lado, la especulacion tras-
ciende la existencia por medio de la concepcién imaginativa,
pero en éste su trascender la pierde como sensitividad efectiva.
El hecho de que la especulacion no se desentienda del dominio
de lo ente, la impele a manifestar, tan bien como lo entitativo o
lo existente, los principios ontologicos:.

1. «Pues bien, yo te diré (y tu, tras oir mi relato, llévatelo contigo) las tnicas
vias de investigacion pensables. La una, que es y que le es imposible no
ser, es el camino de la persuasién (porque acompafa a la Verdad); la otra,
que no es y que le es necesario no ser, ésta, te lo aseguro, es una via
totalmente indiscernible; pues no podras conocer lo no ente (es imposible)
ni expresarlo.» — Parménides, DK 2. En efecto, todo lo pensable esy lo que
no es no puede pensarse (si es ya pensado, ya es). Pero la distincion que
aqui {en este trabajo} se hace entre ser, existir y especular permite hablar
de falsedad. Todo lo conocido —aun lo falso— se arraiga en la entidad, es,
aunque en una dimension muy mas sutil que la entidad actual. Lo que se
especula, aunque no sea efectivamente ocurrente, se arraiga en la existencia
(que se arraiga en la entidad); especular es ya un modo de mi entidad. Lo
que no es, no puede ser pensado, pero la falsedad y la experiencia que
falsea lo que se suponia, ambas son y deben ser al mismo tiempo para que
se pueda dar cuenta del error. De tal manera que cabe decir que todo lo que
se piensa es, pero no que todo lo que se piensa es verdadero; por otro lado,
si bien todo pensamiento se da en el seno de lo que es, no todo lo que es se
da en el seno del pensamiento.

. Mientras que en la realidad entitativa no hay posibilidad, sino que todo es
en acto, y lo es por necesidad entitativa, y mientras que en la representacion
sensitiva lo posible [lo que es susceptible de verificacion y de falsacion] se
limita a la efectividad inmediata de lo sensitivo presente, en la especulacién
la posibilidad se ensancha y manifiesta todo lo que no sea absurdo o

N



ELYO 133 | §1.19

Hay, pues una degradacion ontologica, pero no una destruc-
ciéon de su orden; aunque el ligamento es mas endeble, la
especulacion sigue siendo, no se retira del dominio de lo ente:
lo que no es, no es, y las especulaciones son, aunque sin con-
secuencia factica mayor en la realidad. Lo que uno se imagina,
entonces, no esta desarraigado de lo que es real, sino que es
una dimension ontoldgica distinta, en donde la facticidad de lo
ente se ve trascendida por la potencia de lo existente; es decir,
que no se trata de lo que es de hecho, actualmente, sino de
lo que es posible'. La imaginacion —concebida por el ingenio—
consiste en una emulaciéon del mundo, de la existencia [consiste
en especular [en reflexar] lo sensitivo, lo consciente]. La consi-
deracion de lo en el mundo es el eyectarlo en sus posibilidades,
es ponerlo en el espejo imaginativo en donde se comportara
segun las circunstancias en las que se modifique su estancia.

Se pretende que, mientras que lo que se considera que las
cosas son se mantenga, lo que cambie sea como estdn las cosas.
Esta modificacion de la estancia es la que debe provocar las
eyecciones de lo que se coloca en este espejo, pero esto no
surge de la presencia sola de la entidad de lo especulado —que,
por otro lado, siempre permanece ajena—, ni de la apelacién
mundana de lo existente, sino que tiene que venir del concepto
que de esa entidad se tiene in-corporado a lo que Soy. Esta
concepcion especular [esta emulacién] nace del ingenio mismo
del que nacen las eyecciones conceptivas de la sensitividad vy,
por lo tanto, se basa igualmente en la historia instituida y en
el instinto, en lo que de lo ajeno se ha podido incorporar o
aprender, en lo que de la existencia y de lo existente se sabe
o se entiende. El movimiento ingenioso de lo especulativo no
puede basarse en la necesidad entitativa de lo especulado [en
las condiciones desde si de lo que aparece en el especulacion]

imposible en grado sumo (o esto es asi, por lo menos, hasta donde la
consciencia es capaz de concebir).

Asi, en cada nivel se van manifestando principios ontolégicos cada vez
mas laxos, pero los limites que ya no podemos pasar son los de la imagina-
cién que, por ser los mas basicos, son también los mas principales.

. La inexistencia de la gravedad, por ejemplo, no es algo imposible, sino
algo falso; imposible es que la misma cosa sea y no sea al mismo tiempo
y en el mismo sentido, que la suma de dos y dos sea distinta de cuatro,
etcétera; no se puede imaginar un absurdo, intentarlo solamente provoca
la repulsion de mi entidad.

-



§1.19| 134 LA SOLEDAD

porque esta entidad {de lo especulado} le es ajena por constitu-
cién. La concepcién imaginativa, a diferencia de la sensitiva, no
tiene un contacto franco con lo ajeno a si para representarlo,
sino que se tiene que fundar totalmente en lo que se ha ido
conociendo, en lo que se ha quedado con nosotros de lo que
no somos nosotros. La carencia —por lo menos de manera
inmediata— del movimiento verificativo de lo que se eyecta
de aquello que se considera especulativamente provoca que
la correspondencia efectiva de lo que se imagina tenga una
incertidumbre con consecuencias graves para el desarrollo de
la existencia, que se estudiardn mejor en la seccién sobre “La
incertidumbre proyectiva” (cfr. pag. 315).

En la dimensién especulativa, la representaciéon imaginativa
trasciende el dominio de la facticidad, de lo actual-sensitivo que
se manifiesta en lo que se enfrenta o se encuentra. Se trata de
re-representar imaginativamente lo que en la mera existencia
sélo se representa por la sensitividad actual, y que por lo tanto
depende de la manifestacion sensible de lo ente. En la especu-
lacién no hay disociacion con lo que es sino que, en su menor
cualidad entitativa, se puede desligar més de lo actual, pero a
costo de que su aparecer tenga, por esta misma cualidad, muy
poca incidencia en lo real [muy poca pesantez ontolégica]. Lo
especulado [lo imaginado | lo pensado] no tiene, en la realidad,
ninguna consecuencia mas alla de su aparecer en la consciencia.
Lo que se representa imaginativamente no llega a la realidad,
aunque se refiera a entes concretos y especificos que tienen una
correspondencia exacta con lo que es manifestado al mundo,
con lo que en la existencia se representa de forma concreta.
En la especulacion acaece un mundo que no esta atado a la
actualidad sensitiva, ni mucho menos al eterno presente de lo
ente, pero sigue estando arraigado en la existencia, y ésta a lo
entitativo; no es una anarquia que subsista por si misma, ni se da
en una realidad distinta de la entitativa fundamental, sino que,
aunque mas débil e indirectamente, sigue siendo fundada por la
entidad, por la actualidad, por la realidad en la que todo es.

La emulacion del mundo que se da en la especulacion no tiene,
pues, una incidencia de hecho en lo real, pero si permite al ente
que Soy encontrarse en un mundo en el que tal o cual situacion
se le manifiesten sin necesidad de que esto se dé efectivamente.
La excepcionalidad maravillosa de la especulacién no consiste



ELYO 135 | §1.19

en lo que en la realidad sucede con esto [en su darse en la
entidad en la que se da —que es la mia—] sino precisamente
en prescindir de la actualidad de lo que se considera para tener
noticia de su posibilidad; y es que la representacion especulativa
apela —si bien con menos intensidad— a lo que Soy asi como
lo hace cualquier otra ocurrencia de la consciencia [cualquier
sensitividad].

La especulacién de un objeto, de un sujeto o de una situacion
es ponerla ante el ente que Soy de forma especular, tenerla
ante lo Mio sin necesidad de que lo ajeno a Mi devenga tal que
lo permita. En la dimension emulativa del mundo (que es la
especulacion) los entes se le representan a la consciencia —que
perennemente provoca a mi entidad— en su posible actuacion,
es decir, en un momento de su existencia que esté determi-
nado por las circunstancias que precisamente se emulen en
la consideracién en cuestion. Es la representaciéon imaginativa
(a partir del ingenio) la que concibe estas circunstancias y
la modificacién existencial que le corresponderia en el mundo
posible en el que se le encuentra. Y esto es ir muy mas alla
de la actualidad, es alcanzar al ente mas alla de su aparicion
sensitiva, es llevarlo a la situacién pretendida sin que de hecho
esté en ella, es conocerlo en su modificacion sin modificarlo en
la realidad, sino que esta modificacion [este modo de existencia
nuevo] es determinado por la consideracion especular en la que
se contempla un mundo no-efectivo, una dimensién mundana
en la que se experimenta lo que podria ser, sin el trabajo ni
la espera por que suceda efectivamente. La consideracién de
un objeto permite conocerlo en su ser potencial pasado, futuro
o presente, que esta vedado a la concepcién existente-sensible
(que sélo puede darse a partir de lo sensitivo).

Como se dijo supra, la concepcion de lo imaginable esta tam-
bién limitada por lo instituido-instinto en [por las instancias
de] lo que Soy. Si bien el ingenio es un instinto que busca las
eyecciones de lo que se encuentra conmigo, esto lo hace a partir
de lo que previamente esté instituido (conocido o sabido) y de
lo ya-instinto; no puede concebir una situacién que carezca de
toda vinculacion con la historia o con la motivacion de lo que se
es. La concepcidén de lo sensitivo se da también en lo imagina-
tivo, aunque determinando no ya a la sensitividad actual, sino
a lo que se rememora, a lo que aparece de ello en el momento



§1.19| 136 LA SOLEDAD

en el que se vive lo ahora, y que se da ya como recuerdo y
no como simple sentimiento concomitante a la respuesta de la
motivacion de lo que Soy ante la apelacion de lo objetante y de
lo especulado. Las representaciones especulativas justamente
emulan lo que en el mundo sucede y que se tiene presente en lo
que Soy por la historia {incorporada-aprendida} del Yo —que es
cuerpo—. En lo que es concebido por el ingenio influye defini-
tivamente lo que se haya vivido, lo que he sido y lo que tengo
de Mi. Es en el mismo acto de la concepcion imaginativa en el
que lo instituido-instinto se manifiesta en la determinacién de
la posibilidad de las cosas especuladas y de sus circunstancias
y comportamientos. Pero esto no quiere decir que no se pueda
imaginar nada que no haya sucedido previamente: no se trata
de imitar los hechos sucedidos, sino de emular los comporta-
mientos del mundo en su posibilidad (no en su facticidad). Esto
es, que lo que en la especulacién aparece, es una réplica de la
realidad, de lo que en el mundo sé que es posible, y remite a
aquello con lo que mi cuerpo [mi entidad] puede conciliarse,
con lo que el hecho de mi existencia supone en la determinacion
de las rationes del mundo y de las personas, con las bases sobre
las cuales guio mi interaccion con ello, con lo inorganico, lo
natural, lo humano, con lo que yo sé que mueve todo ello.

Hace falta precisar que la especulacion es una degradaciéon
ontologica respecto de la realidad, no una copia, ni una imita-
cién; el hecho de que respete los principios ontologicos (aqui
también epistémicos, pues son los mismos) se explica porque
no se disocian, sino que responden al orden ontolégico mismo.
La in-conciliacién de la contradicciéon en lo especulado sigue
manifestando a la realidad, pues {la especulacién} —aunque
arrancada del fundamento del acto— sigue estableciendo una
actualidad imaginaria, en la que tampoco se concilia la contra-
diccidn de lo que se re-presenta: la re-presentacion imaginativa
pierde el arraigo con lo factico entitativo, pero no su necesidad
presencial®. El que la caracteristica genética de la especulacién
sea la emulacién se explica porque su nacimiento proviene

1. Los objetos y situaciones que se especulan no tienen que estar facticamente
presentes ante lo que Soy para que se pueda especular; pero la especulacion
como tal es un acto ahora, presente cada vez que se ejerce (se puede
especular el futuro o el pasado, pero no se puede especular en el pasado
o en el futuro).



ELYO 137 | §1.19

Unicamente de lo instinto-instituido en Mi [de la asimilacion de
lo que Soy a lo que me pasa y de la configuracion ontoldgica
—ergo, innata— de mi entidad]. Lo que Soy ha encontrado en
la emulacién del mundo un receptaculo de su pasar, de su
hacerme (de lo que me hace en ambas acepciones: lo que hace
hacia Mi, y lo que hace de Mi); ha puesto en esta dimensioén
una manifestacién de lo suyo que mejor ilustra su deseo, su
repulsién, su esperanza y su temor... y que mejor le permite
conocer lo de 1o ajeno, pero también lo de si.

La consideraciéon es la representacién imaginativa de una
situacion existencial —asi de lo objetivo como de lo subjetivo—
con veracidad; para descubrir como serian los objetos y las
sujeciones si tal fuera el mundo, lo que es también un indicio
de como actuarian los entes y las existencias si tal fuera la
realidad. Las posibilidades se ven acotadas por los recuerdos y
los concimientos-sapiencias que tengo de lo que se involucra en
lo que es considerado en la situacién especulativa. La exclusién
de la contradiccion en la consideracién hace que lo que en la
imaginacion se da, se asemeje mas y mas al mundo allende
Mi, porque las representaciones que vienen de la historia de
la vivencia del mundo acotan a las eyecciones imaginativas y
excluyen las que las contrarian, dejando lugar solamente a las
que se concilian con lo que es posible con apego a la historia,
y no ya sélo a lo absolutamente posible (que es todo, menos lo
absurdo). Las suposiciones que se dan en la especulacion (del
mismo corte que las que se dan en la concepcion sensitiva, pero
de mayor trascendencia) se basan, entonces, en la historia y
en la apelacion a lo que Soy de las representaciones sensitivas;
aunque la verificacion o la falsacion de estos supuestos no es,
como en las eyecciones conceptivo-sensitivas inmediata en la
efectividad de lo existente. Las representaciones imaginativas
son también concebidas —porque también apelan al Yo— como
las sensitivas, aunque mas débilmente.

La dimensién ontoldgica especulativa es comprendida [esta
incluida] en la existencia, y la existencia es comprendida [esta
incluida] en la realidad. Empero, la gran distincién cualitativa
estd en la frontera entre realidad y mundo, pues es ahi en donde
se trueca la modalidad ontologica fundamental: el conocimiento
[la sensibilidad | la consciencia | la existencia] implica un para-
mi como fundamento, una vocacién a una entidad particular:



§1.20| 138 LA SOLEDAD

la mia siempre. La actualidad existencial siempre se da en y
para el ente sensitivo, como vinculo con lo allende o con lo
aquende su entidad, para manifestar el motivo de su movimien-
to extensivo; de otra forma —intensivamente—, el movimiento
simplemente se da, sin que aquél {el motivo} se necesite como
mediacioén. Pero la dimensién especulativa, a pesar de diferir
de la existencial, pertenece a ella de un modo mas cercano del
que a la realidad pertenece la existencia, pues no se rompe esta
referencialidad [este para-mi] de lo existente, sino que sigue
apelando y provocando a la entidad en la que se da. La espe-
culacion sigue teniendo en si el principio de la sensibilidad, si
bien no es una sensibilidad actual, sino que es una imaginaria,
especulada a partir de lo que se me queda de la primera.

a0

§ 20 Se ha dicho ya que todo lo que hay en la consciencia no es
mas que sensaciones: el pensamiento es, entonces, necesa-
riamente sensacional. El pensamiento es la réplica intensiva de
la palabra como sensacién acustica que acompaiia a los senti-
mientos y a las representaciones imaginativas que ocurren a la
existencia, y permite que se abarque cada momento bajo los
conceptos que histéricamente se han ligado a esas palabras.

La palabra es el elemento fundamental que abre la posibilidad
del pensamiento, es la manera en la que se puede hacer, de una
objecion efimera, la misma constante a través del tiempo, y en
la que la sensacion —que sélo alcanza a objetar a la consciencia
propia— objete también a la consciencia de una entidad ajena. La
concrecién sonora que se pone por Mi en la realidad es la misma
que llega a los otros entes; es el vinculo mas directo con lo que
se me escapa siempre, con lo que no Soy y quiero, sin embargo,
que mi existencia y lo que en ella ocurre lo alcancen.

La palabra es una objecién sonora que acompana siempre a
muy multiples manifestaciones sensitivas que se dan en el mis-
mo momento. Asi, lo que es evocado al pronunciar una palabra
se va acumulando y tanto mas, cuanto mas constante sea lo en
la existencia cada vez que se repite el sonido que la palabra es,
cada vez que se da sola o conformando un sentido como parte
de una frase, de una proposiciéon que se me manifiesta en la
pronunciacién de otro o en la que viene de Mi.

El vocabulario que se tiene en lo de si, las palabras que sé y su
significado no provienen del uso de ningin diccionario; definir



ELYO 139 | §1.20

asi una palabra supone ya el uso de palabras o de signos. Es el
indicativo —el “esto”, la sefial del indice, la mera contemplacién
del suceso— el que puede mostrar lo que se refiere con cada
sonido. Para que las objeciones sensitivas que se me dan tengan
sentido no es necesario que posea un lenguaje, aunque son las
palabras las que posibilitan una consideracion de sentido que no
esté atada a la aparicion misma del objeto del que concibo ese
sentido. Designar sentidos [conceptos y procesos conceptivos]
con sonidos es un proceso lento, que un humano no puede
llegar a dominar si no es tras varios aflos de practica incesante.
A despecho de la pobreza de las capacidades fisiologico-
cognitivas, si un humano naciera con la capacidad mental de un
nifio de seis afios no podria mejor reconocer los significados de
las palabras; una asimilaciéon mas rapida de sentidos abstractos
viene justamente de su ejercicio; tendria que empezar con la
misma torpeza que un recién nacido, con la desventaja de que el
menor dinamismo del desarrollo corporal alentaria la capacidad
de adaptacién al entorno lingiiistico en el que se le sumerja.

Si se puede aprender el significado de una palabra por su
definicién es solo porque se tiene ya practica en ello y por
asociacién a palabras ya conocidas, y con la desventaja —in-
mensa desventaja— de que la remisién de unas palabras a otras
palabras aligera con mucho su significacion ante la motivaciéon
mia. Reconocer en un sonido una situacién o una cosa se da de
manera mas grave por la indicacién directa de la situacidén o de
la cosa que se significa. “Esto es un platano”, “esto tiene espinas”
“esto es injusto”, “esto duele” “esto quema”, “sufro porque tengo
esto”; cuando un nifio pregunta qué son las cosas necesita una
respuesta vivencial, no una definitoria: “es injusto porque el
otro no tenia defensa” antes que “es injusto porque lo que cada
uno tuvo no permitié que se manifestara un encuentro real de
sus fuerzas y que se impusiera aquella mayor”. Si se reemplaza
una palabra por su definicién se dice una tautologia (“corre
porque camina rapido”, “come porque se mete comida en la
boca, la mastica y la engulle”), lo que se busca es encontrar
en donde estd la injusticia [en donde se muestra, cual es la
situacion en la que se vive la injusticia], no en qué consiste.
No se busca, pues, una descripciéon del acto mismo, sino del
sentido del acto (“corre porque necesita llegar pronto”, “come
porque tiene hambre”). Decir “esto es injusto” no es decir lo que



§1.20| 140 LA SOLEDAD

pasa objetivamente, sino considerarlo en su sentido, porque la
injusticia no es una cosa ni una accién, es un sentimiento. No
es que sea injusto dafiar a otra persona, sino que lo es hacerlo
de tal y cual manera. Se trata —en este caso y en el de todos
los sentimientos— de encontrar una identificacién de lo que he
vivido desde Mi con lo que ahora contemplo; de lo contrario,
la laxedad del significado motivacional de las palabras sera tal
que no permitira que se entienda en toda su dimensién lo que
sucede cuando se enfrenta con la situacién o con la palabra
tal. Sufrir una injusticia es la mejor forma de definir la palabra,
de encontrarse con ella; evocar la injusticia mia cuando digo
o escucho que algo es injusto es la mejor manera de entender
como es el mundo que me describe quien me dice eso {que
es injusto}. Si nunca se ha sufrido una quemadura no se
podra uno aproximar al mundo que se expresa cuando se dice
que alguien se ha quemado, se supondran escenas de gente
que se ha quemado alguna vez, los gritos, las expresiones; se
puede —siempre se puede— decir “se ve que duele mucho” e
imaginarse un calor, pero muy mas fuerte: no es suficiente.
Nada reemplaza a la vivencia en el conocimiento del significado
y del sentido de las palabras.

Hay, basicamente, tres tipos de vivencias que se caracterizan
por medio de las palabras: cosas, acciones y sentimientos. Y no
es que las cosas ni que las acciones no provoquen sentimientos,
ni que éstos prescindan de aquéllas para darse, sino que la re-
ferencia lingiiistica no contiene ya lo que les es {a las cosas, las
acciones y los sentimientos} concomitante en cada quien, sino
que solamente se refiere a eso que objetivamente —en tanto que
objecién— se designa. Habra para quien un manzano signifique
siempre la frescura del campo y la amabilidad de las personas
que lo llevaban alli cuando nifio; pero, aunque en este caso no
se podria separar este sentimiento del sentido de los manzanos
ni de su referencia lingiistica, si es posible discernir la mera
referencia al arbol de los sentimientos que la acompafian (aun-
que la mayoria de estas asociaciones operan de una manera
mucho menos evidente, muy sutil, casi inconsciente). Las cosas
son cosas materiales, tangibles que tienen una entidad aparte y
alejada de lo que somos, que no fundan en nosotros mas que
su sentido en el mundo en el que vivimos, como las piedras,
los arboles, las mesas, etcétera. Las acciones son movimientos



ELYO 141 | §1.20

objetivos, que se pueden definir por la sola manera en la que se
presentan a los sentidos, sin necesidad de recurrir a juicios ni
sentimientos, v. g.: caminar, beber, mirar, juzgar, etcétera. Los
sentimientos son objeciones intensivas que estan presentes sélo
para Mi y que manifiestan sentidos de lo que existe o de la
existencia propia como la injusticia, el bien, el dolor, el miedo,
el fastidio, el suefio, etcétera. Lo que no quiere decir que no se
tenga un sentimiento de perro o uno de la casa de los abuelos; ni
tampoco que no haya o una accién de bondad, o una cosa bella,
sino simplemente que no se definen por esto. Empero, estos
sentimientos, estas acciones y cosas se acompafian indisocia-
blemente, sélo en una analisis a posteriori se pueden disociar,
y es un gran error ignorar esto, pues es la tinica manera en la
que la existencia puede alcanzara algun sentido y en la que se
entienda lo que puede significar la experiencia de lo humano o
la existencia del conocimiento.

Se puede bien saber qué es la injusticia sin necesidad de
poder enunciarlo, sin entenderlo. Conocer palabras por referen-
cias a palabras y no por vivencia provoca una experiencia de
lo humano muy pobre y degradada; esto supone —entre otras
cosas— que se tiene garantizada la sobrevivencia sin necesidad
de trabajarla, sin el dolor del sustento de la propia existencia
fisiologica y cultural. Comprender [saber y también entender]
lo que algo es puede muy bien darse respecto de lo puramente
objetivo, pero con dificultad de lo subjetivo [de lo que sujeta a
la existencia-consciencia como entidad-motivacién], sélo quien
se aplique en el conocimiento de lo que es y de como es, y
que tenga la preocupacién por su vivir y no sélo pretenda
ocuparse de concretarse, sino de fundamentar la realizacién a
que me impele siempre la motivacién. Comprender (y no sélo
entender —como lo hacen los mas— ni sélo saber —como lo
hacen algunos—) es la finalidad de la filosofia. El hecho de
que no necesite consumarse para ser filosofia no quiere decir
que quien filosofa pueda conformarse con cualquiera de las dos
cosas (ya entender, ya saber), sino que su busca no debe cesar,
pues nunca se hallara en la seguridad de la verdad inamovible
respecto de estos temas: A pesar de haber encontrado una
forma de entender lo que se sabe, habra mas, méas precisas,
surgiran aspectos antes no considerados o —puede también—
el saber cambiara, lo que se halla incorporado se modificara



§1.20| 142 LA SOLEDAD

por lo nuevo de la vida y porque lo viejo evanesce. Pero es la
necesidad de encontrar aquello que pueda ex-plicar lo que es
y —lo que, personalmente, pienso que es mas importante— lo
que Soy debe permanecer como un aliciente inquebrantable.
La conformacion del sentido de las palabras —adjetivos, ver-
bos, adverbios, pronombres, sustantivos, etcétera— se da, pues,
en la experiencia (ya sea de su indicacién en el mundo [de la
vivencia directa del significado] o de la acotacidén de su contex-
to por palabras ya conocidas [de la definicién nominal]). Y el
sonido que ellas son, al apelar al ente que soy Yo, trae consigo
el sentido que se le concibe, y la evocacion de las vivencias que
han conformado ese sentido, en forma, a veces, de recuerdos
explicitos, pero las mas en la manera de los sentimientos que
acompanaban a la vivencia de aquello que la palabra designa.
Del mismo modo, un sentimiento también evoca el recuerdo de
una situacioén en la que acaecid; pero, mas frecuentemente, de
la palabra que los manifiesta. La designacién es el momento en
el que, de lo que siento, surge una palabra, en el que ocurre ésta
a la consciencia como ocurre algin otro sentimiento, pues el
movimiento por el que se hace la palabra es ya intensivo. De tal
manera que, asi como se restituye los sentimientos y los sen-
tidos conceptivos semejantes, se restituye los sonidos que son
ya parte de lo de Mi, que se hallan en mi cuerpo. El sonido del
habla ex-presa lo que hay en lo de mi, pone allende lo aquende;
esto mismo, en el caso de los sentimientos, es imposible; no se
pueden poner como tales ante lo de otros para que ellos los
sientan, no se pueden manifestar a una existencia ajena’, pero la
palabra si —aunque, como se ha visto ya, toda designacién es de
por si equivoca—. La asociacién entre lo sentimentado y lo apa-
labrado —ya intensiva (en el pensamiento) ya extensivamente
(en el discurso)— es tal que en ocasiones casi se identifican;
sélo quien vive casi con exclusividad entre palabras [quien no
tiene la vivencia de lo que habla] o quien es indolente puede
repetir sonidos sin que ello importe nada a su entidad, sin que
ello remueva la profundidad de la historia [de los sentidos] que

1. Desde luego que hay gestos y movimientos que pueden manifestar un
estado de la existencia aquende, pero esto no sélo no pone ante lo de
otro mi sentimiento (sino sélo su significante, que atin debe ser concebido
como el tal sentimiento), sino que es muy general, muy inespecifico en
comparacion con la proliferalidad de la palabra.



ELYO 143 | §1.20

se halla dormida en la inconsciencia del cuerpo. La designacion
[el momento de la ocurrencia de la palabra], sin importar si se
queda en la particularidad de mi existencia o si se arroja a la
objecion de lo ademés de Mi, se da como una manifestacion de
mi motivaciéon o como una respuesta a lo que se enfrenta; se da
como un sentimiento maés, sdlo que su sensitividad es sonora
(ya intensiva, ya extensiva) y su especificidad y significado muy
mas especifico y muy menos vivencial (es la asociacién con lo
sentimental la que vuelve a la palabra profunda y sapiente).
De ahi que para muchas personas el pronunciar alguna palabra
tenga un gran peso, pues se vuelca a su memoria [se restituye
a su existencia] todo lo que ella le implica y no puede tan
facilmente dejarse de lado una importancia tal, una referencia a
la estancia mia en lo del mundo que me sitiia en él de modo dis-
tinto, que transtorna, pues, al ahora en el que {Yo} me encuentro
{a mi mismo}. De ahi que haya habido y aun haya creencias en
la invocacién material de los sonidos (pues éstos acompailan a
la representacion de aquéllos con gran fuerza —por lo general,
con toda la fuerza del tabii—) y en encantamientos por palabras
magicas, unidos generalmente a musica y olores que también
son muy evocadores, aunque éstos por si mismos.

Elhecho de que el sonido de una palabra sea mucho mas cons-
tante e invariable que cualquiera de las percepciones visuales,
tactiles, o que cualquiera de los sentimientos implica que bajo
su sonido se puedan ir agrupando sentidos varios, pero que ain
conservan un nucleo comin que es el que brinda el concepto
que en la enunciacién se busca eyectar y provocar. Cada vision
diversa de hechos diversos, cada acaecimiento sentimental en
muy diferentes circunstancias, cada vivencia, actitudes distin-
tas, todo esto es enmarcado por el mismo sonido que permanece
casi invariable: “blanco”, “silla”, “muerte”, “perdén”, “dignidad”,
“pobreza”, “mar”, “casa”, “mierda”... siempre la misma palabra
para cada diferente vez de cada cosa. Lo que se siente inten-
sivamente [los sentimientos que acaecen] ya por indicacion
propia del estado del cuerpo, ya por respuesta a la apelacion del
mundo al Yo (aunque también esto necesita modificar al cuerpo
para manifestarse) se asocia con las palabras, y éstas se invocan
concomitantemente a la invocaciéon de los sentimientos. Asi
también, los sentimientos que ya estan conmigo hacen que se
recuerden palabras asociadas, que se recuerde su sonido, y este



§1.20 | 144 LA SOLEDAD

sonido es el que les da una coherencia al ubicarlos en un sentido
ya muy familiar que se entiende mejor que la vivencia misma
porque se trata —con las palabras— de objetos ya fijos. El desig-
nar el estado de lo en mi existencia, de lo que veo, de lo que me
pasa o de lo que pasa en el mundo con palabras es fijarlo ante
mi consciencia, ponerlo de una manera muy mas familiar, con
un sentido determinado con menor dificultad y desgaste (pues
ya se ha acostumbrado a hacerlo): con un sentido lingiistico.
El poner lo que me pasa en palabras permite que la consciencia
tenga mayor claridad para encontrarse con el mundo en el que
se suceden tales cosas y con la manera en que lo hacen, para
descubrir qué es lo que posibilita esto que ahora es, y qué es lo
que se puede esperar de él. Aquello que de otra manera seria
sélo un indicativo de motivacién, de busca, de movimiento
tratando de apaciguar..., de conseguir..., de conservar..., se
tiene ahora como un elemento de una articulacién que permite
encontrarse con el mundo en el plano especulativo.

En la consciencia cada ocurrencia es inédita, es in-retenible.
La carencia de la actualidad sensitiva que la constituye marca
su desaparicion para siempre, la configuraciéon corporal [la
situacion] que permitié que se originara como se originé —en
el contexto, las circunstancias, los pequefios detalles de los
que parece que no nos percatamos, etcétera— se pierde sin
posibilidad de recuperacion... es por el logos que un momento
se puede llevar a la abstraccidn, es la palabra la que toma este
momento Unico y lo pone en una dimension mas constante, lo
saca del rio inasible del devenir y lo coloca en la fijacion de
ese sonido, de ese concepto que es el que mejor recordamos
luego, el que nos permite ubicarnos con una precisién de que
la sensitividad —con su actualidad evanescente— es incapaz. Al
llevar la sensitividad al &mbito de la palabra [del pensamiento]
se estd poniendo a lo que llegd, de una manera fortuita, a
tocarme en mi existencia en un signo que esta ahi tan pronto
cuan yo la invoque, en un sonido que puedo perfectamente
reproducir —incluso sin pronunciarlo— sin que para ello la
realidad ajena deba transformarse [sin que deba pretender lo
que estd méas alld de mi entidad] mas que en el momento de
la transmisién de las ondas sonoras. Por medio de las palabras,
del pensamiento es posible que lo que ocurre ahora y que no



ELYO 145 | §1.20

ha ocurrido antes ni ocurrird mas pueda dotarse de un sentido
que trascienda la efectividad sensitiva de su acaecimiento; si se
dejara en la fugacidad que irremisiblemente acabara con él, en-
tonces no seria posible que se pudiera integrar conscientemente
al conjunto de lo que se vive.

Las palabras tienen ya un sentido, un concepto que se ha
fabricado historicamente y que se nos da con ellas. El recuerdo
de su sonido estd con nosotros y es tan habitual que nos per-
mite ubicarnos mejor en donde estamos. Cuando se designa lo
que estd pasando con el lenguaje, esto —que es tinico y evanes-
cente— se vuelve familiar y abstraido del contexto situacional,
se nos muestra como parte del mundo ya conocido™, se aclara
el sentido de lo que sucede mas alla de su apelaciéon inmediata
e intuitiva: se piensa lo que sucede y, al mismo tiempo, se fija
el deviniente acontecer en otro que se repite igual siempre:
la palabra. Entonces, gracias al lenguaje-pensamiento se puede
llevar siempre el devenir inédito hasta lo que es ya habitual
a mi entidad, hasta lo que ya se entiende y, de esta manera,
entender también lo que estd pasando: con el lenguaje Illevo
conmigo mi habitacion. Pero este hecho de que lo que se da en
la consciencia con inmensurable complejidad se pueda abstraer
y fijar en pensamientos no solamente significa que lo que me
esta pasando se me aclare y conserve, sino también que —por
eso mismo— la riqueza vital que tiene la actualidad sensitiva [la
consciencia, la existencia actuales] se ve reducida igualmente
y la consideracién de lo que simplemente se piensa tiene, en
consecuencia muy menor fuerza ontolégica, vital, apelativa.

El sonido de la palabra es un objeto que es real, que tiene
una entidad como vibracién acustica y que no depende mas
de lo que Soy apenas es pronunciada, pero que pretende una
remision a algo que no es ella, sino a lo que ella designa. Su
gran valor se halla en que precisamente esta cualidad {sonora}
real se puede dejar de lado para encontrar la cualidad vivencial,
existencial, sensitiva, cognitiva que designa por sus evocaciones.
El pensamiento consiste en la consideracion especulativa de
las cosas de la existencia propia o ajena de manera logica [en
funcién de la palabra]: en las especulaciones de las cosas que
se traen a la re-presencia por medio de las palabras, del logos.
Pensar es, para usar la expresion platbnica, un did-logo con



§1.20| 146 LA SOLEDAD

uno mismo'. Es poner ante mi entidad —desde mi— un logos
que la apele, y que esta apelacion sea respondida con otro logos
que nazca ante el planteamiento de lo que esta —por la palabra
dicha primero— en el espejo imaginativo [del mundo posible
que significa el primer logos], y que esto, a su vez, provoque una
nueva respuesta, etcétera. El did [S1&] de este didlogo interno se
refiere a la designacion, a la travesia de la palabra desde lo que
Soy hasta lo que existo, es el movimiento por el que se pone la
palabra ante lo de Mij; si el did-logo se pone en el mundo allende
para la objecién de otro o se queda en lo de mi para mi propia
consideracion, igualmente de trata de una manifestacion.

El pensamiento —como lo dice Platén— que consiste en
“plantearse ella misma [el alma (Yuyr)] las preguntas y las res-
puestas, afirmando unas veces y negando otras” es el inquisidor,
el que examina una cuestién, una situacion posible del mundo
segun lo que se sabe y se entiende de él; empero, lo que no
sigue esta practica dialéctica propiamente platonica igualmente
es un dia-logo [una palabra que atraviesa —en la sensitividad
acustica— la frontera entre mi entidad y mi consciencia]: es
una manifestacion de lo que hace a mi de mi situacion. Lo que
sigue es la apelacion que la presencia del sentido de esta(s)
palabra(s) hace al Yo, que provoca una repuesta sentimental,
que es acompanada por las palabras que se le asocian y que
clarifican su sentido por el sentimiento responsivo. Esto es, que
la consideracién de la posibilidad de un mundo —que se da
por medio de la palabra, del logos— apela al Yo (se trata de un
Sua-Aoyoc: la palabra que se presenta y que apela entonces a mi
entidad, a mi cuerpo, a lo que Soy) y, en esta apelacién, lo que
Soy se manifiesta ante la posibilidad de la real efectividad de
esa especulacion de manera sentimental y conceptiva; esto a su
vez puede llevarse a la abstraccion [fijacion | permanencia con-
ceptual] logica [lingiistica], cuya consideracién nuevamente
apelaria a mi entidad (un nuevo dia-logo)...

1. «A mi, en efecto, me parece que el alma, al pensar [Siavoéopat] no hace otra
cosa que dialogar y plantearse ella misma las preguntas y las respuestas,
afirmando unas veces y negando otras» — Teeteto, 189e-190a (dicho por
Socrates). Y también: «El razonamiento [Si&voia] y el discurso [Adyog] son,
sin duda, la misma cosa, pero, ;no le hemos puesto a uno de ellos, que con-
siste en un dialogo interior y silencioso del alma consigo misma, el nombre
de razonamiento?» — Sofista, 263e (dicho por el extranjero eleata).



ELYO 147 | §1.20

Es decir, que por medio de la palabra, del discurso, se piensa
[se especula detenida y conceptualmente sobre] una situacién,
un sentido, un objeto en unas circunstancias dadas; se pone
al Yo ante una situacién de tal manera que él responda, ya
sea, por ejemplo, proyectando las consecuencias de tal cosa o
preyectando cémo a llegado a donde esta. Se utiliza, entonces,
ese campo ontologico de emulacién para encontrar los prin-
cipios y los fines [las rationes] de lo que hay en el mundo;
es decir, por medio de este ejercicio del pensamiento es por
el que se entiende al mundo mientras que es por medio de la
accion que se le sabe.

El sentido que queda encerrado en la palabra que se pone
frente a Si en este pensamiento [en este did-logo], se presenta
y provoca a la motivacién de mi entidad, la apela como si se
estuviera realmente ante el objeto (extensivo o intensivo) con
el que la palabra comparte —y por el que tiene— su sentido.
Pensar es poner a mi existencia ante un mundo, hacerla que
se enfrente a una posibilidad como si fuera actual, efectiva y
encontrar la respuesta que Doy como ente a ese mundo espe-
cular, que podria coincidir con el real. Al mismo tiempo, los
sentimientos que ocurren —ya desde si, ya por la especulacion,
ya por la sensitividad actual— encuentran un logos que las
subsuma y las manifieste en la claridad conceptual en que ellas
{las palabras} son para mi Yo; claridad ésta que es tal por la
familiaridad del objeto que son las palabras, por la habitualidad
que ellas tienen conmigo.

Cuando por el pensamiento se figura algin momento cual-
quiera del mundo o de un objeto, el ente que Soy concibe
especulativamente las circunstancias en las que ese mundo pue-
de ser. Estas no solo son acotadas por el absurdo absoluto que
resultaria de pretender trasgredir las propiedades ontoldgico-
epistémicas ultimas [de llevarlas méas alla de los limites de la
imaginacion], sino que también son acotadas por la sapiencia
y por el entendimiento que del mundo se tiene. Es decir que,
como la emulacion de la posibilidad no deja de ser conceptiva,
la sapiencia in-corporada se puede mostrar contraria a lo que
se especula, provocando con ello una molestia que viene de la
intuicion de la falsedad de lo que se piensa, o un agrado cuando
coincide con ello. Otro tanto ocurre también con el entendi-
miento de las cosas, aunque esto no es de manera intuitiva,



§1.20| 148 LA SOLEDAD

sino conceptual; es decir que aqui lo que no se compagina
es que haya conceptos [sentidos] antitéticos vertidos sobre la
misma situaciéon. Pensar sobre cualquier objeto es, entonces,
probarlo en sus circunstancias y en sus posibilidades por medio
del espejo de la imaginacién. La palabra es aqui imprescindible,
ya que es la que trae consigo las representaciones especulativas
que apelan a mi entidad, cosa que con los recuerdos solos seria
mas dificil y laborioso.

Esa cualidad que tiene la palabra de permanecer la misma,
constituye su virtud y su desgracia: A la vez que posibilita
referirse de manera genérica a lo que hay en el mundo y en mi
entidad (por medio de llamar a su concepcién instituida y a la
respuesta del instinto), se deshace de la infinidad de matices,
de la particularidad tnica del momento que pasa; se deshace
del perderlo para siempre y lo encapsula en otros recuerdos
(los de los conceptos y de sus palabras relacionadas) mas
sélidos —por mas recurrentes—. Al mismo tiempo esto implica
que las palabras no son capaces de ex-presar la existencia en su
efectividad, ni de recuperar la inmensurable riqueza sensitiva
que el flujo temporal ha arrancado del mundo; sélo se puede
encontrar un sentido desprovisto del objeto al que significa
(aunque puede evocar sus recuerdos e incluso —en tratandose
de sentimientos— puede restablecerlos en acto). Las palabras
fijan lo que pasa por ellas y lo absorben como parte de su
propia concepcidn, que es restituida ante su aparicién objetiva;
y es por eso que no se encuentra en ellas la apelaciéon que en
un principio provoc) la objecién pasada, esa que ya no es.

En las palabras, pues, se fijala aparicion del o los sentidos que
tiene lo que pasa en este momento, mas alla de la concepcion
de lo sensitivo actual —que, por supuesto, también puede ser
muy familiar, pero no puede hacerse aparecer cuando se quiera,
como la palabra si—. No es que las palabras tomen el sitio de los
conceptos: la concepcion de lo sensitivo prescinde de lo que en
las palabras —como sensitividades sonoras que son— también
se concibe?; el lenguaje no reemplaza el encuentro directo con
la realidad y no les da él su sentido, sino que lo adquieren por
la motivacién de lo que Soy. La interpretaciéon del mundo no
depende del lenguaje que se tenga, aunque, de cierta manera

1. Aunque hay personas que se encuentran mucho maés con palabras y con
pensamientos que con objeciones vitalmente relevantes para si.



ELYO 149 | §1.21

{de una manera inteligible}, el pensamiento si; hacia el final del
apartado siguiente se hablara de ello.

El razonamiento / la logica

El campo especulativo es, entonces, un campo de experi- §
mentacidn; es tener un espacio ontoloégico emulante del
mundo efectivo y —por esto mismo y de manera indirecta— de
la realidad que es, mediante el que se puede llegar, gracias a esta
experiencia especulativa, a determinaciones motivacionales [de-
terminaciones de lo se ha de hacer]. La determinacion del movi-
miento entitativo es la funcién primigenia de la concepcién
imaginativa [especulacion]. Todo saber del mundo ha de redun-
dar en la determinacion del movimiento del ente que Soy.

El razonamiento es algo muy semejante a la consideracion
y al pensamiento, pero diferente de ambos. Mientras que la
consideracién es re-presentarnos la existencia (que a su vez es
ya re-presentacién de la entidad) de lo que esta en el mundo,
atendiéndola en sus circunstancias y tratando de comprender
cabalmente su situacién; y mientras que el pensamiento es un
did-logo interno (i. e., que no tiene manifestaciéon objetiva-
sonora), en el que el sentido de las afirmaciones concibe imagi-
nativamente [especula] un mundo con el fin de que éste sentido
apele a lo que Soy y a su entendimiento-sapiencia y de que
la respuesta a esta apelacion se ex-prese; mientras esto es asi,
decia, el razonamiento consiste en concebir una circunstancia
especulativamente en busca de sus rationes [de sus principios y
sus fines], de sus causas y consecuencias [de como el mundo ha
de ser para llegar hasta ella y qué es lo que se sigue de eso].

A diferencia, entonces, de la consideracion, no se busca aten-
der a lo que esta en el mundo en su existencia, comprenderlo
en lo que vive o en lo que le sucede (o, simplemente, en lo que
sucede), sino que lo que pretende es entenderlo en lo que, en
una sucesion necesaria —y no meramente temporal—, habria o
hubo o ha o habra llevado a lo que se esta razonando a aparecer,
a darse en el mundo. A diferencia del pensamiento, por otro
lado, la palabra, la sentencia y el sentido de éstos no son tan
determinantes, ni en el momento de la concepcién especulativa
de la situacién que se razona, ni en el momento de la bisqueda
de sus rationes; y es posible, entonces, que el razonamiento



§1.21| 150 LA SOLEDAD

prescinda de las herramientas lingiiisticas en su busca, pero de
lo que no puede deslindarse es de su referencia a lo instituido
histéricamente en mi ente, ya que es sobre las bases de su
conocimiento del mundo sobre la que se construye la emulacion
en donde se experimenta para entender lo que pasa.

El razonamiento es, como ya se ha dicho, buscar las razones
de tal o cual acontecimiento por medio de la experimentacion
especulativa. Las deducciones del razonamiento son dables a la
verificacion y a la falsacién y, por lo tanto, pueden constituir,
como las eyecciones conceptivas, el sentido —aunque de alcance
menos intuitivo, menos inmediato— de objetos y situaciones
que se presentan a la sensitividad. Razonar algo que se espera
que pasara efectivamente en el futuro implica que se estara
expectante a que se verifique lo que se razoné que sucederia, o
que al momento de vivir la tal o cual cosa que se razond uno
espere que suceda lo que le habia aparecido como consecuencia
o causa indudable.

Un juicio sintético a priori lo es de la experiencia mundana,
mas no especulativa. A priori quiere decir antes de la experiencia.
Para Kant, el hecho de que exista algin conocimiento sintético
a priori, es decir, que se pueda afirmar algo del mundo como
indubitablemente verdadero antes de su verificacion, supone la
existencia de una estructura subjetiva trascendental que confi-
gura las condiciones de todo fendmeno; es decir, que el espacio
y el tiempo son configuraciones epistémicas de la consciencia y
que eso —el tenerlas en nosotros— nos permite conocer la com-
posicién espacio-temporal (y, por tanto, geométrico-aritmética)
del mundo a priori. Esto, sin embargo, no alcanza para dar
cuenta del acto como incidencia en lo real, en lo nouménico.
Para Kant, la existencia de lo nouménico se prueba porque lo
que hay a priori en la subjetividad se limita a la forma del



ELYO 151 | §1.21

fenoémeno?, pero el contenido le viene de la sensibilidad, de las
intuiciones a posteriori.

Un acto humano cualquiera, basado en el conocimiento de
que el mundo es espacial, tiene incidencia en lo nouménico;
caminar no es un hecho subjetivo, plantar un arbol o comer
son incidencias en el mundo nouménico que se reflejan en el
contenido estético [sensible], no en su forma. Si el conocimien-
to de lo geométrico-aritmético se circunscribiera, como Kant
pretende, a lo fenoménico, entonces no se podria garantizar las
consecuencias de ese conocimiento allende el fenémeno vy, sin
embargo, cualquier modificacion en el fenémeno como tal es al
mismo tiempo modificacion de su contenido (pues la forma es
trascendental, i. e., invariable) y la accién modifica el contenido
del fenémeno, que es el reflejo del noimeno. De esta forma, si
a lo nouménico no correspondiera efectivamente —aunque no
realmente— el conocimiento matematico, no se podria modificar
basado en sus conjeturas.

Lo que Kant no toma en cuenta es que el ser humano (que
es, para los otros e incluso para si, un fendémeno) tiene un
fundamento nouménico [entitativo, actual] y por eso mismo
participa de la noumenidad, y que es esto lo que le permite
contener en si estas propiedades que después va encontrando
efectivas en su inter-accién con lo ajeno a si, con lo que lo
encuentra de lo real.

Es decir que el hombre, como ente que es, participa de la
entidad y de sus condiciones, y que, por lo tanto, el cuerpo

1. «La razén de que no nos baste el sustrato de la sensibilidad y de que
afladamos a los Fenémenos unos niimenos que sélo el entendimiento puede
pensar se basa en lo siguiente. La sensibilidad, y su campo —el de los
fenémenos—, se hallan, a su vez, limitados por el entendimiento, de forma
que no se refieren a las cosas en si mismas, sino sélo al modo segin el
cual, debido a nuestra constitucion objetiva, las cosas se nos manifiestan.
Tal ha sido el resultado de toda la estética trascendental, resultado que
se desprende espontaneamente del concepto de fendmeno en general, a
saber, que tiene que corresponder al fenémeno algo que no sea en si
mismo fenémeno. La razon se halla en que éste no puede ser nada por si
mismo fuera de nuestro modo de representacion. Consiguientemente, si no
queremos permanecer en un circulo constante, la palabra fenémeno hara
referencia a algo cuya representacion inmediata es sensible, pero que en
si mismo (prescindiendo incluso de la naturaleza de nuestra sensibilidad,
base de la forma de nuestra intuicion) tiene que ser algo, es decir, un objeto
independiente de la sensibilidad.» KrV A 251-252.



§1.21| 152 LA SOLEDAD

que Yo soy es —por lo menos en lo que de él noto en la
consciencia— espacial y temporal; la realizacion del movimien-
to (que es incidencia en lo real) precisamente se basa en esta
vivencia. La existencia y la especulacién —como se ha dicho—
son degradaciones de esta entidad, pero pertenecientes a ella
misma; y es por esto, por su arraigo ontoldgico en la realidad,
que tienen en si propiedades ontoldgicas —aunque no todas—
destacadamente, en este caso, en su espacialidad. Los juicios
sintéticos a priori no son innatos, no se nace conociendo la
ciencia matematica, ni se adquieren espontaneamente durante
el desarrollo de la vida (como se caen los dientes o sale vello
facial), y, por lo tanto, dependen de la historia de la vida. La
aprioridad de los conceptos matematicos y geométricos no es
tal absolutamente, sino que son previos a la experiencia efec-
tiva de su concrecién y lo son porque se han adquirido en la
experiencia especulativa' y, una vez asi experimentados, puede
suponerse —y verificarse— su efectividad.

Encontrar los motivos subjetivos y las condiciones objetivas
que resulten en algo, implica una aceptacién de que las acciones
estan determinadas por correlaciones necesarias; esto es, que se
reconoce que todo es precedido —ya temporal, ya ontoldgica-
mente— por algo mas. La necesidad de tal sucesién no necesita
justificarse; el hecho mismo de que asi es constituye la sola
condicién que se necesita establecer para que las cosas no sean
de otra manera; el razonamiento simplemente busca cémo es el
mundo tal que permite [obliga] esta sucesiéon y en el camino
encuentra regularidades, condiciones generales que se repiten,
imposibilidad de concebir algunas situaciones; encuentra, en
fin, que la naturaleza de las cosas exige del mundo una sucesién
regular y que cada una de ellas toma de si misma la interaccién
con lo otro en un sistema complejisimo. Asi, no es lo mismo
conocer la razon de un acontecimiento particular en el tiempo
(qué es lo que lo precede y qué es lo que le sigue) que la razéon
de una cosa como tal, aunque el primero deba por fuerza —si
es que se espera veracidad— derivarse del segundo, pues éste
{el conocimiento de la razén de las cosas} consiste en aprender
la motivacion de la cosa, en poder determinar su re-accion ante
una accién dada. Buscar las rationes de algo es buscar qué le

1. Es de suponerse que, en el principio, tales relaciones y propiedades fueron
obtenidas de la experiencia de lo del mundo.



ELYO 153 | §1.22

precede [qué tiene naturaleza tal que haya permitido que lo que
es ahora sea], pero no solo temporalmente, también tiene que
buscar en lo que las cosas son desde si para poder establecer
lo que de ella se puede esperar y, asi, lo que pueden permitir
0 no. Pero este desde si sOlo se establece a posteriori y como
una suposicién —verificable o no— a partir del comportamiento
conocido de las cosas de las que buscamos las razones (supo-
sicién que, como todas, con su ejercicio constante se incorpora
a la sapiencia).

Pero toda esta racionalidad tiene un limite que no se puede
traspasar: el de las manifestaciones a mi existencia de lo que
es. Hay, desde luego, algo que funda estas manifestaciones
(esta vista, este tacto, este sonido, este movimiento, esta inter-
accion); hay una entidad inasible en la que se refugia realmente
el desde si de lo otro y que permanece siempre allende, ajena a
lo que Soy y a lo que existo. Es ahi el quiebre de la racionalidad,
cuando ninguna imaginacién alcanza para figurarse lo que hay
sosteniendo eso que me enfrenta ni lo que me sostiene [eso que
me objeta, ni lo que me sujeta].

El conocimiento de la razén de las cosas —de mis propias
actitudes y sentimientos (en cuanto que esto es posible), sobre
todo— permite que lo que Soy considere tales razones al
momento de discernir entre la realizacién de la motivacion en
alguno o algotro sentido; no sin reservas, se puede decir que
es mas libre —por cuanto se libera de la sujecién inmediata de
la motivacién entitativa [se libera de considerar sus impulsos y
deseos como absolutos]— quien mas conoce de si sus razones:.
Y, en un sentido semejante, entre mas se conozcan las razones
de lo ademas del mundo se aumentara la potencia [la posibili-
dad de incidir en lo real] de mi propia entidad para buscar su
realizacidn. Sobre la libertad se tratara mas abajo (cfr. 297ss).

e
En el pensamiento existe cierta logica y ésta esta determi- ,,
nada en su forma y en sus reglas por los limites epistémi-

1. «Aquél [el hombre que es guiado por el solo afecto o por la opinién], en
efecto, quiéralo o no, hace lo que mayormente ignora; pero éste [el hombre
que es guiado por la razén] no complace a nadie sino a si mismo, y sélo
hace lo que sabe que es primordial en la vida y que por ello desea en grado
méaximo; y por eso al primero lo llamo siervo y al segundo libre [...]» —
Spinoza. Etica, 4/66e.



§1.22| 154 LA SOLEDAD

co-ontoldgicos [los limites de lo concebible especulativamente]
aunque también —de una manera mucho mas particular, aun-
que a veces se confunden— por la sapiencia mas profunda del
cuerpo [por aquello que se ha in-corporado por su ejercicio sin
haber jamés —o muy poco— fallado en su aplicacién efectiva].
La logica se aplica al analisis del logos; pero esto no quiere decir
que su campo de estudio sea el gramatical, sino que su referen-
cia a las palabras es en cuanto a su uso para decir del mundo.

Las relaciones logicas son las relaciones mundano-ontologicas.
Las relaciones que se describen en la légica como reglas no
pertenecen al orden del pensamiento como tal, sino que vienen
de la consideracién de cémo las cosas se dan en el mundo y
de cémo es que se relacionan entre si: la implicacion, la con-
juncion, la disyuncion, etcétera son relaciones que se verifican
en el mundo, y de ahi que se pueda y se tenga que hablar de
ellas. En el pensamiento, en la expresion de cualquier situacion
existencial o especulativa se manifiesta algo que ocurre, y esta
ocurrencia se da de hecho en el ente que Soy, y responde
al orden ontolégico. Si ha de tratar de decirse algo, por lo
tanto, no es posible hacerlo sin el concurso de expresiones que
designen estas relaciones; y si ha de ser que el que recibe la
palabra que se ha arrojado pueda entenderla (aunque se trate
de la entidad propia, en el caso del pensamiento), entonces en
su desciframiento [en la concepcidén imaginativa de ese sonido]
debera sub-ponerse la sapiencia de estas relaciones.

Las reglas que la logica describe —nunca prescribe— no
se refieren a las palabras mismas, ni a su sentido en tanto
que proposiciones atémicas (la relacién entre una proposicién
atomica y su verdad o falsedad —como se ha dicho supra—
depende de su verificacion o falsacion efectivas); la logica se
refiere sdlo a las relaciones entre las proposiciones mismas, de
acuerdo con reglas establecidas en el estudio de la posibilidad
concebible del mundo [de los limites de la especulacion]. Pero
estas reglas no vienen de ningin lado sino de la emulacion del
mundo en que consiste el campo especulativo de la existencia,
del estudio de lo que el mundo permite a partir de él mismo
como vivencia y de su reflexion en el espejo imaginativo. Las
reglas logicas son reglas ontoldgicas y son reglas epistémicas
porque se refieren a la posibilidad del mundo en su extremo
infranqueable; si el logos dibuja posibilidades del mundo y las



ELYO 155 | §1.22

manifiesta en su constancia, las reglas bajo las cuales éste se
analiza [las reglas logicas] vienen a asegurara que lo descrito
obedezca y se circunscriba a los mismos limites que lo hace, en
su efectividad, lo mundano.

Perolo que se dice no se relaciona solamente con la posibilidad
absoluta de existir; lo que se pretende no es decir la potencia
del mundo, sino decir la verdad; es entonces en donde mas
precisamente encuentra su aplicacién el analisis del discurso
que se pretende describiendo el mundo efectivo, analisis que se
da al determinar las relaciones segtin las cuales, de lo que se
sabe de la facticidad del mundo y de las reglas generales de lo
existente, es 0 no es como se asegura. Las palabras [el discurso]
constituyen el pensamiento. Cuando se considera algo del mun-
do, lo que se concibe especulativamente gracias las palabras es
una situacion posible del mundo efectivo [un mundo posible],
pero son el conocimiento y la sapiencia los que enmarcan esta
consideracién para determinar si es o no el mundo éste el que
se describe; son las instancias de lo que Soy las que construyen
las relaciones y las limitaciones de los sentidos dichos, esto es,
su posibilidad de darse efectivamente.

Asi pues, la concepcién imaginativa que se pretende verdadera
se ve acotada también por lo que se halla incorporado y por las
rationes que se entienden —y se atienden— del mundo; esto es,
que se basa en lo que ya se sabe y se entiende para determinar
la consistencia primero y la necesidad después de que sea como
se dice. Ante esto, lo que se concibe imaginativamente [lo que
se especula] no puede encarnar contradiccion en su sentido al
momento de su concepcién. Precisamente el pensamiento [el
did-logo interno] en torno a la situacion que se estudia va
provocando una especificacién mayor de las circunstancias en
las que se encontraria el objeto de consideracién (ante una
proposicion, se manifiestan otras, que responden a la primera
y que manifiestan lo que significa desde lo que sé del mundo).
La contradiccién sélo podria darse entre palabras o entre
entendimientos que no se estén atendiendo al mismo tiempo:
es imposible que se pueda concebir con sentido pleno* algo que
trasgreda el principio de no contradiccion™.

A lo que se atiene la construccién logica del mundo es
justamente a la manera en la que representamos relaciones
causales y de exclusion en la especulacion; es decir, a las reglas



§1.22| 156 LA SOLEDAD

segun las cuales hay necesidad en la existencia o negacién de
los objetos del mundo. La falla que se da en una concepcioén
que contraria a la logica lo es ya porque no se consider6 una
situacion o cosa que debi6 hacerse [porque hubo premisas que
no se consideraron], ya porque las relaciones causales estan es-
tablecidas-concebidas de maneras poco adecuadas a la realidad
[la efectividad del que de una situacién se siga otra]. Para que
un razonamiento sea certero, las relaciones en el pensamiento
deben corresponder a las relaciones efectivas en el mundo, pero
de esto nunca se puede estar completamente seguro, pues asi la
concepcion de lo que se dice como su anélisis l6gico nacen de
las instancias de lo que Soy y parten de lo conocido y lo sabido
del mundo para tratar de determinar su efectividad. Empero,
entre mas cercanos sean los conceptos que nos hacemos y las
rationes [los principios y los fines] que entendemos de lo que
nos objeta, mas cercano se estard de encontrar, junto con la
verdad del pensamiento, la efectividad del mundo*.

Esta efectividad no puede, entonces, encontrarse en las
palabras; éstas, como objetos que son, apelan a mi entidad e
invocan conceptos, al tiempo que son también invocadas por
ellos: son expresados (y es ésta la facultad que las mantiene co-
mo indispensables para el pensamiento, para la aclaracién de lo
que hay en la existencia, para su habituacién). Pero es un error
suponer, en primer lugar, que las palabras guardan un sentido
per se, objetivo (ademas del puramente sonoro), que llega mas
alla de la persona que lo concibe y, en segundo lugar, también lo
es considerar que por no encontrar un discurso coherente que
manifieste un conocimiento no exista ese conocimiento, ni que
el hecho de que —si fuera el caso— no existiera significa mas
que la rareza de la concepcion que trata de expresar: hasta el
hecho més imposible puede ser dicho y hasta la trivialidad més
inmediata puede no serlo. La creacién de la palabra viene de la
necesidad de usar ese concepto en la comunicacién con otro;
sélo la necesidad de muchos podria hacer aparecer una palabra
en una comunidad, pequefia o grande. En filosofia, la cuestién
es muchas veces que casi nadie se ocupa de los temas de los
que el filosofo trata.

1. Como se ha dicho ya, la realidad no es dable a la verificacion ni a la falsacion.



ELYO 157 | §1.22

La légica es un método para analizar lo que se dice. Al
momento en el que algo se enuncia —ya de manera sonora
0 ya como pensamiento—, se designa con palabras un estado
sensitivo, existencial. Con esta designacién [did-logo] de lo que
ocurre a la existencia —si se trata de una proposicion sobre el
mundo (que es el tema de la 16gica)— se estd manifestando una
condicién especulada por quien la ex-presa. Es decir, que para
poder decir algo del mundo, para que algo cualquiera pueda
expresarse, debe presenciarse, si no en su actualidad sensitiva
[como vivencia efectiva], si como representacién especulativa:
es imposible decir algo que no se halle en la existencia de quien
lo dice. Entonces, el logos que es puesto como proposicion,
nace de un sentido mundano-especulativo: la logica se aplica en
descifrar ese sentido con el mayor cuidado posible. Se trata de
analizar este logos para intentar encontrar cual es el significado
de este significante proposicional. Pero el significado de que aqui
se habla no puede ser un esto, en el sentido de un ciimulo de
sensaciones [una manifestacion sensitiva, una cosa material]; lo
significado es un mundo experimentado especulativamente.

La comprobacion Ilogica siempre lo es de lo dicho, y, asi, lo
primero que ha de hacerse es aclarar —lo que las mas de las
veces comienza por considerar— lo que se ha querido decir,
su sentido y su significado, con el propésito de encontrar sus
implicaciones y sus consecuencias. Es decir que, ante lo dicho,
se analiza lo que esto significa, como es exactamente el mundo
que describe el tal discurso en todas las dimensiones posibles (o,
cuando menos, las relevantes en el asunto de que se trata). En
efecto, cuando se enuncia algo del mundo, se esta describiendo
una situaciéon que se ha concebido de una manera especular;
dicha situacidén esta sometida a las leyes ontoldgicas, que son
las logicas y las epistémicas. Las palabras en su aparicién, sin
embargo, son sélo el sonido manifiesto; la situacion existencial
que las invocd ya no esta, ni siquiera para quien las dijo. Este
sonido que son las palaras ha menester, pues, para su compren-
sion, de una concepcion, y es ahi en donde la critica ejercida por
la I6gica tiene su aplicacién.

La concepcién de lo que se escucha depende del concepto
que nazca de las palabras en su objecién [de la dotacion de



§1.22| 158 LA SOLEDAD

sentido] hacia mi'; el sentido que las palabras Me manifiesten, al
tener una aparicion a mi existencia, tendra un entendimiento o
una comprension, si es que ha de ser tratado como un sentido;
aunque podria ser, incluso, que no se encuentre un sentido
cabal en lo dicho, y entonces lo que impere sea la confusion. El
logos que se manifiesta ante mi entidad puede sélo entenderse
[experimentarse especulativamente, pero de una manera exclu-
sivamente imaginativa], o puede —cosa muy rara— compren-
derse [a mas de la concepcion imaginativa, apelar a la sapiencia
del Yo y configurar el mundo que se me dice, no sélo en su
manifestacion objetiva [categorial], sino también en su sentido
para mi [judicial] y, por lo tanto, establecer ipso facto el conjun-
to racional [de los principios y los fines] de lo que concibo]. En
este segundo caso [cuando se comprende lo que se Me dice], la
determinacion de la posibilidad o no de que el mundo que ese
logos describe y manifiesta sea el mundo efectivo es también
inmediatamente juzgada como actual, posible, absurda o cual-
quier otro término intermedio, porque las relaciones racionales
establecidas en la concepcion imaginativa de lo que se escuchd
se significan intuitivamente [junto con la intuicién] y, por lo
tanto, se confrontan inmediatamente con la sapiencia histérica
del Yo [con lo que sé que el mundo es, y de su funcionamiento]
y puede asi, también intuitivamente, establecerse incluso la
validez o no de un argumento que se presente, pues concebir
la racionalidad del mundo manifiesto en las palabras implica
que la conclusién (consecuencia necesaria del mundo descrito
en las premisas), si es valida, debe aparecer como una de las
rationes (en tanto que consecuencia) que se han concebido.
Pero comprender lo que se escucha es algo muy raro de hallar,
aun en tratdndose del propio pensamiento. La légica es, asi, un
método para resarcir esta carencia de comprensién intuitiva.

El sélo entendimiento de lo que se escucha dispone a
concebir la situacién tal y como se describe, sin reparo en las

1. Por supuesto que no es una accion mecanica, que se dé de la misma manera
cada vez, de tal forma que dependa sélo del concepto de la palabras que se
ha formado en mi histéricamente y del estado general de mi 4nimo, sino
ademas de la atencién con la que se escuchen las palabras, de lo que esté
manifestando el que habla con su cuerpo, su modulacion, de lo que sepa esa
persona, etcétera. Pero, al fin, lo que es aqui relevante es que la concepcion
que nace a mi existencia tras la escucha de las palabras es la que determina
lo que en mi provoca esta escucha.



ELYO 159 | §1.23

implicaciones, ya por desinterés, ya porque el sentido que se
entiende es demasiado parcial como para dar una idea adecuada
de lo que lo posibilita y de lo que le sigue. Lo que hace la logica
es analizar las palabras que se han dicho, el logos —de donde, no
hay que olvidar, viene el nombre de “l6gica”— para especificar
cuidadosamente lo que significan las relaciones logicas estable-
cidas en lo que se dijo; es decir, describir con la mayor minucia
que se pueda cuél es el mundo posible que manifiestan las
proposiciones que se dicen y cuales sus consecuencias validas,
conforme a las reglas. Reglas éstas extraidas de la experiencia
intuitiva del mundo.

En el logos arrojado a la realidad entitativa y al mundo
como sonoridad [extendido] o que se ha pensado [intendido]
queda plasmada la designacién de una concepcién que se ha
ex-presado de quien la concibid. Decir un equivoco es designar
confusamente, que el analisis de lo que las palabras manifiestan
revele algo que se oponga al sentimiento que se tuvo en su
concepcién. También puede ser que se ha concebido una situa-
cién sin la consideraciéon de todas las consecuencias, pues se
ha obviado una o mas premisas; es decir que ha expresado un
mundo que no correspondia con lo que concibid, puesto que en
el mundo concebido no se considerd tales premisas, asi tampoco
se menciond sus negaciones (pues no era consciente de tales);
luego —al decirla— quien la interpreta asimila lo dicho en su
especulacion del mundo —que si incluye las premisas omitiditas
y con las que choca—: También se puede hablar sin comprender
cuando se especula, razona o piensa sin apasionamiento.

La logica es, asi, una herramienta de la que se debe echar
mano cuando no se puede comprender —sino sélo entender—
lo que se escucha o se piensa, que es, infortunadamente, para
casi todos, casi siempre. Aunque a veces ni siquiera se llega al
entendimiento, ante lo cual sélo queda empezar por intentar
esto (si se ha tenido buena memoria o se trata de un escrito); en
otro caso, resignarse a que lo dicho pase y se pierda.

Un apunte mas, y breve, sobre la lengua natural y el pen- 23 §
samiento. La consideracion y el razonamiento dependen de

la concepcién imaginativa [de la especulacion del mundo], y es
la experiencia del mundo la que funge como modelo de esta es-
peculacion. El logos que constituye lo dicho y lo pensado ex-



§1.23| 160 LA SOLEDAD

presa, entre otras cosas, lo que se especula y lo que se con-
sidera. El significado conceptivo de las palabras depende de las
vivencias histéricas del ente que soy; la formacién de estos con-
ceptos puede ser vivencial [puede referirse a una(s) vivencia]
o puede ser definicional [puede referirse a una nocién surgida
de otras palabras o de una experiencia mas bien pasiva]. Entre
mas y mejor viva una persona, mas y mejor habitacion del
mundo tendra: no una que le venga de la sola aceptacioén de lo
generalmente aceptado, sino una que se haya formado por la
verificacion propia de lo que concibe; es decir, que sepa mas de lo
que entiende. Cuando esto no es asi —y s6lo cuando no es asi—
cudl sea la lengua en la que se piense cobra un gran peso.

Que sea éste o aquél el lenguaje de que se dispone para
expresar un pensamiento no es cosa banal, es importante; pero
su importancia no es tan agobiante cuando la situacion que se
expresa no nace del pensamiento solo, sino que se habla de lo
que se experimenta especulativamente [de lo que se vive en la
imaginacion], cuando esto nace de la sapiencia del mundo, y no
de su entendimiento y nada mas. La concepcién imaginativa
—que es facultad del ingenio— se basa en lo instinto-instituido
[en las instancias] en lo que Soy; de esto ltimo y de la manera
en la que se haya dado depende la cuantia en la que influye en
el pensamiento cual sea la lengua en la que se piense.

Si las relaciones y los objetos que se conocen como constitu-
tivos del mundo vienen de la vivencia de ellos, entonces es ésta
la referencia modélica que se tiene al momento de considerar
y razonar sobre cualquier cosa, si es la vivencia la que ha
instituido el saber, entonces en lo que se dice se expresa algo
que trasciende la forma en la que puede ser enunciado (aunque
necesariamente ha de designarse —en un logos— para que el
concepto que con ello se llama no se desvanezca, por lo menos,
con tanta rapidez, ni se quede preso en quien lo concibe). Si, por
otro lado, lo que se conoce del mundo lo es de oidas, es decir que
se ha escuchado que las cosas son asi y asi se aceptan, entonces
la estructura que permite enunciarlas constituye esencialmente
la concepcidn de ellas y su referencia al momento de designar
lo que se piensa, pues la base sobre la que se forjan los
pensamientos, razonamientos y consideraciones es lo que se ha
instituido sélo lingiisticamente.



ELYO 161 | §1.24

Cuando se piensa el mundo sélo por lo que se entiende y
no por lo que se sabe, entonces la estructura lingiistica es
modélica; cuando no, no. Y es ésta ultima solo la que compete
a la filosofia.

La introspeccion

La introspeccion no es un escudrifiamiento hacia adentro , , §
como si se voltearan los ojos para ver si se encuentra a un
mi-cosa y como se encuentra; no es buscar qué hay contenido
en el continente del Yo: no hay tal; el Yo como continente sélo
lo es en el ambito fisico, en que el cuerpo contiene todo lo que
interiormente lo constituye, pero hasta ahi. La existencia es
temporalidad, no continencia o abarcamiento. Cuando se quie-
re inspeccionar a lo que Soy, no hay un algo al cual asirse; la
consciencia fundadora de la temporalidad no puede alcanzar al
ente que la funda, ni tampoco puede desligarse del devenir
constante de sus ocurrencias, de lo que le pasa, ni, por lo tanto,
del animo que la sujeta en su acontecer.

La introspeccion si se vierte sobre el Yo que soy, pero no como
un objeto establecido al que hay que analizar para determinar
de qué esta hecho. El ente que Soy permanece inalcanzable en
tanto entitativo, no puede haber una objecion —fuera de la del
cuerpo al cuerpo— del ente que Soy a mi entidad; asi, ésta no se
manifiesta ante la consciencia para someterse a inspeccién. La
introspeccién es diferente: Es acercarme a mi constitucién en-
titativa por mis actos pasados y potenciales, por mis afectos, por
mis busquedas y evasiones; en una palabra, por mi subjetividad.
La introspeccién consiste en una manipulaciéon de aquello que
sujeta a mi existencia: es provocar ex profeso a mi motivacion
para que se manifieste.

Al igual que el conocimiento de las rationes de lo que me
objeta, el conocimiento de las de lo que me sujeta se da por
la inter-accion, por provocar a lo que se experimenta desde
mi [intensivamente] para que se manifieste; aunque la relacién
de experimentacién con lo que me sujeta no puede darse en
los mismos términos cuyos de lo que sb6lo me objeta, pues la
variacién de mi ente se manifiesta sentimental y no percepti-
vamente. Es decir, que no se trata de investigar lo que Soy



§1.25| 162 LA SOLEDAD

corporalmente, como lo hace la ciencia médica ni de investigar
las manifestaciones objetivas de mi entidad, cosa que se hace
por medio de los sentidos extensivos: ello no seria introspeccién
sino investigacion experimental objetiva, como la que se hace
todos los dias con todas las cosas. Lo que se busca en lo
introspeccién —ya se ha apuntado— no es manipulable por un
movimiento extensivo. Hay sensaciones en la existencia —y
todo en la existencia es sensacion— que no se pueden atribuir
a los sentidos externos, sino que vienen desde la motivacion:
el dolor, la angustia, el miedo, etcétera son sentimientos que
la manifiestan (aunque la manifestacion motivacional no se
agota en éstos) y que por no ofrecer una expresién —en tanto
sentimientos— que objete a mas entidades que a la mia carecen
de la familiaridad nominativa y del anélisis detenido que las
cosas del mundo allende si tienen. Los sentimientos carecen de
una consideracién tan detallada, pues simplemente pasan, sin
repercusiones prdcticas tangibles. Las actitudes son respuestas
judiciales de los sentimientos.
Con lo que se busca inter-actuar en la introspeccion no es con
la manifestacion extensiva de lo que Soy [con mi cuerpo tal y
como se da en la sensitividad extensiva], sino con la intensividad
del ente que funda mi existencia. Pero no se crea que esto signi-
fica que conocer la sensitividad intensiva me coloca mds cerca
de mi entidad que de la de los entes ajenos; no es eso lo que se
dice. La sensitividad intensiva [los sentimientos] manifiestan la
condicion de la motivacién que sujeta a mi existencia, y ésta
es s6lo una distinta modalidad sensitiva —que es subjetiva— de
interaccion con su acaecimiento, y nos da cuenta de una regioén
que configura en la consciencia —a la postre— la particularidad
conceptual del ente que somos. Pero esto no quiere decir que el
ambito sensitivo-consciente sea remontado, sino que hay una
modalidad sensitiva que se nos da y que no se le da a nadie mas
y cuya concepcion judicial es mucho mas fuerte —en contraste
con su concepcion categorial, que es mas débil— que en la
sensitividad extensiva. No hay pues, con el ente que Soy, una
mayor proximidad ontoldgica (todo sigue existiendo espacio-
temporizado), pero lo que si hay es una sujecion existencial.
—c agf,j;z,\éf.,_
25 La interaccién que se da en la introspeccién y que sirve
para hacer manifiesto lo que somos en la sujecion existen-



ELYO 163 | §1.25

cial sucede por medio de la responsabilidad [responsividad]
de lo que Soy ante lo que me apela. La responsabilidad primera
es la concepcién de lo sensitivo; se trata de la respuesta que
se da desde el ente que Soy [desde el cuerpo que Soy] ante
lo que me pasa: es esa la manifestacion de lo que Soy ante lo
que es; pero lo que es sdlo puede considerarse ante lo que Soy
por medio de la translocacién que permite la sensitividad (cuyo
acto mismo es la existencia-consciencia). La responsabilidad,
empero, no se agota ante la sensitividad, sino que el Yo es
perennemente responsable de todo lo que le ocurre [lo que nota
que le ocurre: lo que conoce]. La consciencia representa una
perenne apelacién a la entidad, que es perennemente respon-
siva. La actualidad del sentir [la actualidad de la existencia]
implica necesariamente una respuesta entitativa. La consciencia
es el acto de conocer del ente que Soy, y este acto es la
translocacion y la transpresentacion de mi entidad; es traer a
lo otro de mi conmigo. Pero este alcanzarlos en mi lo es para la
mejor realizacion del ente que Soy, para mejor serlo que Soy. La
sensitividad extensiva [la percepcion] procura encontrar lo que
hace a mi de lo otro, mientras que la sensitividad intensiva [los
sentimientos] procuran manifestar, de lo que Soy, lo que hace a
lo otro; es decir, manifiestan lo entitativo que se relaciona con lo
externo; esto es, manifiesta lo que hace al movimiento extensivo
de mi entidad, lo que para realizarse ha menester de un ente
ajeno, una realizacién que no puede darse autarquicamente: la
consciencia es tal por la insuficiencia. Asi, los sentimientos son
manifestacién de la motivacion; es decir que son sensaciones
que impelen a la realizacion de movimientos que satisfagan a
mi {acto de} ser.

La responsabilidad perenne a la perenne apelacién de la
consciencia se ha visto un poco cuando se traté de “El cono-
cimiento de lo que es” alli, como aqui, se traté de ésta en lo
que se relaciona con el conocimiento; pero ademas de lo que
ahi se dijo, caben ain algunos apuntes, relevantes para el tema
que ahora se examina.

La apelacién de lo sensitivo a mi Yo por medio del contacto
(que concibe lo en la consciencia) lo es a un nivel bruto, a
un nivel poco sofisticado. Hay una apelacion que sucede de
manera mas sutil: la apelaciéon de la reflexién. Es de este tipo
la apelacidén a la que se alude en el caso de la consideracion,



§1.25| 164 LA SOLEDAD

del didlogo: es el poner ante Mi la experiencia especulativa de
una posibilidad del mundo, no ya una sensitividad que, con
su densidad ontoldgica, llama a lo que Soy muy fuertemente,
sino que se trata de un mundo especulado [imaginado] el que
se considera. Por supuesto que la necesidad de atencién que
implica el contacto franco con el ente ajeno [la sensitividad] es
inminente, no asi la de lo que se reflexa (y es por esto que las
cuestiones de reflexién son las que menos interés despiertan en
los maés), pero el sentido de lo especulado puede significar algo
mucho mas complejo y con un sentido que ponga ante lo mio
lo que de mi puede ser.

La apelacion de lo reflexivo al Yo provoca, entonces, una
respuesta de lo que Soy; aunque no de una manera automatica,
sino que depende de qué tanta atencion se le dé a lo que se
especula. Esta respuesta puede ser resultado de una actitud
expectante (con lo que se trataria de un razonamiento), pero
puede también suceder que resulte de una situacion mas vital;
es decir, que se enfrente la situaciéon como si se estuviera en ella
de hecho, como si se estuviera enfrentando existencialmente lo
que solo se enfrenta especulativamente’. La respuesta que se
provocara en este segundo caso sera de un tipo muy mas mo-
tivacional, manifestando lo que para Mi significa el enfrentarse
a eso que presenta imaginariamente. Es la respuesta de lo que
Soy ante esta situacion, no con la viveza que se pueda tener
en el momento efectivo en el que se encuentre con ello, pero
si atendiendo a la situacién, a la posibilidad y enfrentando,
aunque con menos gravedad, ese mundo, esa situacion que no
es efectiva, pero que a pesar de eso puede manifestar toda la
fuerza de su razonamiento por no haber la urgencia de actuar
en consecuencia.

La apelacion principal —la de lo sensitivo— y su respuesta es
la fundamental, pero la que viene con la reflexién constituye
un despertar de lo que asi se manifiesta. Es el resultado de huir
del fracaso que la sensitividad, sujeta al contacto, no permite
superar; el resultado de concepciones mucho méas constante,
del lenguaje y del ingenio, de la necesidad de abarcar mas
tiempo y mas espacio, de extender los alcances entitativos en

1. Por supuesto que estos dos tipos de actitudes ante lo especulado {la
expectante-cognitiva y la vivencial} no se excluyen, mas bien estan siempre
presentes, aunque alguna tendera a tener una atenciéon mayor.



ELYO 165 | §1.26

los horizontes temporal y espacial, del mas conocer para mejor
hacer. Asi pues, la concepcién imaginativa también objeta a mi
entidad, una apelacion mas sutil, mas sofisticada. Es asi posible
la consideracién y la introspeccién

Abhora bien, la introspeccion consiste en interrogaralo que ,¢
Soy y en apelarlo vivencialmente para que se manifieste.
Pero esta manifestacion —ya se ha dicho— no puede ser de lo
ente como tal, sino que se da en la modificacién de la sujecion
de la existencia, es decir, en la respuesta motivacional de lo que
Soy.

No se trata, pues, de encontrar una substancia después de
abstraer la accidentalidad de su acaecimiento ante nosotros,
sino de probar al ente que Soy para que, en su reaccion, delate
su manera de ser [su motivacion]. Es decir, someter al ente que
Soy —especulativamente— a tales o cuales vivencias, las mas
extremas tal vez, para encontrar su respuesta motivacional,
para saber como responde mi entidad ante lo que le pasa.

La introspeccion es, asi, relativa al actuar. Es decir, que lo que
se encuentra como respuesta de la prueba introspectiva es la
manera en la que Yo puedo reaccionar ante tal o cual situacion,
ante tal o cual circunstancia. Pero, al mismo tiempo, no es sélo
imaginarse una situacion para encontrarse con ella, para suplir
su carencia de efectividad con un anhelo de su suceso: es tam-
bién una interrogacioén a mi entidad. Asi como se interrogaba
a los objetos con una actitud expectante, asi también hace falta
la expectativa para poder recibir en la experiencia la manifes-
tacién motivacional de lo que Soy. Pero, jen qué consiste esta
manifestacién motivacional?

La sensitividad intensiva [los sentimientos] viene del contacto
con el ente que Soy, pero este contacto no puede ser accesible a
nadie mas (como si lo pudiera ser respecto de mi cuerpo allende
la piel); son sensaciones que aparecen casi sin concebirse, con
una categorizacién muy pobre, pero —y quiza justo por eso—
con una determinacion sensitiva [con una determinacion de
placer o de dolor] muy grave, ya que el contacto es inmediato;
un sentimiento no tiene ante si mas causa que el estado mismo
de la existencia, nace de lo que Soy, manifiesta con su aparecer
el significado para Mi de lo que vivo; es decir que el Yo lleva su
estado al conocimiento por la sensitividad (ya como respuesta a



§1.26 | 166 LA SOLEDAD

lo que presencia, ya como manifestacion de una carencia). La
sensitividad intensiva también objeta a lo que Soy y lo hace
responder, provoca una respuesta motivacional [una tendencia
a realizar un movimiento que satisfaga al sentimiento]; esto es,
que en el acto se ser Yo se pide que se modifique mi condicién
respecto al mundo (y esto puede darse ya modificando mi
postura ante él, ya modificando al mundo mismo o ya por
ambas, o ser imposible de darse). Es la motivacién la que sujeta
a la consciencia; es la que determina el movimiento extensivo,
el acto del ente que Soy, su realizacién. Los juicios conceptivos
llevan la motivacioén a la percepcion, pero los sentimientos son
ellos mismos manifestaciéon de la motivacion, es el contacto
—en tanto que mi capacidad sensitiva lo permite— de lo que Soy
con lo que conozco; y esta capacidad estd porque se necesita
conocer el estado entitativo para determinar el movimiento, pa-
ra encontrar el motivo que persigue —cada vez— la motivacion
de mi entidad (que es la der ser Yo [ser el cuerpo que Soy]).

Yo soy siempre actual [en acto] y no es posible escapar a
ésta {a la actualidad}, que es la condicién misma de ser. La
motivacién es la caracteristica de los entes animados, es la
realizacién del ente suyo por medio de su incidencia en lo real
[por medio de su recurso a lo ajeno de si] y la consciencia es
el medio para esta realizacion extensiva [para el ejercicio del
movimiento]. Los sentimientos manifiestan una sensitividad
intensiva [manifiestan a mi entidad en tanto que toca a la
consciencia)], ya sea enddégena (como el hambre, la sed, el
instinto sexual), ya sea responsiva de la manifestacion sensitiva-
extensiva o reflexiva. Los sentimientos se dan a la consciencia
porque hay movimientos intensivos que no pueden realizarse
sin el concurso de un movimiento extensivo. El conocer la
motivacion es, asi, conocer lo que Soy en el mundo; es decir, lo
que Soy ante cada acto posible.

El conocimiento de lo que Soy se da, entonces, por la
aprehension de la experiencia de lo que responde el ente que
Soy ante lo que le interroga [ante la experimentacion especula-
tiva]. Lo que se manifiesta en cada respuesta es la motivacion.
El ente que Soy tiende a su realizacion en {el hecho de} ser, la
motivacion es esa tendencia; es lo que a mi hace de lo en el
mundo, lo que para mi (para el ente que Soy) significa lo que se
le muestra, lo que me pasa.



ELYO 167 | §1.26

La apelacién mas sofisticada de lo especulativo a mi entidad
provoca la respuesta en el juicio, en una concepcioén de lo que
ya se habia concebido; es decir, se le brinda un sentido con una
pro-yeccién y una racionalidad més amplias a lo que ya tiene
un sentido méas inmediato y mas intuitivo. Aqui los juicios de
agrado y molestia son manifiestos, pero también se responde
sentimentalmente; es decir que la respuesta ya no sélo atafie a lo
que de la representacion le incumbe, sino que manifiesta tam-
bién —aunque esto puede suceder igual con la representaciéon
sensitiva— un estado de animo [unas sensaciones intensivas
[sentimientos] que manifiestan el sentido entitativo de lo ajeno
apelante]. Los sentimientos, pues, que responden a la posibili-
dad del mundo experimentada especulativamente manifiestan
las disposicion motivacional —esto es, la disposicién al movi-
miento entitativo [al acto]—. Se conoce asi, en la introspeccion,
lo que soy capaz de hacer, mi disposicion a actuar [a incidir en
la realidad (es decir, necesariamente, sobre otros entes)].

Se descubre, entonces, la manera en la que Soy por la viven-
cia de lo que puedo hacer. Se manifiesta asi, no lo que Soy (las
condiciones que me hacen ser lo que Soy y no otra cosa), sino
como Soy (la forma en la que respondo a todo lo que vivo).

La introspeccién es una interrogacién a mi entidad (como
la investigacién en el conocimiento de lo que es, es una
interrogacion de la entidad ajena). Conocer cémo Soy [como
estoy dispuesto a realizarme] es conocer aquello bajo lo cual
se presenta mi tendencia al movimiento que pretende a lo del
mundo allende, aunque sélo parcialmente: no como la condi-
cién a priori que me permita predecir todos mis actos, pero si
una aproximacion, por inferencia, de ésta la condicionalidad de
mi actuar. Es posible analizar asi lo que Soy y lo que he sido
para poder concebir, en union, todas las caracteristicas que me
he encontrado dispuestas en mi interrogatorio introspectivo.

(Cuando me enojo?, ;cuando me alegro?, ;cuando deseo la
muerte de alguien?, ;cuando me avergiienzo?... éstas no son las
preguntas que se postulan en la introspeccién, pero si obtienen
en ella una respuesta parcial. De lo que se trata es de someter
al ente que Soy a una vivencia, aunque sin caracter efectivo
(lo que, por lo tanto, no impele a una respuesta efectiva,
pero, en cambio, permite una actitud teorética [expectante]),
pero si con la re-representacion del hecho, de la situacion, de



§1.27| 168 LA SOLEDAD

la cosa: ponerlos a consideracion de lo que Soy y encontrar
Mi respuesta conceptiva —la que, por ser tal [por darse en el
acaecimiento mismo de la vivencia], no se puede discernir del
todo de la re-representacién misma—'. Pero esta respuesta es
también animica, sentimental, y es esta responsividad animica
la que me puede dar un indicio de las respuestas a las preguntas
antedichas; si estos sentimientos aparecen cuando tales situa-
ciones son experimentadas, y es asi de una manera constante,
es posible afirmar, con mayor o menor certeza, que asi sucedera,
que asi respondo ante lo del mundo, que asi Soy.
e
»7 La introspeccion es la interrogacién a mi entidad actual
[presente], por lo mismo —y a pesar de lo mismo— es im-
posible que se dé sblo con concepciones imaginativas (aunque
ese pueda ser el propodsito), sino que necesariamente se invoca-
ran los recuerdos.

Esto quiere decir que, en el ejercicio introspectivo no sola-
mente se interroga al ente que Soy con apelaciones vivenciales-
especulativas, también —e incluso en la misma respuesta a esa
apelacion— se le da a consideracion apelaciones re-vivenciales-
especulativas; es decir, la historia de lo que he sido, pero no
en el resultado de su incorporacion sapiencial, sino como la
repeticion especulativa de una vivencia efectiva pasada [como un
recuerdo]: se trata aqui de encontrar lo que Soy por lo que he
sido [lo que he hecho [actuado]].

En el transcurso de mi vida [en la concatenacion de las viven-
cias mias], en las actuaciones que he tenido se ve también mi
respuesta motivacional, la forma en la que de hecho he actuado
cuando estuve enfrentando alguna situacion con toda la fuerza
de la efectividad imperante, pero —ahora— con la distancia

1. Es decir que los juicios e incluso las categorias conceptivas no se saben
contingentes [in-esenciales] a la representacion (por lo que el agrado
pudiera confundirse con el placer, la molestia con el dolor y las categorias
como configurantes de la percepcién misma) sino s6lo cuando se patentiza
el equivoco [la posibilidad de que se dé uno sin el otro], ya en mis
recuerdos, ya en la palabra de otra persona. El equivoco es que se tenga
noticia de que esa concepcion se ha dado diferente, y esto puede ser porque
se recuerde que hubo una vez en la percibi lo mismo y no fue de la misma
manera o porque alguien me ha comunicado su concepcioén, que choca con
la que yo creia natural (en este ultimo caso, si no se acepta la validez de
lo que la otra persona comunica, entonces se descalifica tal concepcion, e
incluso se le tacha de locura).



ELYO 169 | §1.27

temporal —y, por lo tanto, animica— que puede marcar una
diferencia considerativa importante. Pero esta re-vivencia es,
sin embargo —y en tanto que recuerdo—, despojada de la sub-
Jjetividad que llevo a su actuacion. Sélo queda de ella recuerdo
de lo que objetivamente se manifesté como el movimiento
extensivo (lo que se dijo, el movimiento con el que mi cuerpo
afect6 al mundo...; propiamente, lo hecho) y, a veces, también se
recuerda —en general— la objecién sensitivo-intensiva (lo que
se penso, el animo que se tenia...; pero, en tanto que recuerdo,
sélo conceptualmente —aunque también puede ser que con este
recuerdo se vuelva a sentir lo mismo que en ese entonces, pero
eso ya no seria mas recuerdo, sino restitucion histérica—). Asi,
la interrogacién de mi entidad —por la apelacién a mi motiva-
cién— no sélo considera la forma en la que ahora respondo a
lo que se me presenta como vivencia especulativa, ademas eso
se compara con lo con lo que respondi antes a lo que se me
presentd —efectiva, pero también especulativamente (cuando
recuerdo una introspeccion pasada)—.

De esta manera, el recurso al recuerdo de mi mismo en la
introspeccion tiene una doble dimension: de un lado, tomar
contemplativamente lo que se recuerda que he sido para en-
contrar su categorizacion, para tratar de razonarlo en la medida
de lo posible y, de otro lado, como una apelacién mas ante
lo que Soy, como una interrogacién directa para encontrar el
sentido de aquello que hice, lo que para mi significa el haber
actuado lo que actué. En este segundo caso, lo que ocurre es
que el recuerdo que se presenta ante el Yo ente apela a mi
motivacion, de tal manera que la accién que ahora revivo en
la especulacién —y no ya en la efectividad de la vivencia— es
juzgada y, asi, se somete lo que he sido a la consideracién de
lo que en este momento Soy, lo cual puede causar vergiienza,
orgullo, anhelo, nostalgia, etcétera.

Tanto si se recuerda algo [si, imaginativamente, re-vivo algo]
cuanto si se le concibe imaginativamente, esto que se especula
merecera una respuesta motivacional y en esta respuesta se
mostrard como deseable o repulsivo (o alguno de sus matices
innumeros). En el caso del recuerdo, y de la imaginacién cierta,
se sabe —y no sélo se entiende—, empero, que ese que aparece,
eso que es motivo de repulsién o de deseo, es mi propia entidad,
soy Yo mismo. El encontrarse con la contemplacién de un hecho



§1.27| 170 LA SOLEDAD

malo [que merece repulsion | del que se debe huir] o bueno [que
produce deseo | que se busca] y encontrar, simultineamente,
en este cuerpo que soy al mismo ente del que se huye o que se
busca, es considerarme a mi mismo. Es imposible, por otro lado,
ponerse a salvo de o tratar de acercarse mas a lo que Soy.

El atender el hecho visto como si fuera cometido por una
segunda persona es lo que posibilita considerarlo, porque es lo
que posibilita tener ante si el hecho en cuestién, que se pueda
contemplar lo que sucedié o podria suceder y que el ente que
Soy pueda dimensionar asi lo que le enfrenta. Se pretende en-
contrar como objecion a la motivacion que en aquel momento
lo sujetaba, ya sin el 4nimo que propicié ejecutar ese acto
como mi realizacién entitativa. La vergiienza de encontrarse a
si mismo como malo en un acto pasado o posible (si es pasado
puede haber, ademas remordimiento), es verse en lo que se hizo
y tratar de huir de si, tratar de escapar de Mi alcance y —puesto
que el alcance de mi Yo es también mi existencia— de la entidad
en general; huida que es imposible, que se frustra y desespera:
imposible ser sin ser Yo. El orgullo es encontrarse a si mismo
como bueno en un acto pasado o posible y tratar de conseguirse
a si y, ante la sapiencia de que se es si mismo, volcar a mi
entidad la veneracién que me merece la bondad del acto que he
o0 habria cometido con certeza.

El sometimiento de lo que he sido a la consideraciéon de
lo que Soy es un ejercicio introspectivo en la que certeza de
lo ya-sido propicia el encuentro con la motivacién ya en acto
(aunque en acto pasado), y no sélo en una tentativa probable. A
la pregunta de “;Cémo soy yo?” se contesta desde el ambito de
lo que efectivamente se ha verificado aunque, como acto, sélo se
manifiesta objetivamente en su acaecimiento (ya sin la sujecién
que impulsé a su comision); lo que sigue es tratar de razonar
lo que se actud. Y este razonamiento puede llevar a justificarlo
[hacerlo aparecer como justo] o a reprobarlo. La busqueda de las
rationes que impelieron a realizar un movimiento que modifico
en su acaecer el estado de la realidad [a entes ajenos] no se
puede dar de la misma manera en la que se buscan las rationes
de lo que hay en el mundo, puesto que esto ultimo se encuentra
al alcance de la manipulacién fisica y se puede discernir por el
conocimiento de lo que es; pero las rationes de un acto mio se



ELYO 171 | §1.28

descubren por el conocimiento endeble de lo que Soy y por el
recuerdo de mi sujecion animica en la ocasion en cuestion.

Lo que ya pasé, no es, evidentemente lo que ahora vivo, pero
toda mi existencia es ya pasada; lo que yo existo es el tiempo
y el pasaje del tiempo en mi, en el ente que Soy y que quiere
preservarse bien. Es decir que la constitucion de mi existencia
es fundamentalmente temporal; lo que ya no es mas es lo que,
en la concepcién de la existencia —y en mi cuerpo, por su
historia instituida—, mas peso tiene, lo que constituye —por la
concepcién— mi interpretacion del presente, mi vivencia actual.
Lo que en este momento vivo es la sensitividad, el entendi-
miento, el saber del mundo y de mi mismo, lo que permite mi
realizacién para conservarme vivo, y para estar bien. Lo que he
sido con-stituye lo que Soy. Considerar lo que he hecho es una
tarea ineludible en la introspeccién, en el conocimiento de lo
que Soy; el encuentro con lo pasado me permite hacerme un
concepto de lo que yo mismo represento ante el mundo y de lo
que significa para mi ser como Soy.

El “condcete a ti mismo” es indagar en lo que se es y
descubrirse; descubrir sus rationes de actuar y sus condiciones
de ser que, si efectivamente encontradas, son las rationes y las
condiciones de todo lo ente. El conocimiento ontolégico puede
solamente desarrollarse por el conocimiento del tinico ente
cuyo contacto me deja descubrir més plenamente la sujecion
a la entidad que me funda; si bien ésta sélo se me muestra
en su objecion sensitiva, es posible descubrir alguna relacion
racional que convenga a la descripcion de su proceder, de su
enfrentamiento con lo ajeno que la sustenta fisicamente y con
el anhelo de la consecucién de lo que carece, y le hace falta.
La extensién entitativa de lo que me descubro que Soy hacia
los existentes ajenos no se hace mecanicamente, sino que esta
sujeto, como todo conocimiento, a la verificaciéon o falsacion
empirica de lo que se supuso en la concepcion. Pero esto ya es
relativo al método filosofico, que aqui no es el tema.

Asi como se categoriza y como se razona a las percepcio- ,g §
nes, asi también el contacto con lo que Soy se categoriza y
razona; pero, en contraste, la objecién sensitivo-intensiva que
acompafia a la introspeccién tiene un caracter muy menos deli-



§1.28| 172 LA SOLEDAD

mitado en su manifestacion; es decir que es mas ambiguo, que
lo que objeta sentimentalmente sélo se da como sensacion sin
mas y no es posible averiguar —con auxilio de otros sentidos—
la causa fisica ni el movimiento que la trajo a nosotros, no
es posible manipularla objetivamente para probar las distintas
sensaciones que nos resultan en cada caso y asociarlas con
otras de otros objetos. La diferencia modal entre la percepcion
y los sentimientos radica en que los segundos no tiene en su
aparecer mas que la sensacion casi bruta y casi inubicable —por
lo tanto, omniabarcante— o cuya ubicacion no tiene relevancia,
pues no se busca encontrar fisicamente el contacto que es la
sensacion, sino la causa de que ese contacto —provocado por el
Yo ente— se haya dado.

Lo que se presenta en el contacto varia tanto que no se puede
encontrar una asimilacién pasada del sentimiento que permita
su categorizacion, aunque si la tenga muy generalmente; esto
implica la ambigiiedad sensitiva de los sentimientos. El que el
advenimiento de los sentimientos inunde mi existencia e impon-
ga un dnimo significa que éstos no tienen como determinacioén
principal la consideracién de su aparicion, sino la consecucién
de su satisfaccion, el encuentro con lo que puede hacer cesar
su presencia o con lo que puede colmarla. Asi, los sentimientos
tienen un acaecimiento prdctico: son la conformacién de lo
animico [de la tendencia al mi movimiento]. Ahora bien, como
no se puede encontrar perceptivamente el advenimiento de los
sentimientos (el contacto fisico del que nacen), sino que éstos
llegan s6lo como una determinacién animica del ente que Soy
[como la manifestaciéon de la motivaciéon para que se concrete
en la realidad la entidad mia], la categorizacion queda determi-
nada casi Ginicamente por la sensacién misma y muy poco por
la causa de su advenimiento. Todavia mas, ya que la variacién
animica es tal porque mi motivacién impele a la realizacién
de un movimiento, el contenido de mi consciencia es el que
determina en buena medida su ocurrencia (aunque también
podria ser una carencia o un malestar fisico-corporal), y la
variacion en lo que se esta considerando puede hacer variar los
sentimientos aun sin que caigamos en cuenta de esto; es decir
que la aparicion misma de los sentimientos es la que puede
provocar que las consideraciones y los pensamientos se modi-
fiquen, y que esto modifique —a su vez— a los sentimientos.



ELYO 173 | §1.28

Es asi que la categorizacion sentimental es tan ambigua, que
permite que éstos se den de una manera muy mas bruta que las
percepciones, y, asi su determinacién sensitiva [placer/dolor]
es muy fuerte’.

Para encontrar el fundamento motivacional de un sentimien-
to se tendria que encontrar la causa de lo que me estd suce-
diendo haciendo abstraccion del sentimiento mismo [dejando
al sentimiento de lado, para descubrir lo que esta detras de él],
pero la invocacion de este sentimiento debe estar relacionada
con el contenido todo de la consciencia en tiempo en el que
fue invocado, situacién vivencial que es ya irrecuperable (si
acaso lo seré en sus rasgos mas fuertes, que quiza no sean los
que con mayor determinacién lo provocaron, e incluso puede
que la ocurrencia de la consciencia que lo invocé hubiera sido
efimera, muy rapidamente ocultada por otras) y, ademas, la abi-
garrada aparicion de los sentimientos no permite delimitarlos
siquiera individualmente —;en donde termina la desesperacion
y empieza la asfixia; en donde termina la tristeza y comienza la
nostalgia?—. Pero atn si éstos obstaculos no existieran —si, por
ejemplo, se estuviera pensando tranquilamente; pocas cosas,
con una sola consideracién principal— habria que poder desco-
nocer el sentimiento en su aparicion para atender sus causas sin
que la presencia bruta del placer/dolor que significa me desvien
de la consideracion contemplativa con la que pretendo buscar
su fundamento; y esto tampoco es posible, porque la condicion
de la aparicién de lo que trato de entender no sélo me objeta,
sino que también me sujeta.

Se trata de encontrar, como en el conocimiento de lo que es,
un concepto que permita interactuar con lo de Mi con habituali-
dad; esto es, conocer sus rationes [principios y fines], pero a la
vez que los sentimientos me objetan, su misma objecién impele
al ente que Soy a responderles, cambiando con ello la objecion

1. Asi pues, si alguien se ha dedicado a estudiarse cuidadosamente, a conocer
las causas y las circunstancias de lo que el acaecimiento de sus sentimientos
significa, y encontrar sus razones (aunque nunca es posible que se dé esto
tal como en el caso de las percepciones, por las razones que se apuntaran
en seguida), alguien, pues que se preocupa de lo que le pase, puede
encontrarse, ante la inundacioén de los sentimientos que le vengan de la
motivacién, en un plano de mayor estabilidad, pues reconocer las rationes
permite comprender —aunque poco— lo que pasa y determinar mejor la
situacion y, por lo tanto, la respuesta y el movimiento entitativos.



§1.28 | 174 LA SOLEDAD

que pretendo razonar y el sentido de la busqueda. El encuentro
con el dolor o la pena es algo que trata de evitarse; hay res-
puestas introspectivas que pueden serlo {dolorosas o penosas}
y, asi, la motivacién impelera a evitar los tales sentimientos, a
huir de ellos, y eso puede implicar disimular o entrampar la
busqueda y la consideracion, desviar el sentido de las rationes
que se habian supuesto.

Dicho de otro modo: cuando me introspecciono no puedo
fiarme, pues el ser mi entidad —a través de los sentimientos—
la que intento razonar implica que ella misma es consciente de
su interrogacion y puede disimular para su consciencia, si asi
mejor le conviene y siempre que no se dé cuenta que lo hace.

Solamente quien tenga un gran compromiso con la verdad,
sin importarle el dolor que signifique ese conocimiento, y que
esté habituado a considerar lo que es y a encontrarse con sus
condiciones ultimas [solamente quien actie filoséficamente]
puede esperar una mayor certeza en su introspeccion, un me-
nor engafo y disimulo (que se dan para mejor-estar, aunque se
sacrifique la misién misma de la introspeccion).

Por otro lado, el interrogatorio que es introspeccion implica
que la responsividad emotiva del ente que soy atienda las
cuestiones que se le plantea, pero esta respuesta —e incluso la
pregunta misma— esta determinada por el &nimo que se tiene
en el ahora en el que el ente que Soy se encuentra y, en
general, por la situacion de la existencia, que se manifiesta en el
estado del animo. La manifestacion animica es resultado de mis
carencias y suficiencias, de las necesidades y de las instancias
[lo instinto-instituido] que conciben al mundo que me enfrenta.
La motivacién que es apelada ahora no lo es desde la misma
instancia existencial que ayer lo hacia, ni desde la que lo hara
mariana. Hay cosas que se han olvidado o que ya no se atienden,
otras que no se sabian-entendian y que ahora si o que ahora
si se atienden (cambios éstos muy marcadamente determinados
por la sucesion inmediata de acaecimientos [por lo que recién
ha pasado]). Hay ahora necesidades distintas, anhelos distintos.
La concepcidn de lo que se pregunta y de lo que se responde en
momentos diferentes del incesante tiempo en el que consiste
la existencia es siempre diferente, es siempre dependiente del
estado de mi cuerpo. Pero, aun con esto, la diferencia en las ins-
tancias no es tanta —se necesitaria mucho tiempo, o un trauma



ELYO 175 | §1.28

muy fuerte para que cambien significativamente las instancias
generales de lo que Soy— cuanta es necesaria para que no
pueda sostener marfiana una concepcién que hoy sostengo, para
que cambie la esencialidad de mi responsividad.

Lo que cambia, entonces, no es la motivacién —que siempre
tiende al bienestar (que es siempre ser mas (asi temporal como
efectivamente))—, sino las instancias de lo que Soy, lo que se
ha instituido y lo que es instinto [las variaciones del cuerpo
inevitables, i. e., el desarrollo y decaimiento del cuerpo y sus
capacidades]. En esto radica la inesencialidad y la esencialidad
de mi yo.

Asi pues, aunque ambiguo, puede resultar de la introspeccién
un concepto de lo que Soy. Este no es una condicién entitativa
(como si lo son el yo que existo y el Yo que soy), sino un
concepto semejante a otro cualquiera, con la tnica salvedad de
que se entiende que lo que hay en él se refiere al Yo que soy y
al yo que existo. Este concepto es el mi mismo.

Una concepcién ésta que se encuentra, sin embargo, con una
dificultad que no comparte con la mayoria de los conceptos: las
innimeras vivencias que se deben abarcar bajo si. El mi mismo
(es decir, el concepto de “yo”, de lo que he vivido, de lo que
he pensado y de lo que he sentido en toda mi vida) no es algo
que esté de mas o que anuncie una fantasia, una quimera o
una consideracion superflua. El mi mismo [el concepto del yo
y de lo que Soy] es una consideracién necesaria ante el hecho
innegable y eterno de que hay un cuerpo que actiia y que es
afectado por lo que lo enfrenta y lo que lo toca en el mundo.
Es inevitable que se desarrolle un concepto del agente de los
movimientos que siempre veo desde la misma perspectiva, o
del ambito en el que la sensacién es particular y los demas no
pueden tenerla ni concebirla en su acaecimiento, o del cuerpo
que recibe las influencias que siento y que resuelve las motiva-
ciones que se me dan. El mi mismo no se refiere sélo al ambito
intensivo, se refiere también a lo que Soy y a lo que hago, a
la manifestacion extensiva de mi actuacion, a lo que Yo, como
cuerpo, significo en mi concepcion del mundo, las relaciones que
establezco con lo otro de mi, hasta el punto en el que no podria
diferir con la concepcién que otra persona cualquiera tiene de
un otro, y que tampoco difiere tanto de cuando se lee una
novela y se tiene noticia de lo que le pasa y de lo que piensa un



§1.28| 176 LA SOLEDAD

personaje, de lo que siente y de lo que vive. Pero el mi mismo
es mas que los recuerdos solos de lo que me ha pasado y de
lo que he pensado, significa también lo que me proyecto y mi
sentido ante mi mismo: el juicio de mi actuacion.

Tratar de evitar el mi mismo [el concepto que tengo de lo
que Soy] es tratar de desaparecer la consideracién racional y
especulativa de mi historia y mi porvenir. Tratar indiferencia-
damente a todas las personas que se perciba que actien tiene
como primer supuesto que la Gnica dimension del ente humano
es la incidencia inter-objetiva en el mundo y el sentido de ésta
(que se agotaria a su vez en el mundo inter-objetivo mismo), y
como segundo que lo que se ve, se toca, se oye, se huele y se
saborea es asi desde si mismo, que la apariencia y la entidad
son idénticas, que no hay nada antes que eso, consideracion
ésta mas que absurda’. Si se puede proyectar lo que haran las
otras personas no es sélo porque —como en una granja de
hormigas— se infiera el comportamiento futuro por el compor-
tamiento pasado, sino también por analogia, por conocer en mi
mismo lo que el otro puede estar considerando y buscando, o
los conocimientos que le sirven de base en la consideracion de
su movimiento y en la determinacién de su meta, etcétera.

La particularidad que diferencia al mi mismo del concepto de
cualquier otra persona no es solo una invenciéon gramatical: es
una consideracién ética de responsabilidad. El reconocimiento
de que lo que se haga desde éste que siente y que quiere tendra
una consecuencia para mi, el que lo que haga ahora se traducira
como una situaciéon futura que impondra tales sentimientos y
tales circunstancias: la referencia a la propiedad de las acciones
es el motor mismo de toda actividad y de toda consideracion
ética (no sélo de si mismo, sino de otro). Decir que el ambito
interior es una invencion literaria es contravenir la prueba mas
patente de entre las que haya, con la tnica objeciéon de que
no se dispone de una muestra fisica de ella (lo que viene, a
su vez, de la confusién entre entitativo y perceptivo que se ha

1. No sélo por lo que ha quedado dicho supra, sino porque las condiciones
de la percepcién implican, entre otras muchas cosas, que lo que se percibe
lo es desde una perspectiva; la vista, la audicion, etcétera siempre suponen
un punto en el que se dan; la visibilidad es propiedad de quien ve. En la
entidad de una piedra no esta el ser vista (aunque la visién de ella si esté
determinada por su entidad).



ELYO 177 | §1.28

mencionado ya). El ambito intensivo de la existencia no carece
de una instancia fisica (simplemente ésta se da al interior del
cuerpo), pero mas alld de eso, negar éste ambito es negar
el pensamiento, el dolor, el placer, la ambicién, el querer, e
incluso la condicion fundamental de toda comunicacion: llevar
al interior de otro lo que esta al interior mio por medio de una
manifestacion objetiva (la palabra). Todo lo cual es absurdo,
como es igualmente absurdo suponer que los actos objetivo-
perceptivos de las otras personas (sus gestos, sus actos, sus
dichos) equivalen a los sentimientos antedichos.






CAPITULO I

Lo que soy y lo que tengo

(...) si os parece que se preocupan del dinero o de otra
cosa cualquiera antes que de la virtud, y si creen que
son algo sin serlo, reprochadles, como yo a vosotros, que
no se preocupan de lo que es necesario y que creen ser
algo sin ser dignos de nada.

P X Xo)

El realizarme

Lo que se busca con cada movimiento entitativo, en cada
momento en el que se es, la motivacién ultima, absoluta, es

la del bien-estar. La realizacion de mi entidad es satisfacer la
motivacion, que se manifiesta a la existencia siempre como un
animo, como una determinacion general con la cual concebir el
mundo que me enfrenta, como una disposicién al acto, a la in-
cidencia en la realidad para conseguir lo de que se carece, como
una declaracion implicita de la insuficiencia que hace necesaria
la consciencia: para conseguir permanecer y extender mi enti-
dad.

El ejercicio del movimiento extensivo siempre modifica la
realidad, siempre repercute en lo otro de Mi por un movimiento
desde Mi. La actualidad de ser, como condicion ontoldgica, es
ineludible. Realizarse es —en un sentido meramente entitati-
vo— necesario, puesto que mi entidad es real. Empero, como
un ente animado, tengo una motivacién y, por lo tanto, una
sensitividad; esto significa que Yo soy menesteroso, que la

179



§2.11] 180 LA SOLEDAD

estancia de mi entidad [la actualidad de ser quien Soy] necesita
satisfacerse heteronomamente, que, con una consciencia que lo
transpresencie, ha de buscar en lo allende un aseguramiento de
la estancia propia en lo por venir. Es decir, que es necesario
el movimiento extensivo para allegar al Yo que soy los medios
por los que permanecer y extenderse en la realidad. En esa con-
servacion radica el fundamento de toda evolucion bioldgica, de
todo miedo y de todo anhelo, de todo dolor y de todo placer, de
toda consciencia y de toda inconsciencia: de todo, en fin, hasta
que se llega a conocer a la muerte como destino inevitable y se
desampara el ente de todo lo trascendente, y pierde el sentido
de cada dia, y se vuelve absurdo; o acaso ni ain ast...

Se hace necesario establecer una distincion entre la realiza-
cioén y la realidad de mi entidad. Por la realidad de mi entidad
debe entenderse su actualidad, su {acto de} ser, su presencia;
en cambio, por realizacion debe entenderse la ejecuciéon un
movimiento que modifique su relacion respecto a la realidad,
de modo que se ejercite lo que la entidad busca para su
bien; ésta {realizacion} se manifiesta en el acaecimiento de la
tendencia al movimiento y en la sensitividad intensiva. Esta
manifestacién —se ha dicho— proviene de la motivacion como
fundamento del juicio conceptivo [determinacion de lo sensitivo
en su mismo acaecimiento], del estado del dnimo [conjunto
de los sentimientos], de las actitudes [tendencia al movimiento
extensivo] y, en fin, de todo lo que le dé un sentido para mialo
que ocurre a mi existencia, a lo que se enfrenta lo que Soy.

La realizacion, pues, es la satisfaccion de la motivacion que,
por el acto sensitivo [por la consciencia | por la existencia]
localiza lo foraneo en si, intiende lo que de lo ajeno a mi me
toca y puede asi determinar el movimiento que mejor realiza
a mi entidad y su conservacion. Pero, entonces, cualquier
determinacién motivacional, aunque fundada en el inalterable
afan de la conservacion y la extension de lo que Soy, depende
siempre de las instancias que en mi cuerpo estan por la historia
y por la configuracién corporal innata. Las diferencias se
encuentran, entonces, en la historia y en las capacidades que
tenga el cuerpo que Soy yo, que es mi entidad. Eso que he
vivido y lo que estoy viviendo, aunado a eso de que soy capaz
son las determinaciones que comprenden toda variacién en el
acto entre una persona y el de otra.



LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 181 |§2.1

Hacer algo, cualquier movimiento, siempre implica que hubo
alguna motivacion de Mi para que se realizara; lo que significa
que éste movimiento es determinado auténomamente por lo
que Soy, aunque esa determinacion se haya basado en el
conocimiento de las condiciones del mundo. Cada ahora de mi
actuar a debido nacer en mis entrafias para llegar a concretarse
en la realidad de los entes. Las manifestaciones motivacionales
[relativas al movimiento] son ocurrencias a la consciencia que
indican cémo y qué es lo que debe buscarse hacer, de qué
se trata el momento en el que ahora me vivo. El postulado
motivacional es la busqueda del bienestar y, correlativamente,
la evasion del malestar. O, como dice Spinoza:

Este esfuerzo [conatus] [...] no es nada mas que la esencia misma
del hombre, de cuya naturaleza se sigue necesariamente lo que sir-
ve para su conservacion; y, por tanto, el hombre esta determinado
a obrar esto [...]. Consta, pues, por todo esto, que no nos esfor-
zamos por nada ni lo queremos, apetecemos ni deseamos porque
juzguemos que es bueno, sino que, por el contrario, juzgamos
que algo es bueno porque nos esforzamos por ello, lo queremos,
apetecemos y deseamos.

El movimiento por el que se realiza mi motivacién responde a
la necesidad entitativa, es una manifestacién de la insuficiencia
de lo que Soy para conservarse, de la carencia en la que se
desenvuelve la existencia. El recurso a lo ajeno es la determina-
cién de la que pende la sensitividad; la existencia nace como un
recurso contra la menesterosidad y se determina en este tenor.
Segun la concepcion de Schopenhauer,

Cualquier acto genuino de su voluntad [del sujeto cognoscente]
es simultinea e inevitablemente un movimiento de su cuerpo; él
no puede querer realmente ese acto sin percibir al mismo tiempo
que aparece como un movimiento del cuerpo. El acto volitivo y la
accion corporal no son dos estados diferentes conocidos objetiva-
mente que enlace el vinculo de causalidad, ni se hallan en relacién
de causa y efecto, sino que son una y la misma cosa, sélo que dada
de dos maneras completamente distintas: una de modo entera-
mente inmediato y otra en la intuicion para el entendimiento.?

1. Spinoza. Etica, 3/9e.
2. Schopenhauer. EI mundo como voluntad y representacion. TI: II, §18. p. 119.



§2.11] 182 LA SOLEDAD

Lo que Soy (para Schopnehauer, la voluntad), lo soy sélo en
acto. El conocimiento es el acto de la sensitividad y el de la
concepcidn (aunque este movimiento es sélo intensivo). Pero el
acto extensivo ha de nacer de la motivacién. Esta no es sélo una
manifestacion a la consciencia, es la tendencia al movimiento
mismo, el impulso que —sin mas fundamento cognoscible
que si— extiende hacia lo real lo que es de mi'; no es la
consciencia la que ordena el movimiento (pues la conciencia es
sélo receptaculo de la concepcién sensitiva e imaginativa), sino
que la ocurrencia de la motivacién viene —como la ocurrencia
del pensamiento y de los sentimientos— de la fundamentacion
entitativa que busca en lo allende su supervivencia.

Es de esperarse, por otro lado, que el movimiento entitativo
por el que se funda la consciencia se manifieste sensitivamente
—vy ya adecuado— ante los sentidos extensivos cuando éstos se
encuentren con el ente-cuerpo en que se dan, pero esto no signi-
fica que la consciencia se reduzca a impulsos eléctricos, sino que
ésta su fundacién se conoce con unos sentido mas, aparte de la
sola sensitividad intensiva; y, sin embargo, tal encuentro sigue
dandose como conocimiento. El yo que es consciencia es todo
lo que existe; mientras que la entidad es aquende aquélla.

1. Aqui adquiere pleno sentido la proposicion 2 de la tercera parte de la
Etica de Spinoza: «Ni el cuerpo puede determinar al alma a pensar, ni el
alma al cuerpo al movimiento ni al reposo ni a nada mas (si lo hay)»,
que se complementa por lo dicho en el largo escolio de la misma: «[...]
el orden de las acciones y pasiones de nuestro cuerpo es por naturaleza
simultaneo con el orden de las acciones y pasiones del alma [...] si no
supieran por experiencia que obramos muchas cosas de las que después nos
arrepentimos y que a menudo, a saber, cuando nos debatimos entre afectos
contrarios, vemos lo que es mejor y seguimos lo que es peor, nada les
impediria creer que hacemos todas las cosas libremente. Asi, el infante cree
apetecer libremente la leche; el nifio airado la venganza y el timido la fuga
[...] los decretos del alma no son nada aparte de los apetitos mismos que,
por lo tanto, varian seguin la variable disposicion del cuerpo. Pues, cada
cual gobierna todo segtin su afecto, y los que, esto parece, se debaten entre
afectos contrarios, no saben lo que quieren; mientras que los que no tienen
ningun afecto, son empujados aca y alla por cosas de poco momento.

»Todo lo cual, en efecto, muestra claramente que tanto el decreto como
el apetito del alma y la determinacion del cuerpo son por naturaleza
simultaneos, o mas bien, una sola y misma cosa que llamamos decreto
cuando se considera bajo el atributo del Pensamiento y se explica por él, y
que denominamos determinacioén cuando se considera bajo el atributo de la
Extension y se deduce de las leyes del movimiento y del reposo [...].»



LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 183 |§2.2

Es la motivacion la que nos viene a manifestar lo que la
entidad busca en lo foraneo de si: conservarse y acrecentarse,
conseguir lo que es bueno y descartar lo que es malo. Esto se
manifiesta como la tendencia hacia la que, inevitablemente, se
encamina cada ente animado [cada ente que posee una estancia
| cada ente que, desde si, existe]: la busqueda de bien-estar y
la huida de mal-estar.

El bien-estar y el mal-estar

La condicion ontolégica de la existencia es la temporalidad ,
y su fundamento es la sensitividad. El ahora de la conscien-
cia es lo que caracteriza a cada momento en el que existo, y se
tiene un estado animico en el que se me manifiesta el ente que
Soy, sus necesidades y sus satisfacciones. Estar bien es un pos-
tulado de plena satisfaccion de mi motivacion; en éste se colma-
ria toda carencia entitativa en el movimiento mismo que lo so-
licita, es decir, seria un estado en el que las condiciones para
permanecer siendo se resolvieren en el mismo seno de lo que
Soy, lo que tornaria a la consciencia [al acto de conocer] inutil
y sin sentido. Este postulado es, desde luego —y como todo pos-
tulado—, imposible de alcanzar, comenzando porque, al ser ya
la consciencia parte constitutiva del ente que Soy, no podria bo-
rrarse sin que se borrare todo lo que existo. Dicho de otra ma-
nera: el postulado del bien-estar es el de la autonomia absolu-
ta, mientras que la condicion nuestra es una autonomia relativa.

Estar mal, por su lado, significa todo lo contrario: una
estancia en la que haya absoluta menesterosidad, en el que se
carezca de toda posibilidad de encontrar cualquier satisfaccion
a que me impele mi entidad en su necesidad de permanencia.
Es la desesperacion de encontrarse en una situacién de la
que hay que huir completamente, sin un solo estimulo que
pudiera hacer siquiera considerar el quedarse. Esto no es un
postulado, sino la contraparte de la motivacion: evitar lo que
amenaza al Yo que Soy con menguarlo [con la disminucién de
sus potencias] o incluso con negarlo completamente [con su
aniquilacion]. Esto es, como contrario de lo postulado, lo que
ha de evitarse sobre todo.

Por supuesto que el bienestar no es un postulado conceptual,
pues esto implicaria, entre otras muchas cosas, que se adquiere



§2.2| 184 LA SOLEDAD

a posteriori, historicamente; lo que es absurdo segun la argumen-
tacion: El bienestar es un postulado entitativo que determina
a la existencia en su concepcion misma. No se trata, entonces,
de un postulado existencial, sino que es anterior; la existencia
misma se da como mediacién para su cumplimiento. Que en
la existencia-consciencia pueda establecerse algo asi implicaria,
en primer lugar, que pudiera distinguirse conscientemente el
estar del no estar, es decir que hubiera conocimiento de la
posibilidad de la muerte, y de todo lo que la puede provocar; esto
es absurdo, puesto que la consideracién misma de la posibilidad
depende de la dimensién ontoldgica reflexiva que, hasta donde
puedo darme cuenta, s6lo se da en los humanos. En segundo
lugar, se requeriria que pudiera formularse un concepto tal que
tuviera siempre Mi atencion, y que me moviera, en su sola
consideracion, a buscarlo por sobre todo; lo cual es evidente
que no sucede, sino tal vez en algunas pocas personas que
realmente tienen una auto-determinacién peculiar, pero éstas
son muy excepcionales. En tercer lugar —y segin yo éste es
el méas fuerte contraargumento— éste postulado entitativo es
el postulado fundacional de la existencia, es el motor que ha
provocado, a lo largo de los miles de milenios, que se desarrolle
la sensitividad y el conocimiento; y es lo que determina cada
momento de la consciencia: cada sentimiento y cada percepcioén
significan algo por él y la capacidad sensitiva misma se da para
abonar al complimiento de lo que en la dimensién entitativa se
exige. Asi, la motivacion y sus manifestaciones a la consciencia
se dan como con miras a la consumacién del bien-estar.

Ahora bien, dado que este postulado es tal entitativamente,
su busqueda es también entitativa y, por lo tanto, no se da a
la consciencia de manera conceptual o inteligible de tal manera
que se conozca y se pueda considerar, sino que se manifiesta
de la manera mas pura en que la consciencia se relaciona con
lo ente: en lo sensitivo. Tales manifestaciones, se ha dicho, son
el animo, el juicio, las determinaciones sensitivas, etcétera. La
motivacién y la sensitividad primarias [que aparecen apenas se
existe] son lo instinto. Cuando recién se nace, sin otra historia
que la que se vivio durante la gestacion, las determinaciones
sensitivas, los sentimientos de carencia (el hambre, el suefio,
el frio...) son los que impelen al movimiento; la sensitividad
que implica en su apariencia el aplacamiento de este llamado



LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 185 |§2.2

entitativo por remediar las amenazas es la que se busca, y el
movimiento que aqui lo busca es inocente [ignorante], es un
simple arrojarse hasta él: es la motivacioén lanzandose casi sin
mediacién consciente, arrojando el cuerpo mezquinamente al
encuentro con el alimento, con el destello atractivo, con el calor
amoroso, pues poco de lo allende se ha instituido e incluso
las fuerzas instintas son pocas. Aqui es la madre la que media
entre el deseo del infante y su realizacidén exitosa, porque se
es incapaz de encontrar en el propio cuerpo la habilidad de
discernir el método exitoso del fallido y también las habilidades
para ejecutarlo.

Histéricamente, en el cuerpo se va instituyendo el saber y el
conocimiento del mundo y de mi mismo. En las vivencias que
pasan incesantes se encuentra con el fracaso, con la falsaciéon
y con su correccion (con la verdad), se va desarrollando un
complejo entramado, se incorpora lo que le sucede y se lleva
consigo la historia de lo que ha sido, se enfrenta al mundo y se
le reconoce, se sabe del significado —para si— de lo que se le
enfrenta y se sabe lo que hay que hacer para conseguirlo si es
buenoy rechazarlo si es malo. El entendimiento es un desarrollo
posterior; con €l se extiende ain mas el abarcamiento temporal
de mi consciencia, se tienen en cuenta muchos mas factores,
se va construyendo el Yo que en este momento Soy. Es algo
imposible de describir de ninguna manera. Se han tratado ya
sus generalidades en el sub-capitulo sobre “El conocimiento
de lo que es” (pag. 22ss.), por lo que aqui no se repetiran; lo
que si, es que se dard una vision mas principal [relativa a los
principios], mas ontoldgica y menos epistémica respecto de la
relacién Mia con el mundo, con lo que me enfrenta y con lo que
me determina entitativamente.

La consciencia es una dimensién ontoldgica arraigada en la
realidad [en la entidad], pero diferenciada cualitativamente de
ella, con una sutileza muy mayor y, por lo tanto, con algin
desprendimiento de la actualidad: trans-presenciada y trans-
localizada. Ser consciente es traer a lo que Soy lo que lo otro de
Mi es y, al mismo tiempo, manifestar lo que Yo soy en lo otro
que ya existe en mi. Es una conjuncién: lo otro me aparece en
la consciencia pero ya determinado por lo que Soy; y al mismo
tiempo a la consciencia se manifiesta lo que Soy; todo por el
contacto, por el acto sensitivo del Yo que soy. En la consciencia,



§2.2| 186 LA SOLEDAD

pues, estan la sensitividad extensiva [percepciones] y la inten-
siva [sentimientos], es ahi en donde se encuentran lo que de los
otros entes me toca y lo que de Mi me toca.

El acto sensitivo, sin embargo de ser el mas bruto encuentro
con lo ente, es ya adecuado a lo que Soy, a mi capacidad
sensitiva. El contacto con lo ente otro o con mi propia entidad
que funda la consciencia no viene de la fusion de las entidades:
es una noticia del ente contactado que me es dada en tanto que
adecuada a mi sensitividad. No es que se tenga al ente y se
le amolde a lo que puedo sentir, sino que de la manifestacién
del ente Yo solo puedo notar aquello que es adecuado a mi
capacidad sensitiva. Dicho de otro modo: los ojos no inventan
la luz, sino que pueden captar la manifestacion entitativa de las
cosas en tanto ésta se adecua a mi capacidad visual; cualquier
manifestacién no visual —ni adecuada a cualquier otro senti-
do— no puede ser notada por Mi, no puede llegar a conocerse.
Pero, a mas de esto, el contacto no es una forma de acceder a
la entidad ajena, ni a la propia, sino de notarla, de conocerla,
nunca de serla; el ambito entitativo propio queda lejos, aquende
y el de lo ajeno, allende. La entidad no puede ser conocida,
sino sélo sida. Sus manifestaciones, sin embargo, pueden serlo,
si adecuadas a la sensitividad (cfr. supra, “Del yo y de cémo
esta solo”, pag. 1ss.).

Lo sensitivo —ya adecuado a la capacidad sensible—, asi
intensivo como extensivo, tiene una determinacion (placer —
dolor) que se confunde con su acto mismo, que es lo que a mi
hace del contacto con mi cuerpo [con lo que Soy], y es, ademas,
concebido en su darse a la consciencia: una categorizacion y un
juicio. (cfr. supra, “La concepcion de la existencia”, pag. 54ss.).

Todo esto, toda la existencia, toda la capacidad sensitiva, su
determinacion, su concepcion, su entendimiento, su sapiencia...
todo tiene como fundamento la realizacion del postulado entita-
tivo de bien-estar. La consciencia y todo lo que hace a ella es
un medio para la mejor realizacion de la motivacién que mana
de lo ente para representarlo ante lo existente, para la mejor
satisfaccion de lo que es [de lo que Soy]. El postulado entitativo,
pues, no puede aparecer como tal en la consciencia, no es
conceptual, por lo que no se manifiesta como una meta a seguir,
sino que se da en la propia determinacién de la existencia: es



LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 187 |§23

el fundamento de su aparecer y la determina en su forma y en
su ocurrencia. Es decir que no hay una definicion existencial
en la que se considere un objetivo uno para siempre, ni en la
se busque encontrarse lo que caiga en la categoria de lo bueno
(ni aun es posible dar una definicién invariable de ello) y se
evite, en cambio, el encuentro con su contraparte; esto no se da,
no —por lo menos— de esa manera, sino que es por medio de
la misma sensitividad y de su manifestacién responsiva ante lo
del mundo allende que se impele a su realizacion {del postulado
entitativo}. El complimiento cabal de un mandato tal como “haz
lo que te lleve al bien-estar y evita lo que al mal-estar” implica-
ria, cuando menos, un conocimiento perfecto del mundo, cosa
que la limitacion de ser un ente impide por principio. Entonces,
la manifestacion del postulado lo es por la motivacion: por la
tendencia hacia lo que me permite satisfacerme y a la huida de
lo que me lastima. Es este arrojo hacia lo mejor, con sus mani-
festaciones a la consciencia, el que me impele al cumplimiento
del postulado entitativo.

Todo acto que realice mi cuerpo [todo lo que actue el Yo que 3§
soy] obedece a alguna motivaciéon que haya nacido en mi
entidad, y que pudo haberse realizado consciente o inconscien-
temente; es decir, que pudo hacerse por la mera sapiencia o que,
ante la manifestacion de la motivacion a la consciencia [ante la
notacién en la existencia del movimiento por realizarse], pudo
aparecer una respuesta —que a su vez se da por la apelacién a
las instancias de lo que Soy [a lo instinto (motivacional) - ins-
tituido (sapiente inteligente)]— que le contraponga un motivo
de cautela o de evasion [que le presente reflexiva-conceptiva-
mente una situacion repulsiva que se asocia con lo por hacer-
se]. Lo que se hace por la mera sapiencia tiene que ser un mo-
vimiento que jamas se haya equivocado, que siempre —o casi—
haya tenido éxito en su realizacién, sin frustracion ni —menos
aun— fracaso. Los otros movimientos (cuyo fracaso esta ahora
ya incorporado) ocurren a la consciencia para que se determine
su realizacion a partir de lo que se sabe y se entiende de lo ajeno
del mundo, de cémo es y como responde, de sus rationes y del
sentido de lo actual que me enfrenta. No sélo se trata de obede-
cer al impulso ciego que me impele a arrojarme hasta donde es-



§2.3| 188 LA SOLEDAD

ta lo que quiero, sino que eso que quiero se deba entender-
razonar-concebir para encontrar lo que efectivamente obtendré
con ese movimiento.

La motivaciéon manifiesta lo que instintivamente significa el
cumplimiento del bienestar por medio del placer, dolor, deseo,
repulsion, gozo, sufrimiento, etcétera; manifestaciones motiva-
cionales que se trataran mas detalladamente en el capitulo
que sigue, y que por el momento simplemente ejemplifican la
manera en la que se demanda existencialmente el cumplimiento
del postulado entitativo. Pero no se trata de que estas ocurren-
cias existenciales de lo que entitativamente busco se obedezcan
como dictados categoricos; el movimiento ciego sélo se da por
la sapiencia mas profunda, de otro modo justo la dimensién
existencial es la que, por lo que se le da como concepcion de lo
sensitivo pone ante lo de Mi las opciones de las que —finalmente
si por un ciego capricho— se realizara alguna. Ese sentimiento
o ese juicio que Me hacen notar la carencia entitativa son su
propia aparicién, y es por esa aparicion en que irrumpe lo de
mi en el mundo [consciencia] (por la apelacion al yo que Soy, a
sus instancias) que se determina el movimiento al que impelen
como conveniente o no, como realizable o imposible, como
deseable o evitable. No hay, una disposicién mecénica, sino
que es la historia [lo instituido] y la motivacién primordial [lo
instinto] lo que determina en su conjunto la resolucién o no del
movimiento que se quiere.

Asi, si bien lo que se busca siempre es el cumplimiento
del postulado de bienestar, lo que se entienda por tal en cada
caso depende de lo que histéricamente se haya incorporado-
aprendido. Esto es lo que significa el aserto platénico-socratico
de que nadie hace mal por su propia voluntad, que son la
ignorancia (y, digo yo, la impredecibilidad) las que llevan a tal.
Como se dijo antes, Yo sé [por que he in-corporado el acto por
su ejercicio] que un acto es bueno a pesar de lo que entienda,
pues me ha resultado bueno, ha satisfecho a mi motivacién y
me ha evitado los fracasos. Se dice en el Menon:

Socrates — ;[se desean las cosas malas] Considerando que las
cosas malas son ttiles a quien las hace suyas o sabiendo que los
males dafian a quien se le presentan? > Mendén — Hay quienes
consideran que las cosas malas son ttiles y hay también quienes
saben que ellas dafian. > Soc. — ;Y te parece también que saben



LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 189 |§23

que las cosas malas son malas quienes consideran que ellas son
utiles? > Men. — Me parece que no, de ningun modo. > Séc. —
Entonces es evidente que no desean las cosas malas quienes no
las reconocen como tales, sino que desean las que creian que son
buenas, siendo en realidad malas. De manera que quienes no las
conocen como malas y creen que son buenas, evidentemente las
desean como buenas, ;0 no?*

Claramente, la conviccion de hacer lo que es bueno es la que en-
marca la pretension de cada cual, el impulso por hacer. Todo lo
que se hace busca, al final, conseguir lo mejor para mi estancia.
Platon consideraba que habia la Forma del Bien, que —como ya
se habia citado— es «lo que toda alma persigue y por lo cual
hace todo, adivinando que existe, pero sumida en dificultades
frente a eso [...]»% aqui, esa persecucién se ha colocado en la
base de la existencia misma, como el impulso que funda el estar,
determinando lo bueno por lo que de ello me manifiesta lo que
Soy (“juzgamos que algo es bueno porque nos esforzamos por
ello, lo queremos, apetecemos y deseamos”).

Bueno es aquello que se busca, aquello hacia lo que el Yo que
soy tiende en su realizacion. Pero no se trata de una simplista
identificacién entre placentero y bueno ni entre deseable y
bueno; las determinaciones de placer, de deseo, son manifesta-
ciones inmediatistas, reaccionales, de la motivacién in situ. En
cambio, el Bien como postulado entitativo trasciende la tempo-
ralidad existencial y es decisivo en el momento en el que se
consideran —por ejemplo— varias situaciones o cosas deseables:
lo que més me mueve a realizarme se me manifestarad con un
mayor deseo, pero éste deseo siempre es particular, me llega

1. Platéon. Menén, 77d-e.

2. Republica. 505d-e. Asi, para Platén, la determinacién de lo Bueno es
trascendente, independiente de la particularidad en la que se desarrolle la
existencia. Quienes ignoran el verdadero bien estan condenados a hacer lo
que va en contra de su deseo mas profundo; se trata, al final, de ser felices.
(Aunque en Repiiblica misma admite que hay quienes, incapacitados para
ver la verdad, no pueden apreciar la vida contemplativa, que se reserva
para los capaces y voluntariosos de ella [los filésofos]). Aqui, sin embargo,
la trascendencia de lo bueno serd tomado con reserva pues, aunque la
configuracion entitativa semejante nos hace bdsicamente semejantes en lo
que nos place, nos alivia, nos duele y nos lastima, la riqueza del mundo
—que es fundado también histéricamente— y las capacidades impiden que
se pretenda en todos los casos lo mismo aunque hay, diametralmente
considerados, dos polos de busca de la felicidad, que se veran mas abajo.



§2.3| 190 LA SOLEDAD

desde la entidad que postula la busqueda de lo bueno. El placer
(que es una determinacion sensitiva) puede buscarse inmedia-
tamente en el mismo acto de sentir, y en su misma consecucién
terminaré; el deseo se da ante la apelacién de un objeto o de
una situacién que se proyecta como satisfactoria. Es verdad que
ambos son manifestaciones de la motivacion, y que, por lo tan-
to, muestran existencialmente el postulado de la busqueda del
bienestar, pero la limitacion propia de la sensitividad (que es el
acto mismo: el presente) y de la re-presentacion (que es la exis-
tencia [la sensitividad ya-concebida]: el devenir) no les permite
abarcar, en el solo acto de darseme ahora el mundo, todo lo que
Soy, todo lo que —no en el acto ahora, pero si en algun tiempo—
alcanzo de mi entidad: lo que he incorporado, conocido, y mi
propia determinacion corporal escapan a estas manifestaciones
inmediatistas del bienestar que se puede ver obnubilado por el
apremio del momento. El humano, gracias a la especulacion, al
lenguaje, y a su mayor capacidad intelectiva [de entendimien-
to] (que redunda en una mas precisa incorporacion {al saber})
puede ponderar mucho mas alld de los ambitos del placer y
del deseo; puede considerar situaciones mucho mas complejas
y mucho mas alejadas del presente entitativo, puede, en fin,
tomar en cuenta razones y sentidos, puede considerar —para
si— su actuacion y su estancia mas alla del presente sensitivo
y del ahora existencial; no solo situaciones objetivo-perceptivas,
sino también subjetivo-sentimentales, y también puede —lo que
es muy importante— considerar la situacion existencial de otro.
Es, pues, muy bruto asegurar que el Bien se determina por el
placer o la satisfaccion del deseo, por lo menos cuando se trata
de un ente con una capacidad de consciencia tan amplia.
Queda asi manifiesto que, si todos los hombres tuvieran la
misma historia y la misma disposicién corporal [si todos los
hombres fueran igual], entonces todos realizarian su tendencia
al Bien de la misma manera con la sola diferencia de la situacion
a la que se enfrentan, pero no es asi. La manera de realizar esta
tendencia e incluso la de determinar {conceptivamente} lo que
del mundo los enfrenta [la manera en la que se manifiesta la
motivacion] depende en gran medida de lo que ha sido su vida,
de lo que saben, mas que de lo que entienden (aunque también
de lo que entienden). La concepcion de lo que los objeta como
percepcidn, pero también como sentimientos depende ya de las



LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 191 | §2.4

instancias [lo instinto-instituido] que tengo por mi disposicién
y por mi historia. Es éste el saber que determina el realizar el
Bien, de tal o cual manera. Que nadie hace mal a sabiendas sig-
nifica que la tendencia al bienestar se manifiesta en todos, que
es la base de su hacer, y que, por lo tanto —pues la tendencia es
la misma— lo que diferencia la determinaciéon de la manera en
la que se realiza esta tendencia es el saber. Si todos realmente
supieran lo que es el verdadero Bien (el inico que hubiera),
entonces todos obrarian teniéndolo en vista. Pero el Bien, como
el postulado entitativo que antes se ha dicho, es asi, y es
irrealizable; es ahogado por la sucesion interminable del tiempo
que todo lo pone y todo lo borra. Lo que verdaderamente puede
estar en discusién al respecto es el estado vital mas cercano a la
consumacion del postulado entitativo.

El postulado impele a alcanzar un estado en el que las caren-
cias entitativas sean subsanadas inmediatamente, en el que la
permanencia y la extension de mi entidad —manifestadas a la
consciencia como sensitividad y determinaciones sensitivas—
se realicen sin mediacion. O, como se dijo antes, la absoluta au-
tonomia, el ejercicio absoluto de la libertad para satisfacer a lo
que Soy. Como postulado, es inalcanzable, aunque la tendencia
es a conseguir esto, si no inmediatamente y sin obstaculo, si
con la menor mediacién y las menores trabas.

S

Partiendo de esto, se puede encontrar dos polos que sugie- ,
ren —en una diametral oposicion— una manera mejor para
conseguir esta instancia sin sufrimiento: El uno —y, creo yo, el
mas frecuente— que diria que hay que buscar la manera para
tener siempre al alcance los medios de satisfaccion de cualquier
impulso motivacional, de cualquier molestia corporal [entitati-
va] con el menor trabajo posible y, si es ninguno, mejor; y esto
implica que haya quien le sirva, quien le dé, quien le prepare y
que todo quede listo s6lo para el servicio de cuando le ocurra
sentirse llamado; es la desmedida ambiciéon de dominio o —con
Nietzsche— la voluntad de poder. El otro polo —uno muy raro—
es aquel que dice que, ante la imposibilidad y la traicién® que
implica el anterior, lo que debe hacerse es aplacar las motiva-

1. Traicién porque, para conseguir algo que amerita trabajo sin trabajo, hay
entonces que emplear el trabajo de otro para obtenerlo y esto puede ser
—asi deliberadamente— o por la violencia o por el hurto.



§2.4| 192 LA SOLEDAD

ciones, anular el dolor —y, por lo tanto, el placer—, esto es,
eliminar la carencia que se quiere satisfacer para eliminar con
ella la necesidad de satisfacerla; es el completo control de lo
que Soy o —con Schopenhauer— la santidad. Y, entre ambos
polos, innimeros matices.

Estos dos extremos de la tendencia a la realizaciéon del
postulado entitativo implican también dos extremos de lo que
se concibe por libertad (tema de otro capitulo infra, pag. 297)
y dos polos de la comprension del desenvolvimiento de lo que
Soy en el mundo.

El primero de lo dos polos significa una menor capacidad
intelectual [de entendimiento] y un arrojo inmediato que no
considera a los demés, ni a la dignidad, ni a valores mas altos
que los de la material modificacién del mundo para que a él le
sirva. Significa un dominio de a lo que le impele el ahora en el
que existe, una menor capacidad para considerar el por venir
propio o el estado de otro, el reconocerse como una entidad en
la que se impone la necesidad presente y cuyos planes hacia
el futuro persiguen el aumentar su poder, pero no guiados
por una meta ideoldgica, sino el poder suyo para consumir lo
que quieran cuando quieran, sin consideracién de lo que otro
puede o no conseguir ni de su sufrimiento. Esto, por supuesto,
tampoco es posible de alcanzar como no sea que se nazca ya en
el seno de la oligarquia, y aun en ese caso hay que responder a
lo que el contexto obliga y restringirse a sus normas. Ademas,
la intemperancia que es condiciéon de esta tendencia es, en si
misma, fuente de sufrimientos y fracasos.

El segundo de los dos polos requiere que se pueda considerar
la consecucién del bienestar mas alla del inmediato ahora, viene
de la sapiencia de que hay un principio del comportamiento
que es trascendente, de ver la satisfacciéon de las carencias
entitativas no como el fin de la actividad actual o cotidiana,
sino como el principio de todo lo que mueve al intento y, por
tanto, al fracaso; ve en el apego a la consecucién de lo que
no es él, sino un ente ajeno (y, por lo tanto, ausente muchas
veces e inalcanzable siempre) el principio de todo sufrimiento.
Es, asi, una comprension en la que domina la trascendencia y
la consideracién de lo que Soy como algo digno. Y la dignidad
viene de la estimacion de lo correcto y de lo errado, no sélo
entendidamente, sino sapientemente; esto es, ante la apelacion



LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 103 | §2.4

de mi mismo a lo que soy Yo y, asi, ante la evidencia del dolor,
del anhelo, del horror, etcétera decide que no vale la pena el
emperiar la vida en la consecucién de lo insignificante. Este polo
es, en fin, una superacion de todo lo que motivacionalmente me
fuerza a actuar por su aniquilacién [por la inaccion].

La estrechez de la inteligencia [del entendimiento] conlleva
la necedad y el narcisismo infundado. Aquél a quien siempre
se le ha escapado el entendimiento de lo que es, de lo que las
cosas son y del funcionamiento del mundo, que no ha podido
incluso darse cuenta de cuando ha fracasado lo que sub-puso a
la consideracién que propicié su actuacion, ya porque el fracaso
sea subsanado por alguien mas, ya porque no ha sido tan
grave, podra parecerle que no ha habido tal, o que ha sido un
obstaculo menor en el camino del éxito y, por tanto, le parecera
también que el movimiento es correcto, que la suposicion se
ha verificado y que no ha habido error. Esto deriva en una
seguridad infundada (que sélo implica que ha tenido facilidad
para encontrar lo que buscaba) sin que se percate de que lo
que sufrié es evitable y que incluso crea que es éxito lo que
ha sido un fracaso, que conciba la pequeiiez de sus logros
como grandeza, pues, careciendo de verdaderos éxitos en la
realizaciéon de lo que es, le enloqueceria la desesperacién que
resultaria si no magnificara [hiciera magnifica] su miseria. La
mayor capacidad de aprendizaje y de incorporacion abonan a
una mejor estancia, pues el entendimiento y la sapiencia de las
rationes de lo ente conllevan el que se pueda habitar [habituar]
el mundo. Sélo la mayor notacién del error puede propiciar el
encuentro con la correccién del conocimiento que comienza por
el fracaso de lo ya sub-puesto y por la capacidad del ingenio
para suponer otra ratio mas adecuada, mas verificable. Pero esto
comienza por tener la capacidad encontrarse con el fracaso, en
el sentido de arrojarse a la investigacion y también en el de
aceptar la evidencia con la que se manifiesta el error, mas alla
de la evidencia sensitiva del dolor; aunque hay incluso quienes
ni ante eso lo notan.

Es aqui cuando se puede ver que el factor del saber cobra
relevancia. Es por la capacidad de detestar la mentira por la que
se van incorporando sapiencias y aprendiendo entendimientos;
es la vivencia de lo que existo (en la actualidad de lo que Soy) la
que va determinando las instancias que interpretan al mundo



§2.4| 194 LA SOLEDAD

y a mi propia entidad (en tanto que me tocan). Y, sin embargo,
aunque la sapiencia y el entendimiento de lo que es se den de
manera tan particular, los principios ontolégicos del mundo y
del Yo son los mismos que enfrentan a todos los entes humanos.
Una mayor capacidad de aprendizaje-incorporacién redunda en
un mayor alcance de comprension de lo que el mundo es. Una
contemplacion paciente del mundo [que padezca lo del mundo],
el pensamiento sobre lo que es, la experimentacién especulativa
de sus circunstancias, la reflexion de lo que es allende lo Mio
y de como es mas alla de mi, etcétera nos permiten enriquecer
el conocimiento del mudo, encontrarnos con lo existente mas
alla de su vivencia factica, pero no en un analisis meramente
légico (lo que sélo redundaria en el mejor entendimiento de
lo que es) sino en una consideracion comprometida con la vida
propia que tenga como fin el alcanzar la correccién de lo que se
concibe, interrogando a lo que somos y a lo que es para poder
acercarnos mas a las rationes que determinan al mundo y acaso
a la realidad. Esto, que es un compromiso filoséfico, sélo se
puede si se trata de una persona con una gran responsabilidad
ante si por su propio destino y por su dignidad; sin esto, nada
puede decirse que sea filosofia. Una persona cuyos actos le
importan mas de lo que a la mayoria le importan los propios
no los dispendia ante una provocacién y motivacién menores,
sino que hace lo que verdadera y entendidamente pretende
que es lo mejor, pues atiende lo més que puede sus causas
y sus consecuencias, y los principios y los fines que supone
involucrados en la actuacion.

Es asi meridianamente claro que hay una relacién entre el
compromiso con el saber correcto de lo que es y de lo que
Soy —que conlleva, sin dudas, una capacidad suficiente para
ello— y la decision de determinar los actos a partir del sentido
y las razones que impliquen. Al mismo tiempo, también la hay
entre quien menos se ocupa del conocimiento de las rationes
y de las causas de lo que es y mas del calculo utilitario y del
conocimiento por lo que le remunerara en el futuro: una inves-
tigaciéon y un conocimiento interesado, que no busca aclararse
a si mismo lo que es, sino que pretende discernir lo que le
es util para una consecucioén particular y no para determinar
por principios su actuacién. Esto s6lo denotaria, si, la capacidad
del uso de las habilidades especulativas y racionales, pero con



LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 195 | §2.4

un total desprecio hacia su propia situacion entitativa, hacia la
dignidad que pueda encontrar en si, hacia lo que signifique el
estar vivo para su vida.

No se dice, ni mucho menos, que una persona no puede
ser bondadosa si no es sabia (hay una bondad intuitiva, por
empatia), sino que la ignorancia es un requisito para la maldad:
y que el compromiso con la propia persona es necesario para
poder tener una concepcién del mundo en la que se considere
la dignidad de los otros. La ignorancia de lo que el mundo es
en sus principios y sus fines impide que se pueda considerar
la existencia como algo mas alla de lo que en este momento
sucede, que se pueda ver que no sélo la satisfaccién material
de lo que las necesidades demandan aplaca el sufrir y que el
sacrificio no mancilla, sino que permite que lo que Yo realizo no
me inunde de dolor por sus consecuencias, cuando se pueden
ver éstas. La ignorancia de las razones existenciales, en fin,
promueve el acto sin consideracién del dolor o del placer, del
gozo o del sufrimiento mas alla de este momento.

Todo acto de todo ente humano se hace en el supuesto de que
es ése el que mejor conduce a la consecucioén de un bien-estar.
La ignorancia de lo que significalo que hago, de su sentido y sus
rationes no permite una verdadera consideracion de si esto es
asi, ni permite después que se dimensionen sus consecuencias
proyectadas. La capacidad de comprension de lo que se me
manifiesta en el mudo me puede permitir alcanzar aqui'y ahora
el dolor y el sufrimiento en la subjetividad del otro o en mi
subjetividad en otro tiempo y considerarlo como consecuencia
de lo que actio, y no quedarme con la inmediata recompensa
que significaria el arrojo que me demanda el impulso de
alcanzar lo placiente.

La pro-curacion no es otra cosa que la motivacion: es la ma-
nifestacion en la sensitividad [en la consciencia] del postulado

1. Obviamente, no se refiere a la ignorancia como la falta del conocimiento
cientifico o técnico (lo que no es otra cosa mas que un entendimiento que
ni siquiera —en la inmensa mayoria de los casos— se concibe desde si), sino
que se refiere a una ignorancia de lo ontoldgico, de las condiciones bajo
las cuales se es y se existe y de la verdadera motivacién y determinacién
de lo que es bueno, a partir no solo del llamado inmediato, del impulso
ciego ante lo deseado, sino de la que busca no arrepentirse después por
el ahora, no condicionarse —en la medida en la que esto le sea posible—
por la situacion.



§2.5] 196 LA SOLEDAD

entitativo. Pero merece este nombre cuando se acompaiia del
compromiso filoséfico, de la consideracion de la dignidad de la
persona que actda, y que en sus actos esta pendiente de lo que
sera de él a partir de lo que hace, de lo que conlleva la actuacion
o la omisién y que asume como suya la responsabilidad por lo
que ha provocado su actuacion. Pro-curarse es atender ahora
el estado futuro de lo que Soy, es la consideracion del cumpli-
miento posterior del postulado entitativo: evitar lo doloroso, lo
molesto, lo repulsivo que de mi dependa evitar. Es una respon-
sabilidad de lo que Soy por lo que seré —y, consecuentemente,
por lo que he sido—. Una mejor pro-curacion implica una mejor
comprensién del mundo.

El gozo y el sufrimiento

5 El gozo es un estado del animo en el que la existencia se
inunda de sentimientos placenteros; el sufrimiento es un
estado del animo en el que la existencia se inunda de sentimien-
tos dolorosos. Estos, como estados del animo que son, implican
que la existencia esta, en general, bien (g0zo) o que esta, en ge-
neral, mal (sufrimiento). Esto es: puede decirse que son la cul-
minacion maxima del bienestar y del malestar en tanto a una
existencia le es posible.

Lo que sigue es la caracterizacion de las manifestaciones
sensitivas que se han tratado ya antes (principalmente en “La
concepcién de la existencia” (véanse, pag. 54ss.)); esto para dar
un contexto de referencia para la descripcion de lo que son el
gozo y el sufrimiento.

El placery el dolor son determinaciones sensitivas del Yo; acae-
cen en la sensitividad misma, son parte de ella. El contacto que
se da de lo ente con la capacidad sensitiva del Yo es una afeccion
a lo que Soy, que se reciente en el contacto mismo, en el sentir
lo que me foca, y esta afeccion puede ser placentera o dolorosa,
dependiendo del alivio que causen o no, de la gravedad de la
afeccion con la que me encuentran. El ente que Soy se place o
se duele con el contacto como tal; esta determinacion pertenece
a la sensitividad misma. Pero las determinaciones de placer y
de dolor no tienen una relacién antitética, sencillamente son
la apelacion mas bruta a la motivacién de mi entidad; de la
densidad ontolédgica de lo que se contact6 depende la fuerza de



LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 197 |§255

la sensacion y la de su determinacién. No hay, en este primer
estadio de la conformacion de la existencia por la sensitividad,
una radical diferencia entre lo que place y lo que duele, sino
que ambas, como determinaciones sensitivas, manifiestan la
motivacion de lo que Soy; la una (la placentera) es la que se
busca y la otra (la dolorosa) se rechaza. El peso ontoldgico de
lo que me toca es lo que determina la fuerza de la sensacion vy,
asi también, de la determinacién dolorosa o placentera.

El agrado y la molestia son los juicios capitales, son las
determinaciones conceptivas de lo sensitivo a lo sensacional. Al
momento en el que lo sensitivo se da, apela en su mismo acto al
Yo que soy, a su historia (a su entendimiento y a su sapiencia) y
a partir de aqui se concibe a la consciencia. Los juicios capitales
no cambian, ni se incorporan-aprenden por la experiencia, ni
se diluyen en el olvido (como si ocurre con las categorias), sino
que solo varia el grado en el que se aplican a la concepcion
sensitiva (algo puede ser un poco agradable o muy molesto,
etcétera). Lo que si se modifica histéricamente es como es
juzgada cada sensitividad: esto es determinado por la historia
que hayan tenido otras sensitividades semejantes (tal como
quedd asentado supra). Pero el juicio —es decir, la concepcién—
no solo se aplica la sensitividad bruta, sino a todo lo que apela
a lo que Soy, es decir, todo lo que le ocurra a la consciencia: el
sentido del objeto ya concebido, una experiencia especulativa,
un razonamiento, un enunciado, una consideracion, etcétera.

El deseo y la repulsién son actitudes [tendencias al acto].
El deseo es producto de la frustracion de la motivacion en su
actividad; es lo que resulta de no poder resolver inmediatamente
una carencia, de encontrar la motivacién un obstaculo, una
distancia —que habra que remontar— para llegar a su motivo.
La tendencia a que impele esta actitud es hacia lo otro de Mi (o,
cuando menos, de mi situacion), hacia lo ajeno para traerlo con
lo que Soy, para consumirlo en la sofocacion del sentimiento
que me molesta en la manifestacién de lo que ya no me alcanza
en lo de mi o de lo que pudiera llevarme hacia la consumacién
de un placer, o de un gozo. La repulsion es la exigencia de
salvacion, es lo que resulta de estar en presencia de algo que
Me peligra, de lo que significa para mi un desmedro; es un
movimiento de huida ante la amenaza, que rechaza lo que
me niega ontolégicamente [que rechaza la posibilidad de no



§2.5] 198 LA SOLEDAD

ser]. El acaecimiento de estas actitudes puede invocarse por
la ocurrencia de un sentimiento en el que se manifieste una
necesidad, un reclamo entitativo de satisfaccién, o bien puede
invocarse por la ocurrencia de la representacién —ya sensitiva,
ya especulativa— de un objeto que se convierte en motivo para
mi motivacion, que impele a su alcance, a su tenencia.

El estado de animo es el estado general de la motivacién
en su manifestacion a la existencia; es decir, que es el conjunto
de los sentimientos, de las concepciones sentimentales y de las
concepciones perceptivas, en lo que hace a su determinacion
motivacional (placer, dolor, agrado, molestia, deseo, repulsion).
La diferencia entre una actitud y un estado del animo es que
la actitud tiende a la realizacién concreta de un movimiento,
a la satisfaccion de una demanda motivacional: tiene su fin
en el acto, es una busqueda o una huida determinada por la
ocurrencia de una sensacion que demande el movimiento tal.
Un estado de animo no es una tendencia, sino la manera general
en la que se estd; es la estancia ahora de la motivacion en la
existencia, la expresion del postulado entitativo en el momento
en el que ahora me encuentro en el mundo: el cimulo de todas
estas sensaciones y de todo lo que me mueve en el momento en
el que estoy es el animo.

El estado del animo es, asi, imposible de categorizar porque
se refiere a la manifestacion sensitiva de la motivacion a la
existencia, y por lo tanto, deviene siempre. Sin embargo, puede
ser caracterizado cada vez por el sentimiento o la determinacion
conceptiva mas dominante, mas fuerte. Hay asi estados del
animo placenteros o dolorosos en los que el animo en general se
ve supeditado por una determinacion sensitiva particularmente
fuerte, en la que un placer o un dolor particular inunda la
existencia y ocupa casi toda la atencién, pero no es lo mismo
un animo doloroso que el dolor mismo. Otro tanto ocurre con
las actitudes motivacionales: puede haber dnimos deseantes
o repulsantes, cuando un deseo o una repulsién inundan mi
existencia y no permiten considerar el resto de las ocurrencias,
y el acto a que impelen es casi lo Unico que se atiende;
cuando esto llega al extremo se denominan obsesion y horror,
respectivamente.

Pero también puede caracterizarse el &nimo por la afinidad que
tengan las manifestaciones motivacionales de que se compone.



LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 199 |§25

Este caso resulta de una abigarrada sucesiéon de sentimientos
y concepciones sensitivas que manifiestan una mas o menos
constante estancia de la motivacion entitativa en la existencia.
De esta manera es que se puede hablar de melancolia, resig-
nacion, nostalgia, abatimiento, ilusién, esperanza, impaciencia,
desesperacion, cansancio, determinacion; aqui es en donde se
establecen los animos de tristeza y alegria, que, cuando el
peso entitativo de lo que las sensaciones que los configura es
mayor, son el gozo y el sufrimiento.

El gozo (y, en menor medida, la alegria) se compone de
la ocurrencia a la consciencia de sensaciones que manifies-
tan un éxifo motivacional. El ente que Soy se encuentra en
su existencia con lo que le agrada, o con lo que le place
(principalmente sentimientos placenteros), o con ambos. Se ve
henchido y aumentado en su entidad, ya en su potencia, ya en
su actualidad; se tiene a la realizacion de lo que Soy como algo
satisfecho o inminente. Es el alcance de lo que de lo ajeno me
llama. La satisfaccién —aunque sélo en la estancia actual— del
movimiento al que me impele mi insuficiencia [mi finitud] es
lo que en el momento gozoso inunda al yo que existo, a mi
consciencia y a todo mi cuerpo lo hinche de la satisfacciéon por
la consumacion —actual o potencial— de lo que lo determina
al movimiento, a la actuacion del Yo y a su existencia. Se
suspende, por un momento, la exigencia de lo que Soy a lo que
existo de cumplir su permanencia o su extension; se acalla la
incansable exigencia de busqueda y de huida, se encuentra la
entidad en su seguridad.

El sufrimiento (y, en menor medida, la tristeza) se compone
de la ocurrencia a la consciencia de sensaciones que mani-
fiestan un fracaso motivacional. El ente que Soy se encuentra
en su existencia con lo que le molesta, o con lo que le duele
(principalmente sentimientos dolorosos), o con ambos. Se ve
desmedrado y disminuido en su entidad, ya en su potencia, ya
en su actualidad; se ve la realizacién de lo que Soy como un
hecho frustrado o imposible. Es la negacion de lo que de lo
ajeno me llama. La existencia y el cuerpo todo se inundan del
fracaso entitativo, del fallo en la satisfaccion de la consumaciéon
—actual o potencial— de la exigencia de la realizacion de mi
motivacién, del encuentro con lo ajeno de mi que me hace falta,
con lo que del mundo me llama a su encuentro; se trata del



§2.6 200 LA SOLEDAD

fracaso de la superacion del estado de merma permanente en
el que se encuentran mis capacidades y mis fuerzas corporales
[entitativas]. Se enfrenta con la negacién del cumplimiento de
la permanencia o la extensién de lo que Soy; lo que se me
niega es Mi propia posibilidad, e incluso mi acto; se anula todo
momento posterior de consumacién (de una relacion particular
o de toda relaciéon en general), se encuentra la entidad en su
inseguridad.

¢ El gozo es el estado del &nimo méas cercano al bien-estar, y
el sufrimiento, al mal-estar. El postulado entitativo se mani-
fiesta cada vez a la consciencia como el ir en pos del Bien, lo
que en la temporalidad existencial no puede ser mas que una
estancia; esto es, un momento al que se llega desde algin otro
que pasa, y que termina por desaparecer en la evanescencia de-
viniente para dar paso a otro que llega. El Bien, en la inmedia-
tez de la actualidad sensitiva, es el placer; en la temporal ocu-
rrencia existencial del sentido de lo sensacional, es el agrado. La
dimensioén ontoldgica especulativa, sin embargo, permite a la
existencia superar todavia el ahora conceptivo-sensitivo y po-
der presenciar la posibilidad del mundo en el espejo emulativo
—por la concepcién imaginativa—.

El gozo se manifiesta sélo si la existencia se inunda de
sensaciones placenteras, pero, en una consciencia con la ca-
pacidad de especular lo que le pasa para alcanzar lo que del
mundo serd mas alla de lo que le enfrenta sensitivamente, mas
alla de este momento y de este espacio, tal placer sélo puede
asi sublimarse si también lo que se especula [la posibilidad
del mundo a la que me enfrento reflexivamente] es placentera.
Con esta dimension de la consciencia las apelaciones sensitivas
despiertan la consideracion de lo que me pasa mas alla de la
sensitividad; es decir, mas allad de lo sensitivo, por lo que el
solo placer o el solo agrado no bastan para que sea gozosa esta
estancia (a menos que la capacidad del ingenio o las instancias
del Yo no permitan una consideracion de lo que acontece). Es
decir, que por la dimension especulativa se alcanza a lo en el
mundo mas alla de lo que ahora me toca, y esta consideracion
que trasciende la sensitividad le arranca, al mismo tiempo, la
efectividad existencial, con lo que las concepciones eyectivas
especulativas también se representan vy, asi, apelan también



LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 201 |§2.7

a lo que Soy y, como tal, merecen la respuesta entitativa,
motivacional: se significan para lo que Soy; se presentan como
una situacién emergente, como una realidad efectiva —aunque
degradada— que me determina para mi actuaciéon. De esta
manera, solo cuando también estas eyecciones especulativas
convengan al animo gozoso éste se darid. Empero, también
puede darse que la capacidad del ingenio o que las instancias
del Yo [lo instinto-instituido] —que son las que conciben la
especulacion— no puedan —ya porque se encuentren atrofia-
das o aturdidas, ya porque no tengan suficientes elementos—
concebir imaginativamente y, asi, considerar lo que les pasa; y
en este caso ocurriria que la actualidad sensitiva, placentera o
agradable, seria bastante para que goce quien la padezca.

Otro tanto ocurre, de manera analoga, con el sufrimiento:
es la inundacién de sensaciones dolorosas, que se tienen que
determinar con la ocurrencia de la consideracion de lo que pasa,
y no sélo de su actualidad sensitiva, a menos que su capacidad
de consideracién se atrofie o se aturda, etcétera.

Asi, pues, como el gozo y el sufrimiento involucran, casi
siempre, una consideracion mas alla de la inmediatez sensitiva,
lo que abona a su consecucion es la seguridad o la inseguridad
de que esta situacion permanecerd y, quizas, de que habra o no
repercusiones malas o buenas de lo que esta pasando, etcétera.
Hay, basicamente, dos maneras de asegurarse el por-venir: la
habitacion y la posesion; de esta tltima se hablara enseguida.

La posesion

Poseer algo no es tenerlo como Mio sino como de mi. Dicho

de otra forma: no es alcanzarlo en lo que Soy [en lo Mio],
sino s6lo para lo que Soy; no en su entidad, sino en su objetivi-
dad [en tanto que objeta a lo que Soy, pero nunca transpasan-
dolo].

Los entes otros de Mi me son ajenos. De ellos sélo puedo
tener noticia de su manifestacion ante mis sentidos, pero no
mas; a continuaciéon de eso, sélo queda consumirlos, pero el
consumo es muy distinto de la posesiéon. No es posible incluir
un ente ajeno en lo que Soy sin destruirlo o sin destruirme. Lo
que estrictamente es Mio se reduce a mi entidad, al cuerpo que
Soy, a la existencia que soy, a lo que he instituido y a lo instinto



§2.7] 202 LA SOLEDAD

en Mi. La institucién de algo ajeno en lo que Soy no es posible:
lo que se instituye son movimientos, concepciones, recuerdos
(se incorporan sapiencias y se aprenden entendimientos), pero
lo que me queda de lo que he vivido no es mas que lo que Soy
como resultado de haber sido: se instituye, pues, el ejercicio
que Yo hago, mas no lo que extensivamente lo permitio.

Lo Mio es lo que me pertenece, lo que es conmigo y lo que
Soy con él, lo que es pertinente a mi entidad. No puede decirse
Mio algo que no me inhiere, que no se queda con lo que Soy,
que no permanece mientras yo permanezco. Mis pertenencias
son las que me hacen, las que determinan lo que soy y las
que constituyen lo que Soy, la condicion actual, el momento, el
presente en el que Soy y el ahora en el que existo: lo mio es Mi
sensitividad que me funda, Mi especulacién que me apela, Mi
contacto que conozco, Mis sentimientos que me manifiesto, Mi
esperanza, Mi temor, Mis manos, Mis ojos, Mi pecho enaltecido
0 Mi cara poblada de vergiienza. E incluso esto, que es lo que
soy como existencia, se desvanece en el momento en el que se
me day en el que ya existo de otro modo, y ya no hay lo que
habia, ni encuentro lo que encontraba.

La posesion es una soberania; poseer algo es ser Yo como
soberano de ese ente que poseo. Pero es imposible ejercer el
mando absoluto [absuelto] sobre lo que escapa al Yo que soy,
al afecto inmediato de mi motivacién (esto sélo es asi en la
intensividad absoluta de mi cuerpo). Poseer algo significa que
el solo acaecer de mi deseo y —mas anterior todavia— que el
solo impulso motivacional basta para modificarlo, para incidir
no solo sobre su desdoblamiento en la realidad, sino sobre su
entidad misma, sin mediar palabra o accion alguna, e incluso
sin ser Yo consciente de ello.

El tener algo en las manos [el manipularlo], el contenerlo
fisicamente para disponer de lo que le pase, para cumplir con él
lo que me dicte mi voluntad no significa que mi deseo se ense-
floree de eso que tengo yaciente entre mis manos, significa tan
sélo que esta a mi merced, que no puede escapar de mi dominio,
que su manifestacién padecerd lo que Yo le haga padecer, y que
puede incluso por un acto mio ser destruida. Pero esto no sig-
nifica un dominio positivo, en el que Mi motivacion sea el prin-
cipio de actividad de lo otro que manipulo: esta manipulacion
siempre se da pasivamente: el ente ajeno padece la actividad



LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 203 |§2.8

del Mio, pero siempre por la mediacién del movimiento, por el
ejercicio, por una actuaciéon Mia sobre lo que escapa de Mi —y
que precisamente por eso exige el acto—. No es —como deberia
ser para que se dijera soberano— que la actividad Mia y que lo
que el otro sufre se identifiquen; que entre el hacer del uno el
padecer del otro no hubiera mediacion.

No se puede remontar la distancia de un ente a otro. La
soberania de la actuacién siempre estara del lado del que
es si mismo y que, por tanto, en su actualidad manifiesta
lo que —para él— le impele el postulado ontoldgico. Hacer
que, mediatamente, otro ente cumpla con el dictado de mi
motivacién [con la realizacién de lo que mi entidad demanda]
es lo que la consciencia [el conocimiento] posibilita. De poder
ensefiorearse mi entidad de otra alguna, no habria necesidad de
la manipulacién, pero la hay.

Para poseer algo realmente [el la realidad entitativa] habria
que incluirlo en lo que Yo soy; para considerarlo Mio tendria
que encontrarlo conmigo, que traerlo hasta lo Mio para darmelo,
para hacerlo conmigo lo que es. Y eso es imposible: necesaria-
mente se haria lo que Soy. No podria traerlo hasta mi entidad y
que siguiera siendo; incluirlo en lo Mio es incorporarlo a lo que
Soy, pero eso es consumirlo, destruir su entidad para hacerla la
Mia, para hacerla lo mismo que Yo. Una posesién no es una
destruccidn: poseer algo no es hacerlo Mio.

kT
Asipues, dadas las condiciones entitativas de encuentro con g §
lo ajeno, la posesion no es otra cosa que tener la seguridad,
sobre algo, de que estara dispuesto a mi servicio cuando Yo lo
desee. Es decir que lo que se atiende con la posesién es la ga-
rantia del deseo satisfecho. Se trata de que el ente mio, ante lo
que en el mundo se le niega ontolégicamente, pueda, sin embar-
go, disponer de su manifestacion, de su fuerza y de su acto co-
mo convenga mejor a los intereses del poseyente. Se trata, asi,
una extension de la entidad propia en sus capacidades, a las que
se les suman las capacidades de lo poseido, aunque tan sélo en
cuanto que se dispone de ellas —pues, a buen seguro, no todo lo
que ellos son puede estar dispuesto, en tanto que la entidad
misma esta fuera de la soberania—.

Esta extension de las capacidades que tengo es una manera
en la que se cumple una exigencia entitativa; pero no se trata de



§2.8| 204 LA SOLEDAD

que mi entidad, propiamente, aumente, sino de aumentar mis
posibilidades de éxito en la consecucion futura de lo que consu-
mo. Al fin, la satisfaccion que conviene al encuentro con lo ente
ajeno a lo que Soy es la de consumirlo, la de incorporarlo a lo
que Soy para que Yo pueda permanecer siendo —por lo menos,
eso es en el sentido méas primario—, y a eso se aplican, en prin-
cipio, todas las capacidades y los sentidos de los que dispongo:
a encontrar la forma mejor de alimentarme y de reproducirme
con el menor riesgo. Que se posea una herramienta de trabajo,
un vestido, una despensa, un esclavo, etcétera, posibilita que
ocurra la consumacion de un deseo, de una exigencia de mi
entidad para cumplir con el postulado entitativo.

Pero poseer algo no es s6lo emplearlo, no se poseen las cosas
en el momento en el que se usan, sino que en ese momento se
dispone de ellas. La posesion, si ha de ser tal, debe trascender el
momento mismo del empleo para colocarse como la seguridad
del por-venir de su empleo; es decir, que se garantice el poder
realizar con ello lo que quiera. El ambito, entonces, en el que
juega la posesion es el de la potencia [el de la posibilidad]: que
Yo pueda disponer de lo que me pertenece es, al fin, en lo que
consiste la posesion.

La potencia, sin embargo, nunca es presente; lo que se
presenta es ya actual. El nacimiento de la potencia se da, de
manera muy tenue, en la concepcion sensitiva, pero es en la
concepcidén imaginativa en la que se da un encuentro algo mas
grave con lo que no es presencia, sino que se representa en una
emulacién del mundo. El poder siempre lo es hacia el futuro.
Poseer algo es tener potencia sobre el, es determinarlo en su
situacién para un acto que Me realiza a mi, disponiendo de sus
capacidades a favor de mis necesidades; pero eso no se refiera
a algo que ocurre ahora, sino a lo que esti por-venir. Realizar
un trabajo no es ejercer una posesion. El acto de la posesién
[la apariencia de la posesion en el ahora de mi existencia] se
da hacia el futuro: es la proyeccién de que algo que no soy Yo
estara para Mi, para lo que Yo disponga que esté.

Asi, lo que con la posesién se gana no es el ser mas [el
extender mi entidad] de hecho, sino la posibilidad de asegurarse
{ser atn} en lo porvenir, siempre incierto, siempre sorpresivo.
Es encontrarse a si mismo —especulativamente— en el futuro
y saberse en condicion de conseguir lo que le faltara, es poder



LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 205 |§2.8

desarrollar la posibilidad de algo mas que lo que ya esta garanti-
zado. Es un sentimiento de satisfaccion anticipado, imaginario,
y esto abre la posibilidad del gozo ahora, en el entendido de que
lo porvenir esta garantizado.

La seguridad, entonces, no es una condicién menor, sino
que permite, para el ente en el que ocurra la especulaciéon, un
bienestar; es decir, que disipa el sufrimiento que viene de las
proyecciones que niegan mi posibilidad, y me re-presenta a la
satisfaccion de Mi motivacién; esto es: me encuentra con la
satisfaccion que sera.

Empero, ya que toda posesion es tan sélo posible, y no hay
una posesion actual mas alla de la dimensidén especulativa (es
decir, que no es tal en lo entitativo, sino tan sélo en lo especula-
tivo, en la proyeccion de lo que Soy hacia un tiempo que no es
todavia), lo ente no resiente la posesion en su entidad, sino tan
so6lo en su existencia'. Por lo tanto, la seguridad que constituye
la posesion puede verificarse o falsearse; esta sujeta al principio
de aprendizaje-incorporacion que constituye mis instancias de
actuacion: cada vez que se ejerza lo que la posesion promete, se
reforzara, mientras que de no hacerlo, se falseara. La seguridad
de la posesion es, asi, la seguridad de la verdad de la disposicion
de lo que “me pertenece”; lo que significa, a su vez, que la
posesion funciona como un concepto, no como un hecho; que
lo que en el mundo se conoce que poseo no es tal desde si, sino
en Mi: en lo que existo. La posesién no trasciende la existencia
(la propia, en primer lugar, y la de otro, si es que comparte tal
concepcién) para darse en la realidad. Lo que realmente perma-
nece conmigo es tan sélo la seguridad de que me pertenece sin
que facticamente sea asi, ni pueda en absoluto serlo.

El Gnico momento en el que se actualiza tal concepcioén es
en la verificacion del concepto; es decir, en el hecho mismo
en el que dispongo de lo que poseo para beneficio propio. La
disposicion de lo ajeno de Mi para mi servicio es el tinico hecho
en el que se da realmente en encuentro con la satisfaccién que
la seguridad de la satisfaccion me prometia y que me permitio
el gozo pasado. La ejecucion actual de lo que se supone en la

1. Dicho esto de un ente consciente [existente] y con la dimensién proyectiva
que supone el encuentro con la posibilidad de ser futuro. Los entes inani-
mados, por su lado, no la recienten sino en la existencia que tienen como
objecion de un existente.



§2.9| 206 LA SOLEDAD

posesion es lo Unico con lo que realmente se da en el acto [se
realiza] lo que se esperaba en la convicciéon de que lo poseido
es, efectivamente, de mi.

Es la seguridad de la verdad de la posesién lo que —la ma-
yoria del tiempo— tiene presencia ante lo que Soy; se trata de
especular mi situacion porvenir y descubrirla como satisfecha
en lo que hace a la cosa que, nominalmente, poseo. De la misma
manera, una cosa que no poseo [que no tengo la seguridad de
que vaya a permanecer dispuesta a mi satisfaccion] implica que
se re-presente ahora su ausencia, su negacion para la consuma-
cién de lo que me demanda mi motivacion; que se aparte su en-
cuentro con lo que Soy, pero no como mera contemplacion, sino
como el encuentro a mi servicio de su capacidad, de la potencia
que le pertenece a la cosa poseida para aumentar mi potencia.
Esta negacién me merma en la proyeccion de la realizacion de
mi entidad y del postulado entitativo que la motivacién me
manifiesta como agrado o molestia. Es el sufrimiento que viene
de la consideracion de lo que seré, de lo que me puede pasar. El
encuentro especulativo con la efectividad de mi menesterosidad
sensitiva, con el dolor y la molestia que me esperan, con el
tiempo que se acerca y en el que lo que ahora me colma se ird y
lo que pudo colmarme ahora me queda vedado para entonces.
La carencia induce al sufrimiento porque soy consciente [co-
nociente] de que Yo voy a ser y de que lo que ahora tengo no
estara conmigo, que rehuird al Mi movimiento que lo busque,
al mi clamor entitativo de la satisfaccién de mi animo.

La carencia es sufrimiento si lo que se me niega me hace
falta para mi realizacion, para el cumplimento en la entidad de
lo que a mi motivacién me llama: en el estado concreto de mi
existencia, ser de tal manera.

Bt

El ambito de la posesion es el de la potencia, no el de lo que

es [la realidad], sino el de lo que puede ser [la especulacion],
con mayor o menor seguridad de que asi serd. La posesion se
inscribe como el cumplimiento especulativo de una de las direc-
trices del postulado entitativo: la de extender mi entidad como
un amento, pero no en su actualidad, sino en su potencia. Es su-
mar a Mi potencia la potencia de lo que poseo. No es, pues, au-
mentar mi capacidad, sino disponer ademas de la capacidad de
lo ajeno a Mi que poseo.



LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 207 |§2.9

Asi, la posesion de lo otro de Mi me permite poder mas de
lo que puedo por Mi. De esta manera, la posesiéon conviene al
bienestar, porque es el cumplimiento en la concrecion de la exis-
tencia del postulado entitativo trascendente’. Mayor posesién
es mayor poder y, por ende, mayor gozo, mayor satisfaccién de
lo que me mueve al acto y, asi, al alcance del bienestar como
realizaciéon de mi entidad. La posesion se muestra, por ahora,
como el método mas eficaz de encontrarse con lo que en el
mundo allende puede satisfacer mi carencia. Ser mas potente
[méas poderoso] significa que puedo mds, que la manifestacién
de mi motivacién tiene mas herramientas para realizarse, que
lo que se me aparezca como motivo puede ser alcanzado por Mi
con menor trabajo, que mi capacidad de incidencia en lo real,
para modificar el lugar en el que Soy, el lugar de mi estancia,
aumenta también.

Entones, la bisqueda de mayor posesion es la busqueda
de la mayor potencia. La posesioén se vuelve en si misma un
motivo, algo que se pretende alcanzar, se determina el concepto
de posesion como agradable y la ambicion de dominio se
convierte en un postulado existencial, para quien asi entiende
la satisfaccién de lo que es.

Se trata del primero de los dos polos del cumplimento del
postulado entitativo: el de buscar un mas facil y rapido acceso al
cumplimiento de lo que me demanda lo que Soy para encontrar-
me satisfecho entitativamente: Buscar el dominio y la posesién
de los recursos que me hagan asegurarme la realizacion futura
de Mi satisfaccion. Es asi que el comportamiento de muchos es
guiado por esta ambicion [la tendencia al aumento de lo que
poseo] que, cuando es desmedida [cuando no considera a lo que

1. Hay que advertir, sin embargo, que esto no es asi necesariamente; puede
ocurrir, por varias razones, que la concepcién de la posesion sea desprovista
de este aumento potencial de la entidad. Principalmente si la motivacion
no esta en pos de la satisfaccion que supone lo que se posee, o porque
esta posesion implica el enfrentamiento con situaciones dolorosas o de
sufrimiento, en cuyo caso el sufrimiento que causa esto no permita el gozo
de lo poseido. Esto es muy importante tenerlo en cuenta, porque lo que se
dice a continuacién en este paragrafo se basa en el supuesto de que, sin
mas, el aumento de la posesion conviene —sin contravenir— a la motivacién
poseyente, pero no significa que esto se acepte como universal, sino como
general. De estos casos excepcionales se tratara mas delante.



§2.9 208 LA SOLEDAD

no contribuye a su concesioén] implica la mayor maldad moral,
el mas grave egoismo, el narcisismo y la violencia.

El aumento de la potencia propia por la adiciéon de la po-
tencia de lo otro es, asi, una actitud que tiende a la concrecién
del dominio, el cual tiene dos vertientes: el conocimiento y la
fuerza. Cuando es por conocimiento, se llama habituacion, se
trata de que, al familiarizarme con las rationes de lo que me
enfrenta, pueda yo disponer de sus disposiciones y emplearlas
en la consecucién o en el aseguramiento de mi satisfaccion
por venir. Es decir, comprender a lo que me rodea para poder
utilizar sus capacidades y disposiciones en beneficio mio. Es
ésta una tendencia instintiva del aumento de mi potencia por
el aumento de lo que sé-entiendo, que se manifiesta por la
curiosidad. A partir de aqui puede nacer el interés genuino en
los entes otros de mi, que siempre comenzara por la busqueda
de lo que son en su objecién a Mi (y, en los mas de los casos, ahi
permanecera), pero si se genera una inclinacién a trascender su
objetividad para buscar su entidad —tarea fallida por necesidad,
pero que permite un reconocimiento de lo que Soy en lo que no
y, asi, una tendencia a la procuracién de la entidad de lo otro—,
entonces es filosofia. Pero, si se queda en el ambito vulgar de
la objetividad y del interés en lo que se sigue para mi de lo
que conozco, entonces degenera en una aficion por el aumento
huero de lo que se conoce, por los datos, por la multiplicidad,
por la erudicion llana —por la polimatia despreciada por Hera-
clito'—, y degenera en un cientificismo ramplén, como el que
predomina en nuestros dias, y quizas ya siempre.

La otra vertiente del domino es precisamente la posesion, que
se ejerce por la fuerza bruta. Se trata del constrefiimiento de la
posibilidad {de actuacién} de lo poseido para que su entidad se
determine como a Mi me conviene; esto es, de la manera en la
que me facilite el encuentro con lo que me llene, con lo que me
llama de lo objetivo-perceptivo a consumirlo o a encontrarlo.
El dominio y la busqueda por poseer son el modo méas bruto
de realizar la extension de mi entidad en la realidad. Poseer las
cosas, controlar lo que les sucede es cumplir con un impulso
que se satisface en la seguridad del gozo por venir, y que no
repara en la situacién de lo que no se relacione con eso que

1. «<La mucha erudicién [roAvpadia] no ensefa a tener inteligencia [voog]
[] » — DK B40.



LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 209 |§2.9

pueda resultar de tal busqueda. Es decir, que no se considera la
situacion de lo que no significa la ampliacion del dominio de la
consecucién de Mi motivacién, del encuentro con lo que des-
pierta el deseo o con lo que lo satisface. La busqueda del gozo
—que es la manifestacién existencial del postulado entitativo—
se hace sin la consideracion del estado de lo que no Soy, y esto
quiere decir que no hay un re-conocimiento de los entes que
me enfrentan ni del sufrimiento suyo en el sufrimiento Mio.

El impulso de dominio es, asi, la tendencia al cumplimiento
del postulado entitativo mas acorde con el impulso de arrojo a
lo otro de mi a que me impele la manifestacion motivacional
animica, sensitiva, existencial. Es el encuentro del gozo en la
ignorancia de la entidad de lo otro, con la sola consideracién
de mi potencia y de su aumento. La ambicién de la posesion
es la actitud que mejor alcanza —aunque nunca colma—, para
los mas, la satisfaccién de su necesidad entitativa. Sin embargo,
por su propia tendencia de apoderamiento de lo que lo otro hace
—nunca se podra apoderar de lo que lo otro es—, la tendencia al
dominio generalizada es imposible de cumplir, no sélo porque
lo que en el mundo allende hay sea insuficiente para la satisfac-
cién de todas las ambiciones de todos, sino porque (ya que se
trata de sumar la posibilidad de lo poseido a la mia) el ente que
mas posibilidades tiene para mi servicio es el ente humano, que
también tiene un impulso hacia el cumplimiento del postulado
entitativo propio. Es decir que, si se generaliza esta tendencia,
resultara en el dominio que ejercen unos humanos sobre las
posibilidades y las disposiciones de otros, pero el hecho de
que cada humano tenga una motivacion —que determina la
tendencia a la realizaciéon propia— y de que haya quien pre-
tenda dominarla, significa que bien puede darse que el dominio
impela a la pretensién de la violacién de la entidad del otro, a la
obligacién de la obediencia, es decir, de que el movimiento de
mi cuerpo [mi realizacidén] sirva a la satisfaccién de algun otro
que ha tomado de mi mis fuerzas y mis disposiciones para su
mejor satisfaccién y regocijo.

Pero, en la realidad, ya que la posesién no aumenta lo que Soy
de hecho [entitativamente] sino tan sélo especulativamente, no
se gana de si mismo nada, sino la comodidad del estar y la
facilidad de la satisfacciéon de lo que me motiva si tal fuere
el motivo de mi motivacion. Asegurar la consecucion futura de



§2.10| 210 LA SOLEDAD

lo que en este momento me motiva no es asegurar que la
motivacion permanecera conmigo y, por lo tanto, que el gozo
que ahora tengo se repita. Es decir, que para que se satisfaga
a la motivacion de mi entidad es necesario alcanzar lo que me
motiva, pero, lo mismo si hay un deseo sin su satisfactor que
si hay una cosa dominada que no se desea no puede resolverse
la necesidad de lo que Soy. La satisfaccién de la motivacién
requiere el concurso de ambas cosas y, en el caso de que lo que
no se tenga sea la motivacion hacia lo que se posee, sélo queda
el aburrimiento, el hastio, la desidia. Pero también se da a
partir de esto la creacidn, el encuentro con la motivacion hacia
el mundo mas alla del llamado bruto del aplacamiento de las
necesidades que me manifiesta la motivacion sensitiva; se trata
de sobrepasarla en la dimensién especulativa, de encontrar en
la concepcién imaginativa la manifestaciéon y la consideracion
de mi entidad en el mundo mas alla de lo sensitivo actual;
especular al mundo y a mi propia entidad para trascender el
encuentro con la actualidad sensitiva. Esto es: encontrarme mas
carencias entitativas de lo que Soy. A partir de la imaginacion de
la posibilidad de un mundo mejor se tiende también hacia ello
con un deseo de su realizacion; es la creacion de una necesidad
que no viene demandada por la molestia o el sufrimiento
sensitivo ante su carencia.

El aburrimiento se da por la desconexién de lo que Soy con
lo que me pasa, no hay en lo que me enfrenta un sentido que
increpe a lo de mi con fuerza suficiente para motivarme [para
moverme]; lo que le ocurre a la existencia que soy pierde el
significado entitativo, pierde la referencia a lo que me mueve y
no encuentra en su situacién motivo, nada lo impele a realizarse
y, asi, existe una indiferencia de lo que suceda o de lo que
no suceda, no hay en este momento algo que busque, ni de
lo que huya. Queda solamente la exigencia eterna de ser, y de
continuar siendo en la realidad; queda la exigencia de la actua-
cién, pero sin ningin motivo para actuar, sin ningin interés
en lo que le pase. Es decir, que la tendencia al acto supone la
realizacion de lo que me mueve, el intento de la consecucién de
lo que me falta como ente, de lo que llene mi insuficiencia.

—c &ﬁ;,&f,_
10 Se queda, entonces, en el ocio. Lo que Soy no alcanza a
vislumbrar lo que pueda hacer, no hay una meta que se si-



LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 211 [§2.10

ga, no esta siquiera trazado el destino que me obligue a buscar
un camino hacia ningun lugar. Ante esto, lo que se ofrezca
como diversion (literalmente, lo que me lleve por varios lados)
es bienvenido. El asunto es apartar a lo que existo de la sola
relacién con Mi mismo y de su exigencia de actuar sin que
haya nada que me mueva; se busca entretenerme de la manera
en la que se pueda llevar lo que Soy al interés por algo que
se encuentre mas alla de su exigencia de actualidad, mas alla
de lo que me exijo. Entonces, se crean nuevas necesidades,
se inventa un motivo para no encontrarse ante la carencia de
motivacion, para volver a placerse por la consecucion de lo que
se busca. El juego en los adultos es una manifestaciéon de esta
necesidad de diversion, las competencias ludicas, la aficién a
los estupefacientes, las platicas de entretenimiento, la creacién
artistica, la especulacion filosofica, pero también los vicios y
las perversiones.

Para quien de si no sabe mas que estar para la saciedad
de lo que en la sensitividad actual se le manifiesta no le
pueden bastar estas muy sutiles necesidades, sino que tiene
que crearselas de manera que pueda satisfacerlas asi como él
las busca, con el concurso sélo de lo sensitivo, de la actualidad
efimera del sentir y de la consecucién del dominio sobre lo
que se le niega, de la posesion de algo que ain no tenga, y
también la aficién por la violacién del ente ajeno, por tratar
de apoderarse de lo que no puede alcanzar siquiera. Aunque
puede asi mismo tomar la forma de la ambicién desmedida, de
la acumulacién de posesiones mas alla de toda mesura, de toda
necesidad futura que se proyecte cumplir, simplemente por la
acumulacién de mas potencia para incidir en la realidad o por
el mero regodeamiento de saberse poseedor de mas y mas. Y
nunca faltara quien apoye la creacién de estas necesidades, que
pueden pasar por las vejaciones mas arteras o por la frivolidad
banal, aunque para conseguirse tenga que destruir las vidas y
las dignidades de miles o millones.

Cuando no es tanto el apego a la inmediatez y al ensimis-
mamiento de quien esta asi ocioso, bien puede divertirse aten-
diendo un escenario fuera de la efectividad del mundo que se
le presenta en lo que es:, puede jugar, entretenerse escuchando
una narracién o leyéndola, puede viajar, puede escuchar musi-
ca, o contemplar cualquier obra artistica, platicar de lo que le ha



§2.10| 212 LA SOLEDAD

pasado y escuchar lo que a otros. Puede, en fin, desenvolverse
lddicamente en el mundo vy, sin la efectividad amenazante que
tendria la vivencia efectiva, recurrir a la concepcién imaginativa
para encontrarse en ella con un submundo capaz de devolverle
el interés en lo que haya de venir, en la consecucién o no
de una situacion particular, para resolver el aburrimiento, para
plantearse nuevos motivos y experimentar especulativamente
la vivencia de lo que escucha, que lee, que piensa...

Pero el ocio no es sélo eso, pues no soélo hay personas asi.
Lo que busca la motivacién es llenar la insuficiencia entitativa
de lo que Soy; con cada acto, con cada movimiento que realizo
se trata de satisfacer la carencia entitativa que mi finitud me
impone. Asi, quien alcanza a encontrarse con lo que es y
determina su actuacién mas all4 de las manifestaciones de sus
necesidades sensitivas, quien se encuentra {a si mismo} como un
ente que llega mas alla de la facticidad en la que se desarrolla
cada ahora (que desaparece apenas aparece), quien sepa de si
mas de lo que se le manifiesta en la patente sensitividad de cada
momento, también se descubrird mas carente, mas insuficiente
y, asi, podra encontrarse con una disposicion del ocio muy mas
amable, en la que pueda tenderse hacia aquello de que sabe que
carece y que, asi, necesita, sin tener que recurrir a la creacién
de necesidades ad hoc. Quien se pre-ocupa de si se encuentra
como carente de afecto, de conocimiento, de verdad... y ante
esta sapiencia tendra también una manifestacién motivacional
mas alld de lo que se le da en lo sensitivo, que pretendera
resolver este estado menesteroso de lo que le importa.

El ocio, de esta manera, se torna creativo, descubridor. El
proceso mismo de la busqueda de lo que Soy, el descubrimiento
de lo que hago en el mundo y de lo que hace el mundo conmigo
puede plasmarse artisticamente, puede expresarse esa necesidad
que tengo de acudir a lo que Soy y de saber qué es lo que
necesito, puede haber una conjuncién del trabajo con el ocio en
el que la satisfaccion de las necesidades que se me manifiestan
por ese acercamiento a mi entidad son resueltas por medio
del trabajo creativo; es decir, de la modificacién de la realidad
[de lo ente que me rodea] para satisfacer mi necesidad de
belleza, de alegria (como en el caso de la musica), de armonia,
de regocijo ante lo que me encuentre, ante lo que el mundo
puede ser si sélo llega a concretarse lo que ahora concibo de él



LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 213 [§2.10

imaginativamente, ante las palabras que expresan la sublimidad
de los sentimientos, horror, o el animo en el que me descubro
en esta busqueda.

Para quien mas se adentra en la condicién de su entidad, para
quien se allega a si mismo y al conocimiento de lo que es [de su
propia entidad], el que pugna a si mismo por lo que es no sélo
como estando en el momento y en las condiciones particulares,
no sélo en este lugar, con ésta la gente que se trata, sino que
se interroga hasta descubrirse en sus condiciones entitativas en
lo que lo determina mas alla de lo que se le da en el mundo
que lo toca, en cada ahora determinado; que inquiere por la
condicion que trasciende a cada momento particular, por lo que
lo determina como persona, como viviente. Para ése —decia—
la carencia entitativa de que sabe es la de la verdad, y es asi que
la busca por encontrarse con lo que es y lo que no es él mismo
y el mundo todo se impone como una determinacién que mana
de la entidad misma y que participa a toda la existencia. Se
trata de quien quiere determinar su acto basado en lo que es
correcto y lo que no, que se pro-cura, que no puede aceptar la
falta de sentidoy que, por lo tanto, lo busca en todo, incluso —y
principalmente— en lo que no lo tenga manifiesto. Quien asi
sea, pues, tendera a satisfacer su carencia con la especulacion
filosofica o cientifica (pero no utilitaria, sino vivencial, aunque
luego pueda resultar 1util).

No se trata de que el gozo se conforme de manera distinta:
el gozo siempre es sensaciones placenteras que inundan mi
existencia, siempre es un respuesta de lo que Soy que se place
de su estancia, que se encuentra ahora como si estuviera com-
pleto, como satisfecho de su ser lo que Soy; siempre es, en fin,
sentirse bien [bienestar] por lo que —en general— me pasa. Lo
que difiere es el conocimiento, lo que sé-entiendo de lo que Soy,
de mi propia insuficiencia y de lo que lo otro ente me significa;
y, por supuesto, lo que me lleva a la consecucion de eso que
gozo, lo que me permite encontrarme con aquello que Yo sé que
me falta. Si lo que busco es la verdad o la saciedad sensitiva,
los caminos para encontrarse con cada una de estas cosas son
muy distintos, pero no lo es —cualitativamente— la alegria o el
gozo resultantes, ni la tristeza o sufrimiento de su falta, como
no sea por la consecuencia del mismo encuentro (en el primer
caso, la sensitividad, que tiene una gran densidad ontolégica en



§2.10 | 214 LA SOLEDAD

su acto; en el segundo, la verdad, que es una eyeccion de lo que
concibo o especulo).

Los idiotas [aquellos ensimismados] que se tienen a si como
todo cuanto es, y a sus manifestaciones sensitivas como lo
Unico que deben satisfacer, tienen en la bisqueda de la posesioén
[en la ambicién del dominio] su realizacién mas completa vy,
asi, se afanan en su consecucion, en el aumento de lo que
poseen y, como una consecuencia ineludible, de las necesidades
que deben ser satisfechas (lo que es decir que tienen a la
desmesura como modelo). Este arrojo desmedido a lo otro de
mi con el afan de posesion conlleva a la frustraciéon como
contraparte necesaria para poder desarrollarse, para que lo que
se le presente pueda seguir siendo motivo de la entidad que se
realiza poseyendo; a menos que se sea dueno del mundo todo,
en cuyo caso, ya sin necesidad, quedaria sélo la desolacion del
sinsentido y del aburrimiento.

Dice Schopenuaher algo semejante:

Originariamente el sufrimiento es carencia, menesterosidad, preo-
cupacién por el mantenimiento de la vida. Si uno es tan afortunado
como para desbancar al dolor bajo esta forma, lo que es muy
dificil de mantener, a renglon seguido el dolor cobra otras mil
formas, transformandose conforme a la edad y las circunstancias
en instinto sexual, pasiones amorosas, celos, envidia odio angustia,
ambicion, avaricia, enfermedad, etc. Si finalmente no puede tener
entrada bajo ninguna otra forma, el dolor comparece con el triste
y gris ropaje del hastio y el aburrimiento, que se intenta contra-
rrestar de tan diversas maneras. En cuanto se logre ahuyentar el
aburrimiento dificil sera que el dolor no adopte de nuevo alguna
de sus formas precedentes para recomenzar su baile desde el
principio; pues toda vida humana es arrojada de un lado a otro
entre el dolor y el aburrimiento.!

Sin embargo, se ha de sefialar que, aqui {en este trabajo}, el
placer y el dolor son igualmente determinaciones sensitivas y
que no es uno definido por la ausencia del otro (aunque la
disminucién del placer es dolorosa y viceversa). No hay razéon
para asegurar que la huida del sufrimiento y no la busca del
placer sea lo que determina la motivaciéon como no sea el
hecho de que el dolor acaece ineluctablemente desde si como

1. El mundo como voluntad y representacion. Vol. I: IV, §57. p. 371.



LO QUE SOY Y LO QUE TENGO 215 |§2.10

una manifestacién sensitiva de la carencia entitativa que, por
medio de ese dolor que exige ser aplacado, exige ella misma
ser satisfecha en su carencia. Pero atn asi la disminucién del
hambre es un sentimiento distinto del sabor de la comida y es
éste el que place (como se muestra facilmente porque se puede
disfrutar de la comida aun cuando ya esté satisfecha la necesi-
dad alimenticia); el impulso sexual no es propiamente doloroso,
sino sélo imperioso y si acaso lo fuera seria por la proyeccion
del orgasmo ahora negado. Por otro lado, el ocio que se sigue de
la satisfaccién de las necesidades mas basicas (y del que recién
se habld) provoca, si, la creacién de necesidades que deban
satisfacerse para no caer en el hastio de existir sin motivo tal
como se dijo, pero esto no es una forma del dolor, sino que se
debe a la manifestacion reflexiva de una mejor estancia en el
mundo que se pretende realizar, hacia la que hay un impetu
por encontrar efectivamente y, si esto ha de ser mezquino o
magnanimo depende de quien conciba {desde sus instancias}
ésa su necesidad. Finalmente, que “toda vida humana es arro-
jada de un lado a otro entre el dolor y el aburrimiento” es una
afirmacion demasiado sentenciosa, aunque —de acuerdo con lo
que se ha venido desarrollando aqui— podria adoptarse con un
matiz: la vida puede ir desde el arrojo ciego e inclemente hacia la
probable satisfaccion sensitiva hasta la resignada aceptacion del
sinsentido de todo acto. Hay, desde luego, quienes nunca habran
llegado a algin extremo (excepto, cuando infantes, al primero),
quienes casi no se han movido de alguno de ellos y quienes
oscilan constantemente en la mediania (no podria afirmarlo
categéricamente, pero creo que es imposible que alguien oscile
repetidamente de un extremo al otro).

Como nota final de esta seccion, diré que los caracteres que se
trazaron para la exposicion del afan de posesion y, sobre todo,
de la ocupacién ante el ocio son eso: las caracteristicas mas
notables de lo que se quiere dar a entender. No es que realmente
haya una distincion tajante entre los humanos, unos asi y otros
asa, sino que siempre habra caracteristicas compuestas aunque,
por supuesto, con alguna dominante en cada cual; pero también
en cada momento de mi existencia, en cada variacion del animo.
Esta nota debe ser atendida para todo el presente escrito, pero
aqui me ha parecido muy necesario explicitarlo. En lo que
sigue, hay que tener muy en cuenta esta observacion.






CAPITULO III

El egoismo

Vuestro mal amor a vosotros mismos es lo que os trueca
la soledad en prision.

F. Nietzsche-Zaratustra. Asi hablo
Zaratustra. 1, “Del amor al préjimo”

P X Xo)

La condicion egoista

El egoismo es la condicion vital a que impele ineluctable- |
mente la soledad. Se trata de que, como consecuencia de ser

Yo lo que soy, y de ser solo Yo, mi realizacién necesariamente es-
tara determinada por lo aquende mi entidad, lo en la existencia
que se funda desde debajo de mi piel. Es el modo en el que se
determina Mi acto: por la motivacién de mi entidad, por el co-
nocimiento que yo tengo, por lo que del mundo me toca, por mi
consideracion de lo que vivo... Es la condicion entitativa de au-
tonomia relativa: todo movimiento ha de ser determinado local-
mente.

El egoismo es una condicion vital que implica que a mi
motivacion sblo le afecta lo que tengo incorporado [lo que
se halla en lo que Soy] y que, por lo tanto, todo lo que
actie depende de eso, de lo que yo considere mas conveniente
para el cumplimento del postulado entitativo para cuya sola
causa tengo mi sensitividad, mi consciencia, mi motivaciéon [mi
tendencia al movimiento]: mi vida. Tal condicién es vital, y no

217



§3.1] 218 LA SOLEDAD

entitativa —como el postulado de ser y ser mas si lo es— porque
es imposible hablar de un yo [ego] sin sensitividad; no se puede
decir de algo que no tiene motivacion (es decir, que no tiende a
lo ente allende su entidad) que su condicién se determina por
la constante biisqueda de lo que, desde si, se le demanda y el
egoismo consiste en tener a lo propio antes que a lo otro, pero
tal tenencia necesita la ponderacion, el poder llegar a tener
algo de lo otro con lo que contrastarlo y ponerlo por encima. El
egoismo, asi, es una condiciéon que radica en la entidad, pero no
en la generalidad de lo ente, sino tan sélo de lo ente animado
[de lo que tiene sensitividad y, por lo tanto, motivacién]; es la
implicacion existencial de la condicién entitativa solitaria. Por
eso es que aqui se le caracteriza como vital.

Este egoismo vital es, asi, necesario a partir de la soledad
del Yo, y de cada ente. Lo que Soy, lo soy en la realidad [en la
actualidad] y, asi {siendo}, es el acto la manera entitativa; entita-
tivamente siempre se es presente: la actualidad es la condicién
misma de ser. Pero lo que Soy es lo de Mi, no puedo actuar lo
que no Soy, lo otro de Mi queda completamente aparte, alejado,
inalcanzable. El contacto sensitivo (que funda la consciencia)
trae, empero, a lo otro de Mi, lo localiza en lo que me es propio,
aunque ya adecuado a lo que Soy: como el toque de Midas, todo
lo ajeno de Mi lo vuelve en lo que Soy. Esta manifestacion de
lo otro que me objeta —y que ahora conozco— es lo que permite
que mi motivacién pueda alcanzar a manipular la realdad de
lo ajeno, pues indica hacia donde y como se puede conseguir
lo que me hace falta. Asi, la tendencia motivacional, en tan-
to entitativa-animada [viviente], es egoista ineluctablemente:
se determina siempre partiendo sélo de lo local; aunque lo
ajeno —por la sensitividad— se haya localizado, influye en la
determinacion de mi actuacién —vy, asi, de mi actualidad— sélo
en tanto que ya-local y no antes. La condicién actual [de ser
en acto] del cuerpo que Soy significa que no puede dejar de
actuar, y por eso se determina la motivaciéon que, en tanto Mia,
impele a la realizacion del postulado entitativo Mio, del Yo-ente
y no de otro ninguno. Y esto quiere decir que, para que algo
se signifique en la determinacion de mi actuacién [para que sea
un motivo] debe constituirme la necesidad de si, debe ser Mia
la disposicién de alcanzarlo.



EL EGOISMO 219 | §3.1

La autonomia relativa consiste en esto: que nada allende lo
Mio determina mi actuacion. Con lo que no se quiere decir que
lo que me pasa y lo que vivo no influyan en la consideracion del
movimiento que tiende hacia lo otro (precisamente lo contrario
es lo que persigue la sensitividad). Tampoco se dice que Yo
pueda actuar cuanto me plazca sin que entre esa manifestacion
motivacional y su realizacién haya nada que lo impida, eso
no: en eso es en lo que consiste la autonomia absoluta. La
relatividad de ésta de que aqui se habla consiste en que lo que
hay en Mi es también lo que del mundo sé, el conocimiento de
lo que podria impedirme la concrecion del encuentro con lo que
me llama de lo que es, o la modificacién de mi relaciéon con la
realidad en la que consiste la tendencia. Es cierto que lo que he
vivido, lo que sé del mundo y lo que me importa de lo que me
pasa influyen en la determinacién de lo que hago, pero el auto
consiste en que para que algo se signifique en la determinacion
de lo que Soy [del acto que Soy] debe estar presente en mi
entidad, aunque sea como entendimiento [aunque sea por el
aprendizaje] y no inherentemente.

La busqueda del bienestar es lo que, por principio, Me motiva.
Lo que haya incorporado-aprendido en mi entidad —y que se da
a la consciencia en su concepciéon— estd jugando siempre, por
lo mismo, en la definicién de lo que, es en cada caso, ese bien
significa. El aparecer concreto de lo que me lleva a ese bienestar
es lo que me tiende hacia su realidad, sea lo que sea en lo que
consista. Pero al principio de la motivaciéon sigue estando el
impulso al bienestar mio, y esa es una tendencia a la que no se
puede renunciar, porque es constitutiva. El vivir en pos de mi
mejor estancia es imperativo, no intencional: es fundamental. El
camino que hacia alld me lleva y, mas profundamente, lo que
eso signifique en términos de la estancia misma (y que esta
determinado por el concepto que tenga de lo que me enfrenta
—ya como extensivo ya como intensivo— que también se ha
formado histéricamente [por la historia de mi éxito y mi fracaso
entitativo]) son diferentes en cada persona, pues han vivido
siempre diferente y poseen diferentes disposiciones; empero, la
consideraciéon de mi estancia buena como la determinacion
absoluta de lo que hago es lo que significa el egoismo vital y
eso trasciende las circunstancias particulares de cada cual.



§3.1] 220 LA SOLEDAD

Estar lleno de Mi, sin que lo de ninguna entidad ajena me
convenga (excepto por lo que de ella me toque) es lo que hace
imperativo que la resolucion del movimiento sea con la vista
sélo puesta en lo que me lleve a la consecucién de lo que me
dictan las circunstancias que conozco, pues se me manifiestan.
Todo lo que en el mundo haya es motivo de mi actuacion sélo si
satisface una inclinacién de la motivacion que me tiende hacia
lo que no Soy. Lo que acttio se resuelve en lo que Soy solamente,
aunque se cumpla en la interaccién con lo ente otro.

La soledad como el impedimento otoldgico de alcanzar una
entidad distinta de la Mia no permite que lo que otro sea influya
en lo que Yo actio. A lo mas, puede influir lo que conozca [sepa
o entienda] de la existencia del otro, pero su entidad misma
jamas podra ser determinante como lo es la mia, que es la que
sujeta todo lo en mi existencia y le brinda sentido: siempre un
sentido para mi, nunca capaz de trascender esta situacion. Se
puede tratar de encontrarse como si se fuera el otro, como si se
estuviera en sus circunstancias, como si tuviera la historia que
tiene, como si se tuviera la subjetividad [la sujecion existencial]
del otro, pero eso no significa que la entidad ajena misma
determine el movimiento que mana de lo que Soy, sino que a
lo que Soy le importa lo que le pase al otro, que mi bienestar
comporta que el otro tenga igualmente una estancia buena (lo
cual, en ultimo término, quiere decir que yo tenga noticia de
que asi sea y no que en la realidad se dé asi).

Las consideraciones, lo que se conoce, lo que se ha vivido
y de lo que se es capaz son lo que determina la manera en la
que se busca el bienestar, y lo que se sienta como bueno. Pero
nunca podra cambiar el que la finalidad de cada acto sea esa
estancia buena del Yo-ente y que todo lo que me impele a actuar
se resuelve en la propia entidad, aunque llegue a ella por la
realidad ajena que me contacta.

El re-conocimiento de mi en el otro desde su entidad, pero,
sobre todo, de mi misma sujecion existencial en la existencia
ajena, puede implicar que el estado de lo que no Soy [el
estado del otro] sea un motivo —jamas una motivaciéon— para
mi entidad. Este reconocimiento seria posible por la dimensioén
especulativa, en la que se daria la consideraciéon de la subje-
tividad o la objetividad del ente otro vy, si los conceptos de
lo que Soy asi lo permiten, también, al reconocer mi propia



EL EGOISMO 21 | §32

sujecion a lo que Soy como la suya a lo que es, reconocer en su
movimiento a la motivacion y, por lo tanto, el sufrimiento y el
gozo que lo pueden acompanar (segin sea exitoso o fracasado
su cumplimiento). Empero, el tener en la existencia la capacidad
conceptiva y, sin embargo, no considerar al otro o significar en
nada —o en muy poco— esa consideracion es llevar la condicién
egoista que vitalmente me determina a un terreno en el que los
otros entes si tiene una manifestacién —aunque no propia—, es
tener un egoismo mas alla de la determinacion vital necesaria
y permitirlo en un ambito en el que si es posible encontrar a lo
ajeno: en la existencia.

El egoismo existencial consiste en no considerar a lo otro §
de mi en la determinacion consciente del movimiento. Es de-

cir, que se desderia la representacién especulativa —ya por no
significar nada para el Yo que la tiene, ya por no concebirla si-
quiera— de la subjetividad o de la objetividad de lo que a lo otro
le conviene de mi acto.

En la existencia, la actualidad de la entidad se ve trascendida
—a la vez que la densidad ontolégica de su acaecimiento se
degrada— por el conocimiento. El conocimiento le permite a lo
que Soy notar lo que le pasa, lo que lo contacta —la actualidad
de la sensitividad— y, asi, permite una trans-presentacion y una
trans-locacion de lo entitativo: funda el tiempo y la distancia.
En la existencia, pues, puedo alcanzar a lo otro de Mi por el
contacto, lo que no significa un encuentro con su entidad sino
con su conocimiento.

Esto quiere decir que en el ambito existencial si se manifiesta
lo ajeno ante mi y se representa su situacion, la manifestacién
objetiva [que me objeta] de su estancia en el mundo. Las
eyecciones de lo sensitivo que se dan en su concepcion son las
que imponen el sentido a lo que me toca, y he aqui que se ma-
nifiestan como motivos buenos [que se busca] o malos [de que
se huye] o, acaso, como insignificantes; esto es que, en el juicio
y la categorizacion, se me muestra el sentido de lo sensitivo y
se me impele a una actitud (de repulsién o de deseo) respecto
de ello. A partir de esto, lo ente animado que me enfrenta se me
da como una objecion que se eyecta en la concepcion a partir de
lo que he incorporado-aprendido y que, asi —con ese sentido
de su movimiento con el que me enfrenta— me representa la



§3.2] 222 LA SOLEDAD

posibilidad de alcanzar o rechazar de lo que me motiva o
incluso el motivo mismo que me llama. Lo instinto puede que
me procure una tendencia innata al encuentro con los de mi
especie o con los de otra, a su defensa y a su complemento,
pero esto se trata de la misma disposicion conceptiva que nace
de la sapiencia [que se ha incorporado] y que se ha transmitido
genéticamente hasta ser una sapiencia instinta (pero que, en
tanto que esa sapiencia es manifestada conceptivamente, puede
falsearse con el fracaso de su ejecucion).

En el 4mbito especulativo, sin embargo, esta temporalidad que
se fundd con la concepcion de la sensitividad se extiende atn
mas: de lo efectivo en el mundo a lo posible, aunque también la
densidad ontologica se degrada, se separa mas de la actualidad
de lo que se me presenta en el acto sensitivo. La especulacion
nace de la concepcién imaginativa y me permite alcanzar a lo
que el mundo puede ser mas alla de la actualidad sensitiva, mas
alld de lo que me apela en este momento y se encuentra con
lo que puede ser, con una emulacion del mundo que se basa en
lo instinto-instituido de lo que el mundo es y, asi, la eyeccién
que me permite la concepcién sensitiva puede separarse de la
necesidad del encuentro sensitivo con lo que asi me objeta. La
consideracion se da cuando se experimenta especulativamente
lo que algo es en el mundo y se consideran sus rationes y su
situacion (su estado objetivo [el que me objeta], pero también
subjetivo [el que lo sujeta]).

En la existencia, pues, pero con una verdadera relevancia
en la especulacién, se alcanza a lo que otro es en tanto las
caracteristicas que manifiesta objetivamente [objetantemente],
pero también se puede considerar el estado de lo que lo sujeta
y que ya no me apela en su contacto, es decir, su animo. Sin
embargo, esto no es por lo que el ente otro manifiesta de una
manera contactual, sino que viene de la concepcién mia —es-
peculativamente— de lo que le pasa, de la situacién en la que
se encuentra, se encontrara, se encontrd o se encontraria; en
una palabra: se considera la posibilidad de su existencia. Ante
esta consideracion, puede ocurrir un reconocimiento de lo mio
en lo que me encuentro de lo que es. El re-conocimiento [el
asumir lo desde el otro como desde mi] es lo que me permite
desear al bienestar ajeno como el propio y encontrar el alivio
en el alivio del otro.



EL EGOISMO 23 | §32

El egoismo existencial consiste en la determinaciéon del movi-
miento de mi entidad con vista solamente en la consecucion del
bienestar mio, a pesar de la capacidad especulativa de lo que
Soy. Puede ser que si considere la situacién del otro (ya objetiva
ya subjetivamente, ya ambas) pero que eso que me aparece que
el otro padecerd (sea malo o sea bueno) a partir de lo que Yo
hago no signifique algo relevante para mi motivacién, que la
situacion en la que el otro exista o pueda existir no sea motivo
que me tienda a su consecucion o a su evasion. También puede
ser que ni siquiera conciba la situacion que para el otro pudiera
resultar del acto al que estoy tendiéndome, de la realizacion de
la motivacién que mi entidad me impele para mi gozo. En estos
casos {en el que es insignificante lo que se considera o en el que
no se concibe siquiera la consideracién} el egoismo existencial
se manifiesta como desconsideracion.

El egoismo existencial [la desconsideracién] es una conti-
nuacién del estado egoista vital —inconsciente tendencia a la
realizacidén de la motivacién— que alcanza a la consciencia y a la
especulacion. Es dejar que lo que se manifiesta ciegamente como
consecuencia de que el estado ontoldgico de mi entidad alcance
a lo consciente y se manifieste libremente en su inmediatez, y
se persiga el encuentro a que me impele el postulado ontolégico
en su manifestaciéon mas grave, mas bruta, mas cruda. Se trata
de que a la existencia llegue el impulso motivacional sélo para
encontrar la mejor forma en la que lo que conozco pueda
disponerse para conseguirlo, sin que la dimension especulativa
—la consideracién de lo posible mas alla de la efectividad actual
de el movimiento que realizo— importe mas que para medir lo
que para miresulte de esto. Es, asi, consecuencia de una pobre
capacidad considerativa [especulativa | imaginativa], y de un
impetu desmesurado, que pocas veces ha encontrado el fracaso
en la realizacion del impulso al acto, o que no ha sido capaz de
verlo cuando le sucede.

Buscar el ahogo del mis sentimientos dolorosos mas alla de
lo que pueda ser de lo otro de mi requiere que la consideracién
de lo del mundo que manifiesta el Yo-ente tenga en poco lo que
no sea la posesion y el encuentro sensitivo con los satisfactores
que le motivan, o que no haya un reconocimiento de las
mismas condiciones con las que existo en la existencia del otro
(lo cual implicaria, de cualquier manera, que el conocimiento



§3.2| 224 LA SOLEDAD

de lo que se es no incluye un concepto de mi mismo en cuanto
a su trascendencia ontoldgica se refiere [en cuanto a la entidad
mas alla de lo que {ahora} la sitiia]). Lo que se busca es solo
cumplir con el mandato motivacional a que el animo le impele
sin la reflexion [especulacion] de las rationes [los principios y
los fines] o del sentido [el desde donde y el hacia donde] de esa
consecucion, de ese movimiento que incide en la realidad de lo
ente otro y no sélo en la mia.

Tener una pobre consideraciéon de si mismo implica tener
una pobre consideracion de lo otro de mi. El que se sepa a si
mismo como algo que no es capaz, que no puede, el que tenga
odio por si mismo y por su situacién no podra encontrar en los
demas lo que se niega para si. Pero no se trata de que asi lo
entienda [de que asi lo tenga en el concepto del si mismo], sino
de que asi lo sepa [de que asi se actle, de que eso sea lo que
determine la concepcion de lo que puede y no puede ser hecho y
de la respuesta a lo que lo apela]. Es decir, que tal consideracion
se manifieste como concepcién y no como concepto [como
caracteristica del mi mismo], que esté incorporada a lo que se
es, y no aprendida, que, en efecto, se sepa incapaz por si y no
porque algo se lo impida (o que tenga al impedimento por algo
constitutivo de la relacion con el mundo). Si es en la actividad
conceptiva misma que el Yo se tiene por tal, y no su concepto,
entonces ineludiblemente esa concepcién determinara todo lo
concebible que suponga a lo que sé de lo entitativo; mas si es
sélo concepto [si se trata del mi mismo (y no del Yo)] (resultado
de una concepcion particular) esto no tiene que darse (aunque
puede darse).

De esta manera, es indispensable que lo que de Mi sé sea
que soy bueno para poder considerar bueno lo que el otro sea.
Si hay un odio hacia lo que Soy (no situacional, sino entitati-
vamente) todo lo ente aparecera, por principio, odioso. Si no es
mi situacion de hombre concreto, sino la de humano la que me
merece repulsion, entonces serd la humanidad la que me parezca
repulsiva. Lo que de Mi aprecio sera lo que pueda cabalmente
apreciar del otro y nada més, pues no puedo concebir lo que no
he aprendido y si no sé como es tal situacion, entonces jamas
podré concebir lo que me objeta estando en ella.



EL EGOISMO 25 | §32

Entonces, para que haya una buena consideracion del otro
se necesita, en primer lugar, un reconocimiento y, en segundo,
una buena consideracion de si.

De un lado, es necesario saberse igual al otro para poder
encontrar en él lo que de Mi sé [lo que incorporo de lo que Soy],
para poder analogar su situaciéon con la mia y considerarlo asi
desde la sapiencia. Si se le considera inferior (que su situacion
implica una etapa que Yo he superado) o superior (que su situa-
cién es algo ajeno a lo que Yo puedo alcanzar a vivir) o, sim-
plemente —de una manera mas burda— se le considera distinto
sin mas [si se le discrimina de la humanidad o —incluso— de la
vitalidad con la que me sé] y se le cosifica [se le admiten s6lo sus
manifestaciones cosicas [meramente objetivas] | se le significa
so6lo por sus relaciones de funcionalidad para con lo Mio]; si su-
cede cualquiera de estas cosas —decia— no se puede reconocer
lo mio en la situacion de lo otro, pues se le estd suponiendo
una manera de sujecion distinta de la mia. No puede haber, es
cierto, un reconocimiento pleno de lo otro en mi porque se
sabe —cuando menos— que se han tenido historias distintas vy,
acaso, que se tienen disposiciones también diferentes... Empero,
si se encuentran condiciones comunes, y, mientras mas se sepa
de uno mismo, de la generalidad ontolégica de lo ente, de la
generalidad vital de lo viviente y de la generalidad humana
de la humanidad, méas se reconocera estas generalidades y mas
comunidad re-conocida habra en la consideracion del otro.

De otro lado, a méas del reconocimiento, hace falta una buena
consideraciéon de si para que haya una buena consideracion
de lo otro. Si ya se reconoce —aunque no integramente— lo
que Soy en lo que el otro es, entonces la consideraciéon de
lo Mio sera determinante de la consideracién de lo ajeno. El
conocimiento de lo que Soy es aqui de lo que se trata; quien se
sabe malévolo, egoista, codicioso, quien se sabe desconsiderado
en su actuacion encontrara eso mismo en la actuacion de los
otros', y no comprendera —aunque puede que la entienda— la

1. Se habia dicho que una persona desconsiderada era quien no tenia al otro
en consideracion, y ahora se habla de que una persona desconsiderada
considera al otro como desconsiderado a su vez; no hay contradiccion: La
desconsideracion hacia el otro consiste en desdefiar lo que al otro pueda
pasarle de malo o de bueno por lo que Yo hago, o incluso ni siquiera consi-
derarlo; lo que ahora se dice que se considera en el reconocimiento no es lo
que le pase, como tal, al otro, sino que se concibe el acto que hace el otro y,



§3.2] 226 LA SOLEDAD

benevolencia de quien la tenga. Entonces, el saberse como con
tales y cuales caracteristicas y el no haber encontrado equivoco
(y puede ser que, en efecto, no lo haya, pero puede ser también
que no se ha sido capaz de encontrarlo) o haberlo encontrado
muy pocas veces, llevan a la concepcioén de que lo que es como
yo tiene las mismas determinaciones. Si lo que se sabe de si son
las determinaciones vitales (para quien haya estudiado lo que
él es en ese aspecto) se sub-pondra en la concepcién —sensitiva
o imaginativa— que los otros las comportan igualmente. La
consideracién de si mismo como digno es la que posibilita la
dignificacion de los otros y un trato considerado; la considera-
cién de si mismo como ambicioso posibilita el pasar sobre los
otros como enemigos y un trato amenazante y amenazado.

El odio hacia si provoca un animo de permanente malestar,
de revancha, de enfrentamiento y de disgusto con lo que se es,
con lo que se tiene y con lo que se le enfrenta [con lo que
otro es], es un malestar permanente, pero sutil, que se vuelve
en el juicio como agradable, para no caer en la desesperacion
permanente.

El buen saber y el buen considerarse son condiciones de la
bene-volencia. Lo contrario, de la malevolencia.

Cosa distinta del egoismo existencial es el encontrar en el
cuidado de si la mejor estancia, siempre que no se conciba a
los otros y a la relaciéon con ellos como instrumentos. Buscar
el propio bienestar antes que —y no a costa o sin que me
importe— el de los demas no implica que les desconsidere, sino
que la propia entidad, como la méas cercana determinacién de
mi estancia, pide de si estar bien como condicién soélo sobre

como concepcion, se recurre a lo instinto-instituido y lo que se sabe es que
Yo soy de tal o cual manera, a la vez que se entiende del otro que es como
Yo'y que entonces actia como yo, pero no se trata de que se le considere
en cuanto entitativo, es decir, que la manifestaciéon motivacional suya se
re-pone en lo Mio y se experimenta especulativamente como la propia.

Una contradiccion tal sélo la puede hallar quien no haya atendido o no
comprenda que es imposible decir ni escribir la realidad, sino que a lo que
se apunta con la palabra es a conceptos generalizantes por definicién y no
es posible mostrar la riqueza inagotable del devenir sensitivo-existencial,
de la complejidad de la existencia, de la que aqui se trata simplemente de
extraer sus rasgos mas generales.



EL EGOISMO 227 |§33

la cual el encuentro con lo demas puede darse sin conflicto y
sin resentimiento.’

El hambre / el narcisismo

El hambre es el sentimiento que impulsa al deseo de lo otro , §
por excelencia; es el mas crudo impulso motivacional hacia
lo ajeno, la mas grave tendencia al consumo.

El hambre, como sentimiento, es una sensitividad intensiva,
es un contacto de lo que Soy a lo que siento; es llevar el Yo-
ente al yo-consciente de la manera méas franca? para que, en la
consciencia, lo que Soy se manifieste al mundo que existe y se
imponga, asi, la actitud deseante, ésta que nace sin ser respuesta
a un motivo, sino que busca encontrarlo: que tiende al motivo
que pueda satisfacer al sentimiento {el hambre} ain cuando no
se presente a mi percepcioén; que impele, pues, al enfrentamiento

1. «Insaciable anhela vuestra alma tesoros y joyas, porque vuestra virtud es
insaciable en su voluntad de hacer regalos.

»Forzais a todas las cosas a acudir a vosotros y a entrar en vosotros, para
que vuelvan a fluir de vuestro manantial como los dones de vuestro amor.

»En verdad semejante amor que hace regalos tiene que convertirse en
ladrén de todos lo valores; pero yo llamo sano y sagrado a este egoismo.

»Existe otro egoismo, demasiado pobre, un egoismo hambriento que
siempre quiere hurtar, el egoismo de los enfermos, el egoismo enfermo.

»Con ojos de ladrén mira este egoismo todo lo que brilla; con la
avidez del hambre mira hacia quien tiene que comer en abundancia; y
siempre se desliza a hurtadillas en torno a la mesa de quienes hacen
regalos» — Nietzsche, Friedrich. “De la virtud que hace regalos”. En Asi
hablé Zaratustra; 1. p. 123.

Este “egoismo sano y sagrado” al que se refiere Nietzsche aqui no se

admite como tal [no se designa con esa palabra], sino que se refiere a
una actitud para consigo que pretende un mundo mejor renunciando a la
aspiracion de transformar la comunidad mundana, dejando en si mismo
las determinaciones por las que mejorara su estancia, buscando para si lo
mejor; pero que, precisamente por no pretender en el arrojo a lo allende del
mundo, no busca desplazar ni sojuzgar a los otros y no implica —aunque es
posible— que desconsidere su situacion.
Toda actividad conceptiva e incluso toda sensitividad extensiva —por sus
determinaciones conceptivas de placer y dolor— manifiestan lo que hace al
Yo-ente de lo que le toca, o de lo que le enfrenta. Al mismo tiempo, toda
responsividad lo hace; pero los sentimientos que nacen sélo de necesidades
vitales no responden a lo que lo otro pone en Mi por el contacto, sino a la
intensiva manifestacion de la entidad que sujeta a mi existencia.

N



§3.3] 228 LA SOLEDAD

con lo que no me enfrenta, pero que necesito. La satisfaccion
del sentimiento del hambre es el consumo del alimento.

Consumir es destruir la entidad ajena para beneficio de la
propia, es desmedrarla o incluso aniquilarla en pos de la con-
secucion del bienestar o de la disminucién del malestar Mio. Es
tener dispuesta a mi potencia la posibilidad de usar lo que me
enfrenta, de ejercer un dominio césico sobre el comportamiento
de lo que es, sobre su realidad en el mundo, provocando el
desgaste o la aniquilacién del otro-ente; aniquilacion o desgaste
que obedecen a la realizacion de lo que Soy y a la satisfaccién
de un motivo de mi entidad.

Alimentarse es internar la entidad ajena en la Mia. Pero
esto no se da como una asimilaciéon (la asimilacion es la
incorporacién del movimiento que yo hago, la institucién del
saber), sino para consumirla, para aniquilarla en provecho de la
mia. Se sacrifica lo que lo otro es, la actualidad de lo que me
enfrenta, de lo que ya es puesto a mi disposicién por la fuerza
del Yo-ente: se introduce al cuerpo que Soy para destruirla y
conseguir asi mi permanencia.

La menesterosidad vital de lo ente-humano y, en general, de
todo lo animado hace imprescindible el tener que recurrir a lo
otro de Mi para conservarme y, por tanto, tener que aniquilar lo
que lo otro es para poder seguir siendo Yo. El hambre es el sen-
timiento que manifiesta este menester y que impele a conseguir
lo que se ha de consumir como alimento; es, pues, una sensacién
intensiva dolorosa, molesta —para casi todos—:, que impele a
la actitud deseante del alimento y que se consagra a buscar su
enfrentamiento, primero, y su consecucién después.

Tener hambre es el reconocimiento mas grave de Mi insufi-
ciencia, es la mostracién de facto de la existencia de lo ajeno a
Mi desde lo de Mi. Es la mayor y mas bruta prueba de que no sélo
Yo soy, y —al mismo tiempo— de que Yo soy solo. Es la prueba
—eética, no tedrica— de que algo es aparte de lo que Soy porque
su manifestacién misma es la tendencia a su busqueda, porque
me demanda el alimento allende mi entidad, y el alimento tiene

1. El placer/dolor es una determinacion sensitiva que es el sentir mismo en su
acaecer, es inmutable en tanto mi disposicion entitativa no mute también;
el agrado/molestia, en cambio, es un juicio cuya aplicacion a tales o cuales
objeciones se determina histéricamente por el éxito/fracaso de la realizacion
del movimiento a que impelen.



EL EGOISMO 229 |§33

que ser allende porque en eso constituye la demanda misma: en
salvarme de mi insuficiencia consumiendo lo otro, lo cual redunda
en la tendencia al movimiento heterénomo. La prueba ética es
la inica posible para la superacién del solipsismo y no la teérica
porque la teoria misma implica ya la aceptacién del sobre qué
teorizo, porque en el &mbito tedrico se supone ya el enfrenta-
miento con lo distinto, pero no hay forma de demostrar que el
enfrentamiento mismo no sea lo que yo soy —que, de hecho, es
lo que Yo existo—. La superacidn de esto es ética: Es del ethos,
del actuar, de lo que se hace: el movimiento de lo que Soy es la
mostracion factica —nunca tedrica, nunca comprobable— de que
no soy todo; el hambre es el sentimiento que intensivamente
(sin la necesidad de suponer nada allende lo que Soy) me tiende
indefectiblemente hacia lo ajeno y me muestra asi {éticamente}
que hay algo mas, y no sélo eso, sino que hay algo mas que
necesito. E1 hambre es la prueba de mi soledad-insuficiencia-
finitud-menesterosidad precisamente porque no sélo me mues-
tra que hay lo otro, sino porque esa misma mostracién implica
ya que lo otro me hace falta, que necesito internarlo en lo que
Soy, consumirlo; es decir, que esta mostracion de lo otro no es
una manifestacién, sino una tendencia, y el tenderme Yo hacia
lo que no soy para aniquilarlo en pos de mi implica que no
puedo compartir mi entidad: que es la de lo otro o la Mia, pero
no son ambas: que lo que Soy incluye —entitativamente— a lo
que lo otro es sélo para destruirlo. Soledad entitativa ésta que
es existencialmente superada (pues en la existencia si se alcanza
lo otro de mi —sdlo sensitivamente—), pero no en la realidad,
sino en el conocimiento.

El hambre es progresiva. La manifestacién de que necesito
que lo otro se me dé se acrecienta cada vez. La potencia de
mi entidad disminuye siempre, siempre se patentiza que lo que
Soy declina, y la exigencia entitativa por permanecer siendo se
vuelve mas pesada, el sentimiento del hambre se vuelve mas
fuerte, mas grave, mas insoportable y tiende a inundar mi
existencia, a convertir mi 4nimo en un 4nimo hambriento, y no
con el solo sentimiento del hambre, sino con la desesperacion,
la impaciencia, la intolerancia de Mi estado y la determinacién
conceptiva de esta insoportabilidad de mi propia manifestacion
entitativa.



§3.41 230 LA SOLEDAD

El crecimiento del hambre hasta inundar mi existencia y
convertirla a un animo hambriento implica un mayor ensimis-
mamiento; esto es, que —entre mas fuerte sea— hay una mayor
atencion a lo aquende porque el 4&nimo todo atiendo sélo a ello,
a lo que desde Mi se manifiesta a la existencia. Este ensimisma-
miento [esta atencién casi exclusiva de lo aquende] lleva a una
determinacion del acto desconsiderada y a una manifestacion
casi exclusiva de lo que hace a Mi de lo que me apela;
dicho de otro modo: lleva a un marcado egoismo existencial'.
Esta tendencia progresiva del hambre marca la tendencia de la
ambicion egoista, es la forma mas cruda en la que se manifiesta
el consumir a lo ajeno como el cumplimiento del postulado
entitativo de permanecer siendo. La visién del egoismo como la
tendencia {hacia lo ajeno} que més directamente puede realizar
lo que Soy [puede imponer mi motivacion como la actualidad
real], implica que se pone la satisfaccion del alivio que el
hambre me exige por encima de la existencia de lo otro que
consumo, que vale més saciarme de lo que vale la permanencia
de lo otro que me como.

El paradigma del hambre como la tendencia mas bruta hacia
lo ajeno, como la més primaria de todas es lo que indica el ritmo
de la supervivencia: siempre tratando de superar la finitud, si
no con alimento, si con la descendencia y todo para que, al
final, sea la especie y no el individuo el que cuente... especie
que de cualquier forma terminara en la aniquilacion total.

)

4 El narcisismo es la condicion existencial que afirma cons-
cientemente la tendencia egoista hacia lo otro como la suya.
Es un ensimismamiento en la consideracion del acto, sin que lo
que —ni vital ni existencialmente— signifique para otro mi pro-
ceder cobre relevancia como motivo de la realizacion del Yo. Es
la atencion casi exclusiva a lo de Mi y una consideracion subje-
tiva tan s6lo de mi entidad: Es tener un dnimo hambriento atin

sin la presencia del hambre.

1. Nuevamente hay que hacer la observacion: se trata de —por asi decirlo—
la tendencia natural, general de la manifestacion del hambre y del animo
hambriento; pero, por ejemplo, quienes hayan podido superar la inercia
de juzgar al dolor del hambre como molesto o de poder considerar los
conceptos con mas fuerza que las sensaciones podran no responder a lo
que aqui se dice. Pero no se intenta describir todas las posibilidades de ser
humano, sino sus condiciones generales.



EL EGOISMO 231 | §3.4

El narcisismo no implica el desconocimiento de lo que al
otro pueda pasarle [el que no haya una consideracién del otro]:
este conocimiento puede llegar por el entendimiento que indica
que, analogamente a lo que pasa con toda la especie, el otro que
recibe la consecuencia de mi acto lo padecera de determinada
manera. Pero este conocimiento no apela a la sapiencia [no
invoca la restitucion de lo que yo he vivido por lo mismo], sino
que se conoce por lo que se entiende que sucederd, por una
proyeccion insignificante para la motivacion, y que sélo cobra
relevancia por lo que, objetivamente, podria seguirse de ello.

No se trata, entonces, de que lo que el otro padezca escape
a las consecuencia de lo que tomo en cuenta para mi actuar,
sino de que esa consideracién es insignificante, porque lo que
yo {corporalmente} sé es que el otro no es igual a Mi. Es decir,
que yo puedo entender que la otra persona se entristecera,
se enojara, sufrira, se alegrara, se agradecera, gozara, etcétera,
pero atin con eso yo no sabré que eso le pasa, porque sapiente-
mente yo no he identificado mis condiciones existenciales con
las suyas. Yo puedo declarar, estando convencido de ello, que
somos de la misma especie, que padecemos igual, que el dolor
es el mismo y, sin embargo, ser indolente ante su situacion ni
aunque placentera ni aunque dolorosa. Esta indolencia quiere
decir que lo que le sucede, a pesar de que noto que es asi, no lo
re-vivo en lo que Soy [no me imagino siendo como y en donde
es €l], sino que s6lo lo tomo en cuenta para lo que pasard
perceptiva-objetivamente en el mundo (en este mundo mio), no
en lo de si. Cuando un narcisista frena una motivacién suya
por la consideracion de lo que suceda con otro, no lo hara por
que considere lo que le pasa {en la sujecién de su existenciaj, sino
lo que pasa en el mundo a partir de lo que viva.

Esto implica que cada concepcién de lo que extensivamente
me toca [que cada apelacion al Yo-ente] es tomada sélo en
funcion de lo Mio, y sin contar lo que a los demas les pase. Esto
es asi porque lo que el Yo narcisista sabe es que el otro y el Yo no
son iguales; aunque, como ya se dijo, lo acepte inteligentemente
[en el entendimiento]. Es decir, que a pesar de que esté enterado
que el otro siente igual o siente lo mismo que Yo, no hay una
sapiencia de ello; no se reconoce en lo de los otros, sino que los
ve a ellos solo como agentes en el mundo sin la que tema por su
sufrimiento ni espere su goce. No hay empatia ni esfuerzo por



§3.41 232 LA SOLEDAD

conseguirla porque lo que el narcisista sabe {en lo de si} (y en
eso consiste su narcisismo) es que no hay posibilidad de nivelar
lo que intrinsecamente se distingue.

Los sentimientos del otro son, asi, considerados objetivamen-
te [en tanto que objecién a mi entidad] y no subjetivamente
[en tanto sujecion de la existencia]. Lo cual no quiere decir
que se crea que lo que al otro le pasa es sélo el movimiento
facial, el opacamiento de sus ojos o el lamento que sale de su
boca, no: se conoce que esta sufriendo, que siente lo que Yo
he sentido —si lo he sentido— cuando estoy en su condicién, e
incluso por lo mismo se puede proyectar la reacciéon que tenga
ante mi accidn, pero todo esto permanece considerado en su
significacion desde mi, jamas se repara en lo que entitativamente
significa ese sufrimiento desde el otro; esto es, el dolor del otro
no significa dolor para mi, sino significa que el otro esta dolido;
el conocimiento de que el otro estd sujeto por el dolor o el
sufrimiento no se empata con el sentimiento Mio de dolor y de
sufrimiento. La empatia es la capacidad de identificar el estado
del otro con el estado Mio vy, asi, sujetarme por lo que le sujeta,
es decir considerarlo propiamente dicho.

El narcisista no es empatico, no sabe de la igualdad entre el
sufrimiento del otro y el propio porque no lo ha vivido: Nunca
le ha sucedido que el dolor ajeno le duela a él (como nunca le
sucedera) pero, a mas de eso, se ha vuelto insensible —por asi
haberlo aprendido-incorporado— a la instintiva compasioén que
responde al lamento (la manifestaciéon objetiva del sufrimiento)
ajeno con el sufrimiento propio, a ese sentimiento de desgarra-
miento que sobreviene cuando se escucha un grito de horror, o
de miedo, a la tendencia a auxiliar a quien ofrece una aspecto de
ternura o de indefensién. No sélo es, pues, que se haya dejado
arrastrar por la brutalidad de la separacién entitativa, sino que
ademas ha desdefiado la innata facultad compasiva {de la cual
es la simpatia su extension consciente} y se ha encontrado
como alguien distinto.

La distincién que el narcisista sabe es la de la modalidad de la
existencia: lo otro existe como objecion y lo Mio como sujecion.
El encuentro con la manifestacion de lo otro es siempre exten-
siva (tactil, visual, acustica, olfativa, gustativa) y, en tanto tal,
su objecién no suele ser dolorosa o placentera (a menos que se
le objete con un grave peso ontoldgico, sobre todo tactilmente).



EL EGOISMO 233 | §3.5

Sin embargo, la sensitividad intensivamente dada es casi con
exclusividad sensacién dolorosa o placentera, los sentimientos
son casi s6lo juzgados —muy poco categorizados—, con lo
cual se establece una diferencia clara para la motivaciéon que
no supera —con la consideracion empéatica— esta distincién
intuitiva fundamental.

Esta distincion implica que lo otro en general —e incluso
el otro— se considera solamente en el entendimiento de como
existe y en las relaciones mundanas que establece con otras
cosas —también existentes— y con Migo —ente-. Esto es, lo
considero solamente en cuanto cosa agente en el mundo y
s6lo tomo en cuenta la manera en la que pueda modificar el
mundo en el que vivo, lo tinico que verdaderamente significa
algo es mi manifestacion subjetiva en tanto que se realiza o
se puede realizar en el mundo en el que vivo (y que, por lo
tanto, me afecta).

El narcisista desconoce la sujecion del otro vy, asi, desconoce
la igualdad ontoldgica que los identifica. Se sabe distinto y esa
distincion es la que lo hace actuar en la consideracion de los
otros como cosas.

La violencia

La violencia va mas alla del egoismo; quiere al otro, pero . §
para desgarrarlo: no se detiene en la desconsideracién; con-
trariamente, si lo considera, pero para penetrarlo y afectarlo en
su entidad.

La pretensiéon de la violaciéon entitativa [de remontar la
distancia entitativa para ensefiorearse desde si del otro] es
irrealizable; pero precisamente por eso el encarnizamiento y el
afan incalmable por conseguir afectar lo que sujeta al otro es
mayor: porque queda siempre insatisfecho facticamente.

En sentido estricto, casi cualquier movimiento de lo otro que
me apele es violento, por cuanto que siempre, al provocar una
respuesta de mi entidad, afectan de algin modo lo que me suje-
ta, y mi estancia en la existencia. Todo lo que pretenda internar
su pensamiento en el mio, cualquier sensacién modifica mi es-
tado subjetivo estd ya trasgrediendo lo que Soy, no respetando
la manera en la que me doy, sino manifestindome lo suyo. Pero
en este apartado no se pretende hablar de la violencia en ese



§3.5] 234 LA SOLEDAD

término tan amplio, sino de la violencia malevolente [que tiene
una volicién de hacer mal], que pretende ingresar a lo de otro
para conseguir su mal-estancia; de la violencia desconsiderada,
que pretende el regocijo de lo Mio a despecho de trasgredir lo
que el otro es y hacerle mal; y, en general, de la violencia grave,
la que pretende una modificacion radical de las determinaciones
motivacionales del otro [la que pretende —con buena o con ma-
la voluntad— cambiar la judicatura, los conceptos de bienestar
y de malestar, las convicciones veritativas, etcétera].

La violencia grave pretende transformar lo que el otro es en
busca de que sea lo que yo quiero que sea; y, principalmente, lo
hace de dos maneras. Puede hacerlo conceptivamente, tratando
de modificar las consideraciones motivacionales del otro: pre-
tende entrar en su entidad y hacerlo que deseche la historia
de lo que ha sido, sus instancias entitativas y que se someta
a las instancias que se le dicten ahora o en un futuro. Pero
también puede darse de manera fisica: cuando el cuerpo que el
otro es, es el que recibe la violencia brutalmente en el contacto
que lo penetra, que abre las fronteras dérmicas que separan lo
intensivo de lo extensivo; o que simplemente pretende afectar
gravemente su estancia existencial, causarle dolor, angustia,
sufrimiento, pero también placer, regocijo, gozo.

De cualquier modo consiste en tratar de provocar en el otro
un cambio entitativo, afectindolo —fisicamente— en su estancia
actual o —conceptivamente— en su determinacién motivacio-
nal. Es decir, que lo que el otro es se pretende que mas no lo sea,
que lo que entitativamente lo determina deje de hacerlo por la
accién mia, por lo que concibo en mi existencia que debe cam-
biar del otro: Es pretender erigirme en el agente de lo que sujeta
al otro, ser yo el que determine sus determinaciones sensitivas:
tratar de hacer alegre o de hacer triste a alguien, tratar de que
se sienta [de que su existencia se le dé] de tal o cual modo es
tratar de violentar su autonomia relativa para convertirme en
el dictador de [en el que le dicte] lo que debe manarle de su en-
tidad a su existencia. Intento irremisiblemente fallido de hecho
(pues nunca sucedera que mi voluntad sea la que, en su acaecer
mismo, dicte la voluntad del otro) pero que puede intentase por
la mediacion de lo del mundo inter-objetivo, presentando en él
algo que pueda reproducirle las condiciones que lo determinen a
sujetarse como es mi voluntad que lo haga.



EL EGOISMO 235 | §3.5

Hay la violencia de los que predican su verdad. Hay los que
proclaman que el hombre es, por su naturaleza, miserable y
digno de oprobio, y también los que predican que es la mayor
perfeccién. Todo el que pretende corregir al otro pretende
violarlo porque no respeta la autonomia de lo desde si, porque
siempre pretendera que se dé cuenta él de lo que Yo doy cuenta;
no se sacraliza la estancia del otro como intocable, se quiere
llegar a ella y descubrirle lo que é]l no ha descubierto, advertirle
lo que no ha advertido, imponerle lo que él no se ha impuesto.
Hay los que juzgan al otro y expresan a lo real las palaras que
le objeten y le ofendan, y le hacen sentir vergiienza de lo que
es: le imponen la consideracién suya y lo hacen padecerla, le
internan un sentido que él no supone o no quiere suponer a
su propia concepcién. Hay, desde luego, la violencia de todo
padre que educa a su hijo y le muestra lo que debe y lo que
no —violencia ésta, quizas la mas amorosa—, pero que no deja
de pretender hacer del otro lo que yo quiero del otro, dejar de
lado lo que le nace de si en pos de algo que le es mejor, que le
permita de ahora en mas determinarse con condiciones mejores,
pero tal mejoria se juzga s6lo desde el que autoriza o niega lo
que es permitido y lo que no; se pretende, aunque siempre se
ha de esperar que la motivacién del niflo sea la que determine
finalmente —coaccionada o no— qué es lo que sera. Desde luego
que no faltan quienes reciben muy bien a todos estos y quieren
que se les determine desde un mas alla de si, que esperan una
guia que les indique, mecanicamente si es posible, qué es lo que
actuar; y tal vez éstos son los mas, los que no les importa qué se
les indique que hagan y que sean, con tal de que funcione y los
lleve a conseguir la seguridad de la vida y la estimacion de los
que andan igual, conformes con lo que se les diga; hay quienes
quieren escapar de la propia responsabilidad [responsividad] de
Ser... pero eso ya no es el tema.

Esta falta de respeto a la autonomia del otro, entonces, no
esta siempre en busca de su malestar; también puede tratarse
de una violencia placiente para el violentado, puede ser una
manera de conseguir lo bueno para él, de encontrarlo con lo
que le procure una mejor estancia. Hay felicidades y gozos que
es imposible que consigan quedindose en esa su autonomia:
hay sentimientos placenteros que sélo se consiguen con la
participacién del otro, hay necesidades existenciales que sélo el



§3.5] 236 LA SOLEDAD

concurso de otro puede saciar, y a veces ni de otro cualquiera,
sino de uno especifico: del que se ama, del que se odia, de
aquél con el que se tiene una deuda. Sin dejar de ser violencia,
ésta resulta en beneficio del violentado. Hay veces en las que
mi bienestar pasa por la pretension de abrir lo que Soy para
dejar que el otro se instale en lo de Mi para que con su entidad
llene la mia, en las que se busca que entre en lo que Soy y que
me someta a la voluntad suya, sobre todo si ésta es la de mi
bienestar. El gozo que significa que haya un otro dispuesto a mi
bienestar es también una extensién de mi entidad: tener quien,
violando lo que Soy, me haga feliz es aumentarme; es alguien
mas —aparte de mi— que con su potencia me procura. Mas esto
{la violacién} no puede darse nunca cabalmente, nunca ocurrira
asi; s6lo quedara la pretension.

Pero no se puede dejar de lado otras formas de violencia que
no se definen por su resultado en el otro violentado, sino por lo
que el violento pretende con su acto.

La violencia desconsiderada pretende encontrar la satis-
faccién de lo que Soy sin que importe que para ello la entidad
ajena sufra, se duela o padezca el terror y la desesperacion
que deba padecer.

Todo consumo de lo animado es una violencia, pero sélo ello;
lo inanimado no puede ser —en términos entitativos— violado,
sino s6lo destruido, pues lo animado tiene en la sensitividad su
manifestacion entitativa, y entonces es posible alcanzar —por la
sensacidon— a su entidad y encontrarla en sus determinaciones
sensitivas. Al violento desconsiderado no le importa lo que
le suceda al otro con tal de conseguir la satisfacciéon de su
motivacion, de saciarse y de sofocar el clamor imperioso de la
consecucién de lo placentero, de lo agradable.

Cualquier consideracioén de la satisfaccion del alivio lo que
a ahora le molesta le significara mucho méas que todo el sufri-
miento que pueda causar al otro; pero hasta aqui se trata solo de
una desconsideracion egoista. Para que esta desconsideracién
se torne violenta, el motivo de su satisfaccion debe ser una
modificacién —fisica o conceptiva— del otro; debe buscar que
el otro haga o que el otro quiera lo que él quiera que haga o
lo que él quiera que quiera. Puede querer sentir la satisfaccién
de golpear a alguien para considerar su potencia, puede querer
satisfacer su impulso sexual, puede querer que el otro le diga



EL EGOISMO 237 |§35

algo, que se comporte de tal manera con él, puede querer que le
diga que es el mejor, que lo ama o que lo hace feliz. Se trata de
buscar mi saciedad en lo que el otro es, sin consideracién de la
situacion que al otro le resulte por ello; pero, al fin, conseguir
lo que a mi me llene a pesar del otro.

No es, pues, esta violencia soélo realizarme, imponer el
movimiento que nace desde lo que Soy en lo real, sino que
esa realidad debe ser la de un ente animado: se debe pretender
llegar a su entidad para encontrar la satisfaccién del dominio
o de la veneracion o de la sensitividad o cualquiera otra en
ella. Pero esto implica la desintegracion de la resistencia de la
entidad ajena para internar en ella la determinacion que me
place a Mi, al que viola lo que el otro es, y que le causa dolor
y sufrimiento, que le hace traicionarse para que el violento
desconsiderado se sienta bien, aliviado o gozoso.

La violencia malevolente pretende penetrar la entidad del
otro en busca de su malestar, de su sufrimiento, de su desmedro
y abatimiento. El violento malevolente no deja de tomar en
cuenta el estado de quien es violentado (no se trata de una
desconsideracion ni de una indolencia por su estado vivencial);
va mas alla: pretende llegar hasta su entidad para destruirla,
para desvanecerla, para inundar su existencia de dolor, para
disminuir su potencia, para hacerlo actuar lo que lo contraria
entitativamente. Es decir, que pretende negarle lo de si, arre-
batarle la posibilidad de realizar lo que exige su entidad. La
satisfaccion del violento malevolente no la consigue por el otro
a pesar del otro, sino por el otro y en el otro: en su sufrimiento,
en su dolor, en su suplica, en el calmado disfrute de su poder al
que el otro debe todo lo malo que le sucede.

No se trata de matarlo, de quitarlo de la vida: asesinar a
alguien no es hacerle mal al asesinado, pues para éste simple-
mente sera el desvanecimiento, la aniquilaciéon y no mas, no hay
mayor consecuencia para el que ahora yace sin sensacion. Las
consecuencias de un asesinato estin en el mundo, en los que lo
esperaban, en los que lo extrafiaran y en los que lo necesitaban:
es un mal para los deudos, no para quien muere. Hacerle mal
a alguien es provocarle una estancia mala, inundada de dolor,
un animo de sufrimiento (hacerlo pensar en su muerte y en
el mal que significard para sus deudos puede provocarlo, o
amagarlo con quitarle la vida para que se manifieste el terror



§3.5] 238 LA SOLEDAD

instintivo a la muerte). La pretension es la de aniquilar todas la
pretensiones de su motivacion, de negarle todo lo que requiera
para su alivio y —mas todavia— hacerle requerirlo imperiosa-
mente, disminuirlo, hacerlo necesitar de mucho y apartarlo de
la posibilidad de que lo tenga: acabar con la calma del animo y
convertir en un infierno su estancia.

Lo que busca el violento malevolente es el mal-estar del otro,
es alcanzar su entidad y sus determinaciones motivacionales
para que sufra y que se vea desmedrado y enjuto. Busca
alcanzarlo para desgarrarlo y destruir la entidad y convertirlo
en piltrafa de su ser. Méas alla de no considerar su dolor en la
satisfaccion de su motivacion, la satisfaccién misma consiste en
ese dolor, que se busca como el placer propio.



PARTE SEGUNDA

LA CONVIVENCIA






CAPITULO IV

El enfrentamiento con lo ajeno

Otredad / alteridad / humanidad

La otredad es la condicion de lo otro. Es la manera enla que
me enfrento a la no-Yo en general. Es la condicion de la cosa
que me encuentra o que encuentro yo. Lo otro es aquello cuya
entidad no sujeta a mi existencia [aquello cuya motivaciéon y
sensaciones me son ajenas] y que, empero, me enfrenta existen-
cialmente.

No es que la condicién de lo otro y la condicién de lo
que me objeta sea la misma. La objecién es la sensitividad
que me enfrenta, y que provoca la respuesta de lo que Soy,
pero esta sensitividad puede ser intensiva. Los sentimientos, las
representaciones especulativas, los objetos con sentido que se
conciben a la existencia, etcétera también objetan a mi entidad.
La condicién de otredad no es la de objetividad porque la sepa-
racion cualitativa no la es del Yo-ente con el otro-ente, sino de la
entidad con la existencia [de la actualidad con el conocimiento].

241



§4.1| 242 LA CONVIVENCIA

La subjetividad no es un tipo de sensaciéon distinto de la
objetividad, sino que es una distinta modalidad de darse la
objecién sensitiva (una modalidad con la que no se puede lidiar
fisicamente). La condicién de lo otro de mi es la de ajenidad, la
de lo que radica allende lo Mio; esto es, de que Yo no sea sujeto
de su entidad, de que se me presente como lejana espacialmente,
como alcanzable, como algo a lo que me puedo tender.

Lo otro es aquello entre lo que me muevo: La distincién entre
lo de Mi y lo ajeno la da la motivacion [la razén por la que me
muevo)] pues es ella la que impone en la existencia la pretensiéon
de llagar a un lugar que —por la misma distancia que se ha
de remontar— se halla alejado, que es allende lo conmigo. Pero
ésta {la motivacién} no se da como si misma en mi existencia,
sino como tendencia hacia lo otro de Mi —la cual se realiza sélo
en el movimiento— y que llega manifestarse sensitivamente
como pretension o que puede darse sin la concurrencia de la
dimension existencial (a la que sélo le apareceria el resultado
del movimiento como la objecion de la representaciéon de mi
cuerpo). La motivacion [la bisqueda de lo que carezco por el
movimiento] es lo que distingue a lo otro de lo que me indica
qué hace a Mi de eso otro. La misma realizacién del movimiento
es necesaria porque me es ajeno aquello a lo que tiendo.

No hay, asi, esencialismos. Fuera de las condiciones inmu-
tables del darse la existencia, lo demas es devenir permanente
—aungque lo inconsciente-corporal es mucho mas constante—:
lo ajeno es en lo que me muevo, mientras que lo de Mi es lo
que se mueve conmigo. Pero no para siempre; lo que mana de la
propia entidad para hacerse notorio en el mundo, colocarse en
lo que en ¢l se representa es constantemente deviniente, esta
marcado por la evanescencia de todo lo sensitivo; es, igualmen-
te, objecion efimera que se disipa apenas aparece. La diferencia
radica en que la entidad de la cual los sentimientos y demas
manifestaciones de lo Mio me apelan es la que sujeta en su
fundacién a lo que existo (es por eso que es imposible escapar
de la constancia que significa lo inconsciente-ya-incorporado
que se espera por la manifestacion de lo en el mundo siempre
ante la objecion de lo ajeno y aun de lo propio).

De esta manera, lo ajeno de mi es lo que se me niega en
mi propia entidad [lo que se me niega desde mi sujetividad] y
que requiere que se le alcance. Dicho alcance puede darse de



EL ENFRENTAMIENTO CON LO AJENO 243 | §4.1

s6lo dos maneras: por el conocimiento [por la existencia] y
por el consumo {como acto}. Pero la entidad de lo otro —como
la propia— permanece fuera del alcance de mi existencia y
sélo se me da por el contacto, ya adecuada a mi sensitividad.
La diferencia consiste en que lo mio se manifiesta al mundo-
existencia como la concepcién de lo que existo y, de la manera
mas pura posible, como sentimientos y como pensamientos. La
existencia mia radica en mi entidad, mientras que la entidad de
lo otro es —para mi— puramente objecion, pura apelacion sin
responsividad motivacional. Lo otro de mi permanece allende la
piel, separado por los muros de mi cuerpo.

La otredad significa que lo ajeno a Mi se me escapa siempre
o, mejor dicho, en que nunca esta conmigo. El encuentro con lo
que no Soy no puede concretarse porque el Gnico {encuentro}
posible —el contacto— se conforma con lo que Soy, tiene de Mi
la adecuacién a mi sensitividad y mi determinacioén sensitiva y
mi concepcidn a la consciencia: el contacto es el toque de Midas.
Pero este toque también se tiene mas aca, pues otro tanto hace
a lo que de mi entidad se me manifiesta. Todo lo entitativo, en
efecto, escapa a lo que existo; empero, mi entidad permanece
conmigo —porque me constituye—, mientras que lo ajeno se me
escapa indefectiblemente, se deshace cuando yo permanezco o
permanece cuando yo me deshago, goza mientras yo sufro o
sufre mientras yo gozo... Lo otro no me pertenece; a lo mas,
se presta a mi manipulacion, pero se me escapa lo que tiene
consigo, se va; tiene determinaciones entitativas que le indican
lo de si y que no responden ni respetan a las mias. Ello, que
esta sin que Yo esté, que permanece siendo sin permanecer en
mi existencia, se me manifiesta —por cuanto me es imposible
determinar su situacion— su auténomo: mis determinaciones no
pueden afectarlo, s6lo mis actos (pero el movimiento que se
actiia implica ya la pretension de ex-tenderme [de ir mas alla
de Mi]). Lo otro se me escapa porque mi motivacién no puede
ir més alld de sus manifestaciones sensitivas a lo que existo.
Pero ni atn puedo quedarme con lo suyo, no ya entitativa-
mente, sino incuso objetivamente: la blancura de la azucena, la
fuerza de la cascada, el sabor del chocolate son consigo, si los
consumo, los destruyo y si no, permanecen allende, alejados de
mi deseo de tenerlos.



§4.1| 244 LA CONVIVENCIA

Lo otro que alcanzo con los sentidos extensivos tiene su
propiedad: es de si; y no es posible que comparta su propiedad
conmigo, llenarme con ella, ser contenido en su continente. La
satisfaccion, el deseo de lo otro que no se agota en su consumo
esta destinado al fracaso, a quedarse en anhelo®.

El acto por el que modifico la realidad para la consecuciéon
de mi motivo se queda siendo en los otros entes, se escapa de
mi en la actuacién misma; s6lo el movimiento que hice para su
consecucién se me incorpora como sapiencia o como ejercicio.
Pero lo que incidi con el movimiento se aparta de mi existencia
en el mismo realizarse [en el mismo acto en el que se pone en
lo real]. El uso y el disfrute de lo que resulte de ese trabajo
es lo que me queda.

La tendencia hacia lo otro es permanente porque Mi insufi-
ciencia lo es. La finitud de lo que Soy es la base sobre la que
se funda la necesidad del recurso a lo ajeno. La satisfaccion
perpetua implicaria que pudiera apropiarme de lo que necesito,
que pudiera integrar en lo mio aquello a lo que ahora tiendo
y, si hiciera falta, a lo que tiende eso y asi en seguida hasta
resultar —quizda— que deberia ser el universo entero para
encontrarme en la situacion de autosuficiencia. El deseo de lo
ajeno es, asi, permanente, pero su distancia de lo Mio también
lo es. La obligacién del trabajo y de la busca de lo que me
complete —aunque apenas— la insuficiencia es una condicion
ineludible; no hay momento en el que la mengua de lo que Soy
no empiece a demandarme algo que me falta: el alimento, el
descanso, el ejercicio, el afecto...

Hay, comprendida en esta otredad, una condicion que, a méas
de estar determinada por el alejamiento de lo que es, esta deter-
minada por su propia capacidad sensitiva —y, asi, por su propia
subjetividad— y que tiene una riqueza de posibilidades de en-
cuentro muy mayor: ésta es la condicion de los entes animados.
Sélo para especificar esta distincion se ha usado con diferente

1. A este respecto —y al respecto de muchos temas que siguen— habla Levinas
de una manera que hay que tomar en cuenta; sin embargo, creo que para
poder hacerlo con mayor inteligencia de lo que se diga es preferible antes
terminar la exposicion de estos temas de acuerdo con lo presentado en este
trabajo, y, asi, no sera sino hasta el paragrafo final de este sub-capitulo que
aparezca la critica de las posturas levinasianas.



EL ENFRENTAMIENTO CON LO AJENO 245 | §4.2

acepcioén palabras que de otro modo significarian lo mismo:
otredad y alteridad. A continuacion se explica la segunda.
Awmtmy,,_
La alteridad es la condicién de el otro. El otro es, genérica- , §
mente, parte de lo otro, pero con una caracteristica especial:
tiene motivacién [tiene sensitividad | tiene consciencia (que es
sujeta por su entidad)]. Es decir, el otro no es sélo la manifesta-
ci6én de lo que me encuentra en relacion con lo Mio, sino que se
determina como algo mas (algo que escapa a la mera objecion
sensitiva). No es s6lo el que sea desde si: todo lo otro conserva
su dimension entitativa como suya, todo ente se manifiesta des-
de lo que es y no sucede que esa entidad se alcance por lo que
Soy. Lo otro y el otro son, entitativamente, inalcanzables de la
misma manera. La diferencia consiste en el que la otredad de lo
otro se considera s0lo por su separacion entitativa, mientras
que la alteridad del otro tiene una dimensién maés a ser consi-
derada: la existencial. Es decir, todo lo otro es desde si, aparte de
Mi; pero sélo el que tiene una existencia desde si puede ser un
otro.

De lo otro me separa la piel mia; del otro, la mia y la suya.

El encuentro con el otro no es, asi, genérico; no se da de una
manera amplia ni se extiende a todo lo que me enfrenta, sino
que es individual, tiene que darse con el existente con el que
me enfrento de manera que ése que es sea el que se considere es
su situacion, en su sujecion, y en su historia particulares: se ha
de considerar, entonces su existencia'. Con el que me encuentro
es con el otro, con una existencia especifica, particular, con la

1. «Afirmar la prioridad del ser con respecto al ente es ya pronunciarse con
respecto a la esencia de la filosofia, subordinar la relacién con alguno (que
es un ente) a una relacion con el ser del ente que, impersonal, permite la
aprehension, la dominacién del ente (en una relacion de saber) subordina
la justicia a la libertad». — Levinas, Emmanuel. 1.1.4. “La metafisica precede
a la ontologia”. En Titalidad e infinito. p. 69. Esto significa que es este
“alguno” el Otro en el que se patentiza la eticidad («A este cuestionamiento
de mi espontaneidad por la presencia del Otro, se llama ética» — ibidem,
p- 67) es el tnico que puede ser considerado éticamente, cosa que una
generalidad impide pues en ella se deja de lado lo situacional y se considera
solo lo principal. A despecho de los apuntes que se hagan mas adelante,
hay que sefialar aqui que lo que es para Levinas una consideracion ética
aqui se nombra como “consideracion de la subjetividad”, pues la ética barca
un plano muy mayor, que no se reserva a lo que es del otro, sino a lo del
mundo (que incluye al otro).



§4.2| 246 LA CONVIVENCIA

que estad situada de tal manera: que padece esto, que busca
aquello y que huye de eso. El otro, pues, se destaca de lo
otro por su existencia, por su propia sujetividad a su entidad,
porque tiene una motivacién y, asi, una sensitividad y, asi, un
sufrimiento o un gozo.

Empero, por principio, el encuentro con el otro (que es
sensitivo, como ningun encuentro puede dejar de serlo) no
esta determinado cualitativamente de una manera distinta que
la de lo otro. Esto significa que el otro me objeta —como
todo lo otro y como lo de Mi— por el mismo contacto por el
que todo lo en la existencia me objeta. No hay una tipo de
percepcidn especial del otro (como si no se pudiera confundir
un dedo con un cilindro o una fotografia con una persona real)
que lo ponga originariamente aparte del otro y lo lleve a una
consideracién distinta.

Lo otro, para llegar a ser el otro, tiene que concebirse como
subjetivo, tiene que buscarse mas alla de lo sensible que me
apela y del sentido objetivo que de él se concibe; ha menester
que Yo sepa de su alteridad, que haya incorporado la conside-
racion de su estancia existencial. Esta sapiencia, sin embargo,
ocurre desde el momento mismo en el que sé que ello es
animado, que tiene un movimiento al que no esta impelido
por la mera necesidad fisica, sino porque busca o huye. Asi, el
contacto con la manifestacién sensitiva del otro —si bien no
distinto cualitativamente del contacto con lo otro— se concibe
a la existencia como subjetivo, se le brinda un sentido que
implica su motivacién, su cualidad de sentirme’. Lo que Soy
sabe vy, asi, concibe que la objecidén sensitiva de una silueta, de
un cuerpo humano, o de una voz que me habla, o de una mano
que me toca o de muchas otras innumerables manifestaciones
sensitivas que sdlo se pueden desde una motivacién implican

1. «La percepcion del objeto-préjimo remite a un sistema coherente de repre-
sentaciones, y este sistema no es el mio. Ello significa que el préjimo no es,
en mi experiencia, un fenémeno que remite a mi experiencia, sino que se
refiere por principio a fenémenos situados fuera de toda experiencia posible
para mi» — Sartre, Jean-Paul. 3.11I “El escollo del solipsismo”. En El ser y
la nada. pp. 298-299. La “remision” del objeto-préjimo [de la objecion de lo
otro que se sabe como un otro] es lo que aqui se entiende como concepcién;
y todo aquello que es referido es la significacion de el hecho de que ese
objeto que me enfrenta tiene una sujecién desde si, tiene “un sistema
coherente se representaciones”: una sensitividad y su concepcion.



EL ENFRENTAMIENTO CON LO AJENO 247 | §4.2

una subjetividad, es decir, implican que lo que las mueve se
manifieste desde si, que tiene la capacidad para percibirme y
para concebirme, para juzgarme y, en fin, para concebir lo que
Soy y lo que estoy haciendo.

Es importante aclarar que la alteridad no se refiere solo a los
humanos, sino a todo lo sensible, a todo lo que tiene motivaciéon
y, por lo tanto, placer y dolor, bienestar y malestar. Los animales
[todo lo animado] también se manifiestan como un otro que
existe desde si (y no como algo otro), porque sienten lo que
les pasa, porque desean y repulsan, porque sufren, fracasan y
tienen éxito, porque anhelan, porque me miran y me conciben
desde su propio cuerpo, desde la sujecion a su entidad que les
exige sentimentalmente alivio y satisfaccion.

Ante la apelacién de lo que se concibe como un otro ya se
conoce su determinacion sensitiva; no hace falta que cada vez
que vea a un perro tenga que experimentar que se mueve para
conocer que tiene motivaciéon y que siente, sino que eso ya
lo sé, y asi —desde esta incorporacion— lo concibo. También
habra un respuesta a la apelacién de su presencia; por ejemplo,
si se sabe [si se ha incorporado] que los perros son peligrosos,
se cuidara de no encontrarse con ellos y, de hacerlo, entonces
se cuidara de no provocar en ellos el deseo del ataque o de
disuadirlos de cualquier manera. Se conoce, asi, que el otro
tiene una determinacion aparte de la mia, y que se atiende a lo
que el acto mio provoque en ella.

Lo otro tiene de si propiedad” de lo que es, pero el otro tiene
ademas determinacion de lo que es.*

Asi, en la concepcidén del mundo, la sapiencia de la motivacion
que acompafia al otro lo encuentra como individual, como en
funcién de lo que percibe y siente. Pero que esto se conozca en la
existencia no quiere decir que importe para lo que Soy eso que el
otro percibe y siente (eso que el otro existe); aunque bien puede
importar para la determinacién mejor de la manera de realizar-
me. Es decir que la sola aceptacién y conviccién de la alteridad
del otro no basta para que ésta se considere en la determinacion
de la actuacién. El encuentro con el otro —en la sapiencia de
que es animado— s6lo me hace consciente de su motivacion y
de su determinacion individual al acto, y manifiesta al Yo que
lo enfrenta su concepcion; esto es, la pre-y la pro-yecciéon de su
actuar, asi como el sentido para Mi de se encuentro (agradable



§4.3| 248 LA CONVIVENCIA

o molesto). La concepcién de lo que me enfrenta como un otro
no implica la consideracion de su alteridad; bien puede ser que
se conciba como un otro pero que se considere como algo otro.
El conocimiento de que el otro se duele y se place no implica
que ese dolor o ese placer sean un motivo para mi entidad,
ni, por lo tanto, que determinen a mi motivacién, porque no
aparecen a mi sensitividad, sino s6lo su manifestacién objetiva.
Sélo cuando {en la consideracion} se empata la subjetividad
suya con la subjetividad Mia es posible que lo que al otro hace
de lo que yo hago se torne parte de Mi realizacién

Pero la alteridad como tal —que se determina por la existen-
cia desde si de lo que me objeta— no incluye una dimension
entitativa que radica en esta existencia: la dimensién reflexiva
[especulativa], que es la caracteristica del humano. Hay, pues,
una manera particular de la existencia del otro que se basa en
la concepcién imaginativa que, aunque de mucho menor peso
entitativo, permite la puesta ante lo que es propio de mundos
posibles (especulados del mundo que sé-entiendo); es esa carac-
teristica la que define otra modalidad del enfrentamiento con lo
ajeno: la humanidad. De esto se habla enseguida.

_.‘,egg,:?gx%.,

§ 3 La humanidad es la condicién de el humano. El humano
es, genéricamente, un otro, pero con una caracteristica es-
pecial: tiene reflexion [tiene especulacién | puede concebir ima-
ginativamente al mundo en su posibilidad]. Es decir que no so-
lamente tiene una motivacién ante lo que le pasa, sino que ade-
mas se encuentra con la posibilidad del mundo mas alla de la
sensitividad, eyecta especulativamente al mundo y a si mismo
para descubrirlos mas alla del ahora en el que estan y de la con-

cepcion de la actualidad sensitiva.

Analogamente con la alteridad, en la misma concepcion del
humano como sensacién (con sentido) ya se da el conocimiento
de su humanidad, de su capacidad para concebir imaginativa-
mente y para considerar lo que vive o ha vivido, lo que sabe y lo
que entiende. Desde que se ve a una figura humana se concibe
ella como pensante y se supone en su aparicion el encuentro
con una consciencia que me ve y que me conoce por y para mas
alla del ahora en el que estamos. Sélo ante el encuentro con
una consciencia tal —incluso la mia propia— se puede sentir
vergiienza u orgullo por lo que se ha hecho; porque se sabe que



EL ENFRENTAMIENTO CON LO AJENO 249 |§4.3

su juicio va mas alla de la manifestacién sensible, que alcanza
mi pasado y mi futuro y que implica toda una dimension en la
que relaciona el mundo de lo que conoce, en la que el concepto
impera no sélo sobre lo actual, sino igualmente sobre lo que se
especula y lo que se entiende de lo que es'.

Lo otro tiene de si propiedad de lo que es, el otro tiene ademas
determinacion de lo que es, pero el humano tiene, ademas de
esto, consciencia de la posibilidad de lo que es él, de lo que es
lo otro y de lo soy yo.

Cuando me enfrento con el humano no sélo sé que desde si
hay una motivacién que actiia y que su existencia es sujetada
por su entidad; ademas conozco que él tiene de Mi un concepto,
que me piensa mas alla de sentirme, que nace desde Si una
re-representacion especulativa que lo apela, en la que lo que él
concibe imaginativamente de Mi le provoca un juicio de agrado
o de molestia [en la que me juzga agradable o molesto]. La
tendencia a ser bueno para los demés [a ser buscado por los
demas] es instintiva; conseguir el afecto de los otros es una de
las maneras en las que se manifiesta el postulado entitativo de
extender la entidad. El encontrarse ante el humano que indefec-
tiblemente me juzga, que me desea o me repulsa —en mayor o
menor grado— apela a mi entidad y es un motivo: las relaciones
cognitivo-motivacionales [existenciales-afectivas] que el otro
humano pueda (pues siempre es incierto cuales sean) establecer
conmigo se convierten en una motivaciéon para la cual no
hay comprobacion posible, como no sean las suposiciones que
surgen a partir de su comportamiento para conmigo (aunque

1. Sartre pone esto de una manera mas bien visual, aunque el principio
parece el miso que aqui se anuncia: el reconocimiento de lo que yo le
hago al otro en lo que el otro hace de mi en un enfrentamiento mutuo;
porque la concepcién que haga de mi un otro humano no es la misma
que pueda tener un animal sin tanta complejidad conceptiva. Dice Sartre:
«Si partimos de la revelacién primera del préjimo como mirada, hemos
de reconocer que experimentamos nuestro incaptable ser-para-otro en la
forma de una posesion. Soy poseido por el préjimo; la mirada ajena modela
mi cuerpo en su desnudez, lo hace nacer, lo esculpe, lo produce como es, lo
ve como nunca jamas lo veré yo. El préjimo guarda un secreto: el secreto
de lo que soy. Me hace ser y, por eso mismo, me posee, y esta posesion no
es nada mas que la consciencia de poseerme. Y yo, en el reconocimiento
de mi objectividad, experimento que él tiene esa consciencia.»— 3.IILI “La
primera actitud hacia al préjimo: el amor el lenguaje el masoquismo”. En
El ser y la nada. p. 455.



§4.3] 250 LA CONVIVENCIA

bien pueden ser fingidas o circunstanciales). Por esta tendencia
instintiva de ser buscado y querido por los otros, el encuentro
con el humano me mueve por si misma tomar en cuenta lo él
piense, a no ser igual cuando solo que cuando soy visto por
alguien mas: el juicio del humano que me enfrenta siempre
me aparece como constitutivo de mi situacién. La adulacion, la
complacencia o el disimulo son maneras en las que me muevo
entre los humanos. La aspiracion a ser bueno es instintiva —y,
asi, puede ser modificada por la historia de lo que Soy—; pero
hay que aclarar que se dice “bueno” en el sentido que se ha
indicado mas arriba: el de algo que se busca para la consecucion
del bienestar, mas no en su sentido moral de benevolente (que,
dicho de paso, es una aspiracioén que se deriva de ésta, pero no la
misma). La aspiracion a ser buscado, a que los demas deseen mi
presencia y estar Yo consigo, a agradar a los demas, es instintiva
porque eso representa una mayor potencia de lo que Soy*.

Pero en el enfrentamiento con el humano no sélo se juega el
juicio de él sobre mi, sino que también es un motivo para mi
entidad, de mi realizacion. Es decir, que también hay un juicio
Mio sobre el humano cuya presencia me enfrenta, también pue-
de él ser agradable o repulsivo para mi, también puedo desear
estar con él o repulsarlo. Y este juicio es igual que el de todo
lo que me enfrenta; se determina por lo que Yo sé, y por lo que
entiendo de lo que me ha apelado antes de la misma manera en
la que lo hace ahora al humano que me apela. Las posibilidades
de la satisfaccién del deseo o de la repulsion que el humano me
cause son —por un lado— la violencia o —por otro— el conver-
tirme Yo en un motivo de deseo o de repulsion para él. Pero con
la violencia no se consigue cabalmente satisfacer ni mi deseo ni
mi repulsién del otro humano, pues aun con ella la conviccién
desde si hacia Mi puede continuar repulsandd o deseando mi
presencia. Puede que, si lo deseo, trate de violentar su entidad,
de hacer que tenga una repulsiéon a las consecuencias de no

1. Esta aspiracion instintiva bien puede ser modificada en la historia de lo que
Soy, por lo que sé-entiendo del mundo. De hecho, la tendencia filoséfica
implica el encontrarse mejor en el mundo, el ser mas bueno, pero sin tomar
como parametro lo que los demas juzguen, sino la verdad misma de lo que
es y de lo que Soy. Vivir correctamente conforme a la realidad de lo que es,
es la aspiracion filosofica-ética por excelencia (un estudio ético que no bus-
que esto no puede llamarse filoséfico; no, por lo menos, existencialmente
filosofico, aunque metddicamente lo parezca).



EL ENFRENTAMIENTO CON LO AJENO 251 | §4.3

complacerme mayor que la repulsion a mi complacencia, o que
las condiciones fisicas le imposibiliten estar de otra manera,
pero esto no indica que su juicio haya cambiado; su conviccién
permanece siendo con él y alejada de cualquier posibilidad de
manipulacién desde Mi. Para convertirme en un motivo de su
deseo o de su repulsién, de manera reciproca a lo que él es
para mi, tengo que agradarle o que molestarlo, pero esto tiene
que contemplar su interés y su manera de ser, la forma en la
que el humano que deseo o que repulso se realiza, qué es lo
que considera, cual es su motivacién y, entonces, apelarla con
lo que la satisface o con lo que la niega, todo lo cual es tan
complejo, cuan complejas son las personas en el mundo, pero
lo que se quiere destacar aqui es que ante el humano la relacién
es distinta, que tiene que serlo por su capacidad reflexiva, y que
el trato tiene que implicar esa reflexividad, por muy pobre que
nos parezca, por muy despreciable que sea el tener que acudir
a su consideracion, es necesario cada vez, pues ahi esta: no
la suposicion de que otro es estipido nos exime de saber que
en su consciencia estoy siendo juzgado, que esta eyectandome
en mi temporalidad y en mi subjetividad. A menos que se
tenga el poder para violentar la entidad del otro para que
satisfaga nuestra motivacion, para que realice lo Mio, lo que
pretendo de lo ajeno a mi, lo que necesito como una demanda
entitativa, la consideraciéon de mi actuacién ante los demaés
debe tomarlos —aunque poco— en cuenta; y es imposible que
el Yo-ente —humano como es— posea la fuerza suficiente para
violentar a otro humano, puesto que la violencia nunca alcanza
lo que persigue: la entidad ajena; aunque puede manipularla
de manera indirecta por la modificacion de la existencia, por el
convencimiento, por la coaccién, pero siempre con el concurso
de lo que el otro siente y de lo que juzgua.

El enfrentamiento con la humanidad no es, pues, una apela-
cién solamente; es una relacion, pero no una que se caracterice
primordialmente por la inter-accion bruta [por la incidencia
franca de mi acto en su entidad y viceversa], sino que es,
mas bien, inter-existencial. Pero esta relaciéon no implica una
comunicaciéon —compartir lo mio para que sea lo suyo— directa
entre mi existencia y la suya; no es posible que el otro humano
exista lo que existo ni al revés; cualquier comunicacién debe
darse por una mediaciéon a la que ambos tengamos acceso, de



§4.41 252 LA CONVIVENCIA

manera que lo que Soy llegue a lo que el otro-humano es, pero
no por una comunidad (o comunizacién) de mi entidad con la
suya, sino manifestando lo de Mi en la realidad —«la misma
para todos»— desde donde él la pueda tomar y hacerla suya.
De esto se tratard en el siguiente capitulo; pero antes caben
algunos apuntes sobre la concepcion levinasiana de la alteridad
(siempre y s6lo en relacién con lo aqui dicho).
s
§ 4 En Totalidad en infinito, Levinas lleva cabo una descripcion
del encuentro con el otro que conviene tomar en cuenta en
algunos de sus puntos y confrontarla con lo que aqui se dice. Ya
que no se trata de un trabajo sobre Levinas, no se espere una
descripcion detallada de sus planteamientos, aunque si lo sufi-
ciente para que se entiendan en el contexto de la interpretacion
que aqui se propone de tal relacion. Ya que todas las citas refie-
ren al mismo libro, por eficacia del espacio se colocara a las re-
ferencias de pagina entre paréntesis y en subindice enseguida
de la cita y no en una nota al pie (la ficha del libro se hallara en
la bibliografia).

Para Levinas hay basicamente dos maneras de enfrentarse
con lo ajeno: la de encontrarlo como lo otro o la de encontrarlo
como lo Otro; «Lo otro se ofrece o se niega a la posesion,
pero lo Otro pone en duda su posibilidad» (p. 62); la posesion
es la manipulacion, la posibilidad de hacer con algo lo que mi
libertad me dicte. Lo otro es, pues, lo fenoménico (lo que existe,
lo sensible) mientras que lo Otro es lo nouménico (lo que me
trasciende, lo que escapa de Mi). Asi, la alteridad es caracteriza-
da por la trascendencia de lo otro a lo mio. No hay manera en
la que se pueda considerar el contenido de lo Otro, sino como
la pura trascendencia de lo que existo: «La trascendencia [...]
tiene esto de notable: que la distancia que expresa —a diferencia
de toda distancia— entra en la manera de existir del ser exterior.
Su caracteristica formal —ser otro— es su contenido. De suerte
que el metafisico y lo Otro no se totalizan. El metafisico esta
absolutamente separado» (p. 59). El metafisico es el que intenta
superar esa manifestacion sensitiva en la que consiste lo otro
para alcanzar lo Otro.

Para Levinas, entonces, lo otro corresponde con la objecion
sensitiva de la entidad ajena, mientras que lo Otro estaria en el



EL ENFRENTAMIENTO CON LO AJENO 253 | §4.4

origen desde si de esa manifestacion, el cual es incontenible en
lo que me llega a la existencia (es insensitivo). La trascendencia
de la que habla es la de lo ente a lo existente en mi existen-
cia. Pero aun asi se tendria la manifestacién de que hay un
fundamento que se me escapa; se revela en la existencia propia
el hecho de que hay un fundamento de lo que me enfrenta
que esta mas alla de toda manifestaciéon y de todo encuentro
posible. En el entendimiento que tengo de lo otro, y sélo por
la fundacién del sentido que yo tengo de ello se me revela que
hay un fundamento inaccesible de aquello que me enfrenta, el
cual no se me puede dar en los términos en los que se me da
esta sensacion a la vista o al oido o al tacto... hay algo mas
alla, algo con lo que la relacién se da, pero —desde la existencia
propia (separada, para Levinas)— no de manera directa. Pero
la raiz fenomenoldgica levinasiana no permite que se llegue a
una mayor comprehension de la interaccion con lo real y con
el mundo. Es decir, que s6lo se permite el estudio en tanto que
aparece de la figura de la alteridad, por un lado; por otro, la
alteridad que se encuentra mas alla de la apariencia no puede
sino determinarse como otro “en lo de si” que trasciende al “en
lo de si” mio, pero que cabe esperarse que se comporte de la
misma manera. Esto se explica mejor si tomamos en cuenta la
siguiente referencia.

Pero el Deseo y la bondad suponen concretamente una relacién en
la que lo Deseable detiene la “negatividad” del Yo que se ejerce en
el Mismo, el poder, el dominio. Esto que, positivamente se produce
como posesion de un mundo en el cual yo puedo hacer regalos
al Otro, es decir, como una presencia frente a un rostro. Pues la
presencia frente a un rostro, mi orientacion hacia el Otro no puede
perder la avidez de la mirada mas que mudandose en generosidad;
incapaz de abordar al otro con las manos vacias. Esta relacién por
encima de las cosas en adelante posiblemente comunes, es decir,
susceptibles de ser dichas, es la relacion del discurso. El modo por
el cual se presenta el Otro, que supera la idea de lo Otro en milo
llamamos, en efecto, rostro. Este modo no consiste en figurar como
tema ante mi mirada, en exponerse como un conjunto de cuali-
dades formando una imagen. El rostro del Otro destruye en todo
momento y desborda la imagen plastica que él me deja, la idea a mi
medida y a la medida de su ideatum: la idea adecuada. No se ma-
nifiesta por estas cualidades sino kaf®'a0t6. Se expresa.— p. 74.



§4.41 254 LA CONVIVENCIA

El rostro y su expresion “desde si (ka®'a0t6)” manifiestan con
claridad que lo que se haya detras es algo que pertenece a un
ambito distante de y trascendente al de mi existencia; pero de
qué clase de ambito se habla se clarifica en lo que le sigue:
La relacién con el Otro (la presencia frente a un rostro) es
la relacion del discurso. Es en el discurso en el que yo me
regalo al Otro, es la bondad en la que lo considero, mas alla
de su plasticidad (metafisicamente), como un ambito que se
manifiesta propiamente y no es subsumido o “negado” por el
poder y el dominio del Mismo. Pero que la relacién con el otro
sea s6lo discursiva significa que el Otro (con mayusculas) ha
de ser humano. La alteridad a la que se refiere Levinas como la
experiencia absoluta es —en los términos de este trabajo— una
alteridad existencial. Este xafadtéd significa desde su propia
existencia, la expresion discursiva mia en la que me doy al
otro —y por la cual lo reconozco como Otro— y la expresion
discursiva del Otro conforman esa relacion y «la experiencia
absoluta no es desvelamiento sino relacion» (p. 89).

Hay que ver, pues, lo que esto significa para el planteamiento
que se expone en esta tesis.

Ha de quedar claro que a lo que Levinas se refiere con “lo
otro” es la objecion sensitiva de lo allende en tanto que “lo
Otro” es la humanidad que funda la presencia del otro humano
ante mi (y es el discurso la experiencia tnica por la que se
puede encontrar ese Otro). Respecto del primer tratamiento {el
de lo otro} no hay —con respecto a lo que aqui se plantea— mas
que una diferencia acaso terminoldgica (como en el uso de la
palabra “posesion”) pero, en general, no hay una significativa.
Empero, en tratandose de “lo Otro”, hay una observacién que
no puede dejar de hacerse: Levinas desestima —lo que lleva a
una confusion— los niveles en los que se puede dar el enfrenta-
miento de lo ajeno con lo que existo. Bajo el mismo concepto de
lo Otro incluye la otredad, la alteridad y la humanidad tal como
se han establecido supra. Es verdad que, en el mismo desarrollo
de la explicacién queda dicho que la humanidad comprehende a
la alteridad y que ésta comprehende a la otredad; pero precisa-
mente la clarificacion de estas diferencias es la que permite una
explicacién mas amplia de la configuracion de la vivencia: es
verdad que la humanidad del otro se me da alejada, inaccesible
y trascendente, y que puede provocar un Deseo metafisico,



EL ENFRENTAMIENTO CON LO AJENO 255 | §4.4

pero tal trascendencia y tal impulso por encontrarse con lo que
funda esa sensitividad no son exclusivos de la humanidad, sino
que es ésta en la que alcanzan una motivacién mas grave.

El deseo que busca —sin jamas conseguirlo— trascender la
sensitividad en la que sélo se me muestra lo ajeno de mi y llegar
a ser con lo ajeno no es privativo de la humanidad. Hay, desde
luego, el deseo de alcanzar la entidad —la mera entidad— de lo
otro inanimado, de lo del mundo en tanto objetivo, que desea
ser con lo ente otro en general, que participa del embeleso
por lo que se manifiesta —también desde si— en las fuerzas
naturales, en los elementos, en la regularidad inalcanzable
desde su fundamento de la vida: la metafisica no es s6lo —como
pareciera que pretende Levinas— hacia la existencia del otro;
también la es hacia lo meta-fisico de lo meramente fisico, de las
propiedades y de las manifestaciones que puedo manipular. El
deseo del conocimiento (la pthocogia, en su sentido etimologi-
co), el afan por encontrar lo que determina el ser y no el no ser
del mundo: eso no es una bisqueda utilitaria, no es una afan de
posesion: es también un intento de encontrar a lo otro ka® adtd
y a dejarlo que se me manifieste, porque estar ante una caida
de agua también implica que se expresa la gravedad, la impe-
netrabilidad y también se puede concebir al fundamento de ello
como existente, también puede ser un rostro. Y si esto es asi con
lo otro, con el otro lo es atin mas notorio: la sola posibilidad de
la empatia y de la compasién hacia los animales es prueba de
que éstos son considerados mas alla de las relaciones objetivo-
perceptivas, mas alla de la posesion y del uso; también con ellos
se busca una relaciéon con lo absolutamente trascendente de si:
también su mirada, también sus lamentos y sus movimientos
expresan lo de si (y sin el recurso a lo discursivo). La intuicién
[el conocimiento intuitivo| la sapiencia] de que ellos son sujetos
de su propia entidad también mueve a ser obsequiosos para
consigo; a entregarles tal vez no una palabra —aunque también
una palabra: a los animales también les obsequio lo de mi en mi
discurso— si una caricia, un juego; la alteridad puede llevarme
a donar mi tiempo [mi vivencia | mi estancia] para ella, a
dedicarme para conseguir del otro su mejora existencial.

La particularidad discursiva de lo humano y, en general,
su dimensién reflexiva lo coloca en un plano en el que se
intensifica mas este deseo, pero también la repulsiéon metafisica



§4.41 256 LA CONVIVENCIA

por el otro: la pretension de la violencia que tampoco espera
ni se atiene solo a las consecuencias perceptivas del mal hecho
al otro, sino que pretende su mal en tanto que si mismo; que
busca arruinar [llevar a la ruina] la existencia ajena con el
unico afan de que sufra, sin consecuencia prdctica. Si bien este
afan consiste en una negacion de lo que el otro es desde si, no
niega que lo es {un otro}: afirma su existencia desde si para
luego negar la realizacién de su motivacion, de la busca que lo
determina en su estancia.

Para Levinas el Deseo de lo Otro comporta un sentido
eminentemente ético: no se puede Desear sin al mismo tiempo
afirmar la libertad y, en general, el postulado entitativo del otro:
“el Deseo y la bondad suponen concretamente una relacion en
la que lo Deseable detiene la ‘negatividad’ del Yo que se ejerce
en el Mismo, el poder, el dominio”. Esto es, no puede haber
Deseo sin que se suspendan las consideraciones efectivas de
lo —por decirlo de alguna manera— fisico y se intente alcanzar
lo que —por inalcanzable— representa un esfuerzo que se agota
en el intento mismo. Dice el filosofo lituano que

La ética, en la que el Mismo tiene en cuenta al Otro irreductible, de-
penderia de la opinion. El emperio de este libro se dirige a percibir
en el discurso una relacién no alérgica con la alteridad, a percibir
alli al Deseo, donde el poder, por esencia asesino del Otro, llega a
ser, frente al Otro, y «contra todo buen sentido», imposibilidad del
asesinato, consideracion del Otro o justicia. — (p. 71)

Levinas, con la misma carga eminentemente ética con la que
entiende el Deseo, entiende también el discurso (éste sin nece-
sidad de las mayusculas que lo distinguirian de otro sentido no
trascendente) v, asi, le otorga una condicién privilegiada en el
establecimiento de una relacién con lo Otro. Tal privilegio, si
bien se puede pretender tal por la caracteristica particularmen-
te expresiva de la palabra, no es, como Levinas la piensa, la
experiencia absoluta que es relacion. Al respecto, véase infra el
apartado sobre “El didlogo” (pag. 252ss.).



CAPITULO V

La comunicacion

o~ -

(2 . Q)
~ @%O Y~

De la posibilidad de lo comiin

La soledad es el estatuto ontolégico ineluctable. Yo soy ; §
aparte de todo lo demas; todo lo ente permanece siendo si'y

es imposible que alcance una entidad ajena. Lo que Soy no pue-
de ser llevado a otro, ni lo propio de otro puede traerse a lo de
Mi. No hay una comunidad entitativa; no hay encuentro con lo
otro en tanto ente, ni hay manera alguna de concebir que asi
fuera; no hay fusién y, de haberla, la entidad que surgiera seria
distinta de lo Mio y de lo otro que nos alcanzaramos.

El compartir lo Mio con lo de otro —ya se ha visto— es
imposible: Lo que no hay dentro de Mi —aunque sea como
conocimiento— no me existe, y no hay posibilidad ninguna de
que lo note. Mi soledad ontoldgica es absoluta.

Empero, en la dimension existencial de lo que Soy se supera
—por el conocimiento— la eterna actualidad de lo entitativo; se
abre lo que Soy para que me alcance lo otro. Pero esa apertura
no deja que lo ajeno penetre en lo Mio, ni lo pretende; pretende
sélo conocerlo para determinar su movimiento, para mejor

257



§5.1] 258 LA CONVIVENCIA

conservarse siendo que en la impasividad inconsciente y pobre
de la petrificacion. Es como abrir una pequerfia ventana en una
inmensa habitacién de gruesos muros y de obscuridad, pero esa
ventana no es para que entre lo de afuera, sino para notarlo,
para enterarse de su actuacion por lo que llega a la ventana
de lo otro; una ventana, por cierto, con un vidrio inamovible
completamente determinado desde dentro, en el que las som-
bras que se reflejan manifiestan lo que afuera pasa y asi, viendo
sombras, se debe encontrar lo que lo otro hace. Algo asi, al fin,
es la consciencia [existencia].

En tal existencia se abre lo que Soy para que lo otro lo penetre,
para que lo otro afecte su entidad; afeccion que es minima para
lo que Soy, pero que lo es todo para lo que existo. El acto
sensitivo es la fundacion de la consciencia: el Yo-ente recibe de
lo otro lo que le toca, lo que lo afecta en tanto adecuado a su
sensitividad; pero lo que determina tal es la capacidad receptiva
del cuerpo que Soy. El contacto de mi entidad con lo otro es
posible sélo en tanto que lo otro que le llega corresponde con su
capacidad para recibirlo, si puede excitar la facultad excitable,
y alin mas, esa capacidad no es como tal de recibir el ente otro,
sino de resentir los efectos que su manifestacion provoca en lo
de Mi: es el toque de Midas, que todo lo convierte en lo que
busco. Asi, lo que Soy se permite una violacién minima en aras
de conocer lo del mundo y de conocerse él en lo del mundo,
pues la misma sensitividad es ya apelante al Yo en tanto que
lo viola sensitivamente y se encuentra con su entidad; en el
acaecer mismo, como consustancial a lo sensitivo, se dan la
determinacion placentera y dolorosa, la concepcion, etcétera.

Pero tampoco se piense que es la dimension existencial la que
comunizalo de Mi con lo ajeno, pues lo que en ella aparece es el
conocimiento mio de lo otro que me enfrenta, no la entidad de
lo que es, y ni aun toda su manifestacion —para mi— sensible,
pues la percepcion que me toca todavia depende del angulo en
que lo vea, de la posicién de mi oido, de la cercania de mi piel
con su superficie, etcétera. No es —no puede ser nunca— que el
conocimiento que tengo de lo otro sea comiin con lo que el otro
tiene de si como si, ni con lo que conoce de si mismo; lo que
hay en mi consciencia no puede comulgar con lo que hay en la
realidad, aunque el conocimiento se derive de su manifestacién
{de lo real} hacia Mi. No es la existencia el lugar en donde



LA COMUNICACION 259 |8§5.1

se comunica lo otro conmigo, pero si es en donde ocurre la
comunidad, hasta donde ésta es posible.

Comunicarme con lo ajeno o lo ajeno conmigo no es llevar
lo Mio a lo de otro, ni al revés: es poner lo que se me da
sélo intensivamente en un lugar comiin, desde donde pueda
darse a algin otro distinto de Mi: la realidad. En efecto, la
realidad en la que me muevo es compartida por todo lo ente y,
consecuentemente, por todo lo animado. Lo ente entre lo que
anda todo lo ente es lo mismo, pero eso no quiere decir que lo
que nos enfrenta sensitivamente sea lo mismo: lo que le llega
a cada uno es la manifestacion que le toca de lo real y bajo
las condiciones sélo bajo las cuales le es posible el contacto; lo
que llega sensitivamente a fundar mi consciencia —y la de cada
uno en cada caso— es, entonces, dependiente de mi situacion.
Pero este sitio no s6lo se define por el lugar en el que estoy, ni
por lo que esté pasando ante Mi: Mi sitio es lo que tengo de
Mi en cada momento, como una totalidad existencial, el estado
particular aqui y ahora de lo que Soy —y, por lo tanto, de lo que
existo—. Es decir, que se trata de todo lo que en este momento
conozco [lo que ocurre a mi consciencia]' y que depende de lo
que me objete sensitivamente y de su concepcioén. La situacion,
pues, también depende del estado de mi motivacién, de lo que
mi entidad responda por lo que le apela —y por esto mismo— de
las instancias [lo instinto-instituido] de lo que Soy.

Entonces, que la realidad sea comtn a todos no quiere decir
que se esté entre lo mismo o ante lo mismo (aunque si se es entre
y ante la misma realidad); la propia individualidad del Yo-ente
hace imposible que se ocupe la misma perspectiva entitativa
que otro. El encuentro posible de cada ente animado con lo
que le toca entitativamente —ya se ha dicho— lo determinan su
propia capacidad sensitiva y las instancias de su entidad; asi, si
ha de ser posible que alguna ocurrencia de mi consciencia ocu-
rra en alguna ajena, esto tiene que pasar por sensitividades y
concepciones semejantes; entonces, es precisamente a partir de
aqui que se ha de comenzar a buscar lo que podria entenderse

1. El conocimiento es lo en la consciencia cada vez; esto es, lo objetante
sensitivo mas su concepcion. Y en ésta se ven involucradas las instancias
de sapiencia y entendimiento que he incorporado y aprendido, pero éstas
no comportan en su naturaleza la permanente presencia en la consciencia,
sino su restitucion a ella ante la apelacion que los invoque.



§5.1] 260 LA CONVIVENCIA

por comunidad. La realidad funge asi como el vinculo de
comunicaciéon [como el medio que comuniza [comunica]], y
esto no por el hecho mismo de encontrarse ahi el Yo-ente entre
los otros entes con los que se busca comunicar, sino porque lo
que él realiza en ella es capaz de apelar —algo que de lo que la
consciencia como tal es incapaz— a los entes que tienen sensi-
tividad; si bien esto no puede darse de la misma manera en la
que a Mi me apelaba, si puede descifrarse por ellos [concebirse
desde si] con un sentido que puede ser muy semejante. Dado
que el acaecimiento del sentido es la conjuncién de varios actos
de mi entidad —y sin entrar en los detalles que mas arriba ya
se expusieron (cfr. supra, “El conocimiento de lo que es”)—, se
puede decir que lo que permite la comunidad de sentido es
tener una situacion semejante, y que entre mas semejante, mas
comun resultara lo que se vive.

Asi, la comunicacion es la comunidad de las vivencias, y
lo que permite esto es la comunidad de la vitalidad [de la
condicion general de vivir]. Existe, para lo vivo, una semejanza
{que comuniza} de la vida suya; algunas mas semejantes entre
si que las otras, como la condicién de la vida es mas seme-
jante para los mamiferos entre si que para un mamifero con
cualquier un reptil y todavia menos de éstos con un crustaceo;
pero mayor si se trata de todos los mamiferos carnivoros y de
éstos entre todos los caninos, etcétera. Asi, lo instinto en el
cuerpo que Soy determina mi especificidad entitativa pero, a
la vez, la semejanza de esta disposicién corporal [disposicién
entitativa] comporta una semejanza de facto en la vitalidad de
entes que, siendo distintos, tienen entidades semejantes. Esta
semejanza de las determinaciones vitales hace al menos posible
una cierta comunidad de vivencias. Lo que se vive es lo que se
existe, todo lo que acaece al Yo en la consciencia (percepciones,
sentimientos, deseos, repulsiones, dolores, placeres). Pero todas
las vivencias se refieren a lo que en un momento dado se viva;
es decir, que implican a todo lo que se percibe, se siente,
etcétera y a la forma en que esto se conciba. Asi, si se toma a
la mera objecién sensitiva [al contacto de lo otro con lo Mio],
es casi imposible que la composicién de colores, se sensaciones
tactiles, de sonidos, olores, sabores, ademés de los sentimientos
que se manifiestan intensivamente a mi existencia sean entre si
tan semejantes; pero no es esto todo lo en la consciencia, sino



LA COMUNICACION 261 |8§5.1

que lo que se toma en cuenta y que veraderamente permite la
comunidad de alguna situacién vivencial es el sentido que se
dé a lo sensitivo. Esto es, por ejemplo, que a pesar de la muy
diversa composicién de colores que implica el ver un arbol
desde distintas perspectivas, es el sentido que me descubren
esos colores como un arbol y a sus manzanas como manzanas y
como comestibles, etcétera el que permite que pueda ser comiin
la vivencia mia y la de otro ente hambriento que nos topamos
con el arbol y no el hecho de si él siente la rugosidad de su
tronco y yo la suavidad se sus hojas.

El acaecimiento del sentido se da por el concurso principal
de dos factores: la sensitividad y la respuesta de las instancias
de mi entidad ante ellas. Entonces, entre mas semejantes sean
ambos en una situacién, mas comun es lo que se vive. Tal
comunidad no necesita darse en el mismo momento ni en el
mismo tiempo; es posible que el enfrentamiento con algo se-
mejante provoque de alguno con instancias vitales semejantes
una vivencia comin, como sucede con el Oadpa filoséfico que
es condicion indispensable del pensar el mundo por lo que es
y de la aficion a la verdad que podria saciar la necesidad que
se hace evidente por él.

Entonces, la primera de las condiciones para permitir lo co-
mun son instancias semejantes; la segunda, el enfrentamiento
con algo semejante. Las estructuras vitales instintivas de mi en-
tidad y las del otro son la base sobre la que es posible tener una
vivencia comun; el hecho —por ejemplo— de tener la misma
capacidad sensitiva [los mismos sentidos] de que lo que duele
y lo que place estén determinados de manera similar y de que,
en principio, la determinacién del bienestar que se busca sea
la misma, permite que lo que se va mas adelante incorporando
funcione aun sobre la misma estructura y que, asi, el conoci-
miento de lo que Soy en mis determinaciones bésicas abona al
conocimiento de las determinaciones basicas del otro. Al final,
la comunidad de facto instaurada por la semejanza bioldgica se
alza sobre las diferencias que puede haber. Empero, mientras
que en el ambito entitativo no hay una diferencia mayuscula,
en el ambito existencial —en el que se encuentra en cada ahora
s6lo lo que le viene de la sensitividad y de la concepcion
producto de las instancias entitativas— es en donde cobra gran
relevancia lo que ha quedado en mi de lo que he sido, pues es



§5.1] 262 LA CONVIVENCIA

asi —histéricamente— que se determina la manera en la que se
manifiesta esa entidad en el fondo tan semejante.

A pesar de que la gran mayoria de lo que Soy es, por el
instinto, comun a lo que es el otro (el otro humano, principal-
mente), las diferencias en las capacidades instintas (que inciden
directamente en la fundacién conceptiva de la consciencia) co-
bran una gran relevancia al momento de concebir el mundo que
me toca y de determinarme, por consecuencia, para conseguir
el bienestar de mi motivacién. La diferencia en la manera en la
que concibo lo que me toca, en la que lo que sé y lo que conozco
de lo allende y de lo aquende me importan, la capacidad del
ingenio [la capacidad de eyectar —asi sensitiva como imagina-
tivamente— lo que me apela en su concepcidén], etcétera son
determinantes en la manera en la que busco mi realizacién. Es
decir, que si bien el postulado entitativo hacia el bienestar y la
capacidad sensitiva son el basamento sobre el que se desarrolla
toda mi actuacién, la consideracién de los motivos depende de
capacidades muy especificas y, sobre todo, de la historia de
lo que he sido, por lo que las diferencias en éstas, aunque
no tengan una gran importancia en la entidad como tal (pues
seguiremos siendo humanos, finitos, deseantes, etcétera), si
establecen una manera significativamente distinta de existir.

En los animales, dificilmente —a menos que se haya hecho
vivir de una manera completamente ajena a la de su habitat
natural— hay un cambio respecto de las instancias de los demas;
la determinacién de su realizacién es muy semejante a las de
todos los de su especie porque domina mas el instinto que la
historia, porque lo que sabe [lo que ha incorporado] le viene
casi todo del ejercicio de la realizacion del movimiento que
ya-sabia [que ya estaba incorporado] de manera innata, por lo
que, principalmente, se refiere a la mejor forma de conseguirlo.
Quiza sdlo los que tienen muy constante contacto con el
humano reciben —a veces a propésito, por el adiestramiento; a
veces s6lo porque estan cerca— vivencias ajenas a la manera en
que les impele su motivacion a realizarse.

Es en el humano en el que es muy notoria la variacion de
su manera de realizarse por su historia. Lo que sus vivencias
le han ensenado y lo que ha ejercido con éxito o con fracaso
es lo que ahora determina lo que le enfrenta como motivo o
no. La dimensién especulativa de la existencia —caracteristica



LA COMUNICACION 263 |8§5.1

determinante del humano— re-representa a la consideracion de
lo que Soy no sélo lo que en este momento pasa, sino al mundo
que conozco en las pre y pro-yecciones de su posibilidad. Asi,
la categorizacién y el juicio [la concepcién] de lo que objeta
a lo que Soy no se detienen en lo sensitivo actual, sino que
apelan a la historia de lo mio; pero la misma capacidad reflexiva
y también el pensamiento [la palabra como objecién sensitiva
sélo desde mi] han propiciado que lo incorporado-aprendido lo
sea de una manera mucho maés especifica y que, por lo tanto,
los conceptos extiendan su apariencia [aparecimiento] mas alla
de lo que me afecta ahora. Se va creando asi, también por la
palabra (que objetiva actisticamente lo que antes s6lo acompana
a la apelacién sensitiva como determinacion de su apariencia),
una manera mas abarcante de concebir —y, por tanto, de aplicar
los conceptos— lo que me pasa [lo que vivo ]| y de determinar
lo que es o no motivo de mi motivacion; al mismo tiempo, el
hecho de poder considerar ante lo Mio lo que haya o habra de
pasar o lo que esté pasando en otro lugar, etcétera, manifiesta
muchos mas motivos a mi motivacién, lo que provoca una
ponderacion de todos ellos a los que atienda para que se incline
hacia uno de ellos, a pesar de renunciar a otros y de afligirse por
eso o de tener que aceptar algo repulsivo para alcanzarlo®.

La historia de lo vivido, asi acompanada de la capacidad
reflexiva, va conformando las instancias de lo que Soy de
manera muy particular dependiendo de cada uno. Hay, desde
luego —sobre todo entre los que viven en una misma sociedad
y que, por lo tanto, comparten un gran plexo de experiencias—,
concepciones que son muy semejantes entre las personas, ma-
neras de desarrollar su estancia en el mundo muy semejantes,
motivaciones que buscan casi lo mismo cada vez. Esto es muy
frecuente sobre todo en tratindose de personas que no atienden
a la consideracién de la verdad por si mismas, sino que la
reciben de quien les hable; es decir, de personas que forman sus
determinaciones conceptivas de la relacién de conceptos con

1. Aunque, por supuesto, el peso ontoldgico de lo presente sensitivamente es
mayor que lo que se encuentra representado imaginativamente y tiene, por
lo tanto, una fuerza mayor de apelacion para la motivacion, lo que explica
que muchas veces —las mas, quizas— se desdefie un mal menor o bien
mayor en aras de lo inmediato. Pero, para quien pueda abstraerse de la
actualidad sensitiva, la consideracién de lo imaginado sera mas atendida vy,
asi, podria ser que el motivo especulado pese mas que el presente.



§5.1| 264 LA CONVIVENCIA

mas conceptos y no de conceptos con las vivencias historicas
de la verdad de lo que se afirma y que, por lo tanto, sus
concepciones vienen sblo de palabras, sin que haya una sola
situacion vivencial que las refiera a la comprobacién efectiva
de que asi es. Esto es el caso de la mayoria de las personas,
que simplemente se adaptan a lo que se les da de la mejor
manera en la que esto les permita satisfacer su permanencia y
su supuesta extension.

Asi, dos personas que compartan las categorias determinan-
tes de su vivencia y, en general, los juicios de lo que eso sig-
nifica para su motivacion tendran, ante una objecion sensitiva
semejante (por el sentido que se concibe de ella), una vivencia
semejante; es decir comun, hasta donde esto es posible. Enton-
ces, la comunidad no es en cuanto tal lo que la consciencia
percibe de lo otro, pero si es el tener un estado de consciencia
[una vivencia] comun ante lo mismo. Puede decirse, entonces,
que dos personas estan mdas cerca la una de la otra por cuanto
mas se asemejan sus instancias, aunque la distancia ontologica
es siempre irremontable.

De esta manera, también se puede afirmar que quien no tiene
conceptos harto semejantes a los de los demas esta mas solo
todavia, incomprendidamente solo; es decir, que su actuaciéon no
puede ser comprendida por los demas, pues, al no determinarse
a partir de la misma generalidad motivacional, no es reconocida
por ellos o que la suposicién de los motivos que a ellos los
harian actuar asi sélo confunda y haga mas incomprensible el
acto. En todo caso, aunque llegue a ser entendida, su actuacién
permanecera incomprendida para quien no comparta la sapien-
cia que lo determina a ella. Asi, quien no comparte las mas de
las instancias entitativas que determinan su actuacién no tiene
con los que lo acompafan cercania, sino sélo yuxtaposicién
fisica. Consecuentemente, lo que ex-prese de su entidad no
encontrara quien lo des-cifre de la manera en la que la ha dicho,
y tal vez sélo encuentre refugio con los que en el pasado han
dejado constancia escrita de que también pensaban en lo que él
piensa y que también se sintieron solos con los de su tiempo.

La expresion de lo Mio es poner en la realidad la manifesta-
cién sensitiva de lo que me es propio [una realizacion de lo que
Soy] para que encuentre la sensitividad del lo ente {de lo ente
otro, pero también del Yo-ente}, para que hiera su consciencia



LA COMUNICACION 265 |§5.2

y asi manifieste a lo suyo lo de Mi, por el acto en el que ha
quedado plasmado en lo real. Expresarse hacer manar lo de mi
existencia al mundo efectivo para que ahi los demas puedan
tener la objecién sensitiva comin, y queda en espera solamente
de instancias semejantes para que entiendan lo de Mi.

Expresar algo es sacarlo de lo aquende y depositarlo allende,
en la realidad en donde el otro, e incluso yo mismo, podamos
alcanzarlo sensitivamente, en la manifestacién material de la
realizaciéon de lo en mi entidad, del establecimiento de mi
situacion eyectada en mi existencia en el efectividad del mundo
que es, y que nos apela a todos.

La expresion

El dia-logo es una forma de la expresion que consiste en
manifestar sensitivamente el sentido de una concepcién co-
mo A6yog [como palabra]. Ya més arriba se habia dicho que el
Su del dia-logo significa al acto por el que se pone sensitiva-
mente [por el que se designa] el sentido de lo que se concibe y
la sensacion que se asocia con la palabra que se dice. La palabra
es una evocacion asociada a sentimientos, es una manifestacién
intensiva de lo que Soy que —cuando se posee un lenguaje—
tiene tal familiaridad con la palabra que se le manifiesta desde si;
de la misma manera en la que acaece un sentimiento como con-
tacto de lo que Soy a lo que existo, asi se da a mi existencia la
palabra, como un impulso por alcanzar la representacion que
con ella se convoca, con la diferencia de que el deseo de la pala-
bra se sacia en su mismo aparecer, pues la objecion sonora que
la constituye se alcanza desde Mi; es decir, que la designacion de
lo que manifiesto motivacionalmente se convierte en un movi-
miento intensivo y el acto del habla se incorpora como una ma-
nifestacién mas de lo entitativo a lo existencial. Cuando este lo-
gos —que mana de la entidad— se queda en la inefectividad de
la consciencia [cuando permanece como evocacion intensiva]
entonces se trata del pensamiento; de otro modo {cuando se po-
ne entre lo real como sonoridad} es —mas propiamente— un dia-
logo. Sobre lo primero se trat6 con mas detalle en el apartado
de “La palabra — el pensamiento” (véase: pag. 104ss); lo segundo
es el tema de este capitulo



§5.2| 266 LA CONVIVENCIA

Cuando se habla a lo allende lo Mio, el dia del diadlogo
consiste no en pasar desde mi entidad hasta mi existencia, sino
del cuerpo que Soy hasta lo real, hasta manifestarse acustica-
mente y ponerse dispuesto a que lo escuche quien quiera y
quien pueda hacerlo; es decir, que se trata de colocar al logos
como objecion para la sensitividad del otro para que lo reciba,
para que le llegue y que pueda encontrarse con lo que concibo
desde mi y, en algunos casos, tal como lo concibo, pues siendo la
palabra tan familiar a mi entidad hace las veces de sensitividad
franca entre lo que Soy y lo que existo. La palabra que se pone
en sonido para que la reciba el otro nace de lo que Soy; es
una daciéon de lo mio, en efecto, pero no es asi de puro como
se ha dicho. La designacion de lo que se ha de decir viene de
la historia Mia y de lo que mi palabra signifique para el Yo
que designa su sentimiento con ella. Las palabras son objetos
[objeciones sensitivas] de una liviandad tal, que en su contacto
con el que las percibe no provocan una concepcién de sentido
en tanto sensitividad, sino principalmente como evocaciones
del concepto que el que es apelado por ellas sub-pone bajo el
sonido que las constituye. Lo que hay en el mundo en el que
me situo tiene un sentido, los sentimientos que constituyen mi
4nimo indican el desde dénde y el hacia déonde de lo que me
apela, lo conciben y me manifiestan lo que ello significa para mi
entidad, lo que el Yo-ente responde ante su objecion. Y no sélo
en cuanto a la concepcidn sensitiva de lo que me encuentra en
la actualidad, sino también en cuanto a la concepcién imagina-
tiva que {por la emulacién del ingenio} funda la especulacién
del mundo (en que manifiesta su posibilidad).

Estos sentidos que ocurren a mi existencia se dan como
la sensitividad y como la especulacién que son, y ya que es
imposible poner en el mundo allende lo que me acaece por la
sujetividad respecto de mi entidad, permanecen s6lo conmigo.
Lo que si se puede hacer comun es el sonido —y sélo el
sonido—* que son las palabras, pero nunca el sentido mismo

1. Como una aclaraciéon: no es que solo las palabras o la objeciéon sonora
sean capaces de ello, sino que lo es igualmente todo medio que se pueda
poner ante lo ajeno de la misma manera que se pone ante lo Mio y que
se pueda repetir por el mero concurso de mi motivacion (v. gr.: el lenguaje
por sefias), pero el humano ha encontrado en el sonido la manera 6ptima
de reclamar para si la mas facil modificacion de la realidad para darse a los
otros. Por otro lado, necesitaria haber tenido la vivencia de lo que es un



LA COMUNICACION 267 |§5.2

que ocurre a mi existencia en la concepcion de lo que me pasa
ni de lo que especulo del mundo.

La designacién de la palabra o de la expresion lingiistica
que deba manifestar el sentido o la situacién especulativa que
concibo en lo de Mi es ya, por el s6lo hecho de no ser idénticos
la palabra {sonido} y el sentido en mi consciencia {sensitividad
intensiva y especulaciéon del mundo}, una traicién a lo que se
busca expresar. Las palabras, como objeciones sensitivas que
son, carecen de una comprensién de por si de si mismas; todo
lo sensitivo, en tanto que tal, debe apelar a un ente que es
el que sujeta la capacidad sensitiva [la consciencia] en la que
finalmente se da la sensacién; su concepto se aprende o se
incorpora histéricamente. Las palabras se dotan un sentido que
es generalmente fijo y que se encuentra determinado por las
vivencias a las que ha acompariado; por esto mismo es que no
se puede encontrar en ese concepto que tienen las tales palabras
—siempre las mismas— uno que coincida completamente con
el que se tiene en la existencia, con la situacién en la que me
encuentro, y que se desvanece en el devenir. La igualdad entre
la una vez y la otra del acaecimiento del sonido de una palabra
es la que le da su propiedad mas preciada: la de la restitucion
constante de lo mismo. Pero esto al mismo tiempo implica que
lo que pasa en el yo que existo no tiene una manifestacion fiel,
sino que tiene que designarse con las palabras cuyos conceptos
invoquen un sentido mas semejante al que ocurre a la existencia
y se busca poner en el mundo para que alcance a los demas.

Asi, es imposible que las palabras manifiesten el mundo de
mi vivencia con exactitud, y la sola necesidad de la designacién
es ya una confesion de esta imposibilidad.

El arrojar el logos desde la obscura nihilidad del inconsciente
o de la abigarrada confusién de lo sensacional (ya hacia la
consciencia para permanecer en lo propio como pensamiento,
ya hacia lo ajeno para alcanzar la modificacion de lo real y la
apelacion sensitiva) es siempre para que un ente —asi sea el
Mio— la reciba. Lo que se busca —con cualquier expresién—
es que quede en el mundo lo que estd en mi consciencia, es
realizar mi situacion existencial. Ex-presar es llevar a la objeti-
vidad sensitivo-perceptiva lo que se me da como especulacién

lenguaje basado en lo visual para poder apreciar las diferencias que implica,
pero eso me es ya imposible.



§5.2| 268 LA CONVIVENCIA

o como sentimiento. En tratdindose de una expresion para un
otro, lo que se busca es re-producir en la consciencia del otro
lo que estd en la mia; es hacerlo que viva la vivencia que yo
tengo [que entienda lo que entiendo, que sepa lo que sé, que
sienta lo que siento]; es decir, comunizar lo Mio, llevarlo —por
el vehiculo de su sensitividad— hasta lo suyo. Y dado que la
Unica manera en la que puedo llegar hasta la entidad de otro
es por la consciencia, como una representaciéon de lo real a su
existencia, entonces se trata de afectar a lo real de tal manera
que manifieste lo que a mi me pasa, para que al otro le llegue.
En el caso especifico del didlogo, la palabra [el logos] es lo que
debe ponerse ante el otro para que él se encuentre con lo que
me encuentro para que a su existencia ocurra lo que a la mia.
Pero lo que se pone en el mundo es mi expresién y, por tanto,
lo que le llega al otro son sonidos, objeciones sensitivas sin
un sentido per se, mas alla de la sensitividad misma. Lo que es
decir que todavia el sentido que designé a la palabra tiene que
ser des-cifrado por quien la recibe.

El logos que es puesto por mi en el mundo es sonoridad, una
manifestacién adecuada a la capacidad auditiva de un ente que
la tenga; es, en el mundo, vibraciones sonoras. La modificacién
de lo real y de los otros entes ante su objecién es minima.
Un sonido no tiene —como tampoco cualquier otra apelaciéon
sensitiva— un significado consustancial a su objecion; no por
lo menos uno que implique algo mas alla de las meras deter-
minaciones sensitivas {de placer o de dolor}; toda significacién
se les ha de brindar en la determinacién del que es apelado por
ellas a partir de lo que ha sido de si. Si yo escucho que alguien
habla en un idioma extrafio, no hallo sentido en eso que se
emplaza en mi existencia porque éste no estad depositado en
la sonoridad, en la palabra como sensacion, sino en la palabra
como concepto. Pero la concepcion que cada uno haga de lo que
lo apela depende de las instancias de su entidad [de su historia
y de sus disposiciones]: aun si fuera exacta la correspondencia
entre la palabra que me brinda quien la expresa y lo que ocurre
a su existencia, si no es igual el concepto mio de esa palabra,
entonces no estaria en la posibilidad de comprender lo que se
me dice tal como lo comprende desde su propia existencia quien
me habla; a caso, podria entenderlo.



LA COMUNICACION 269 |8§5.2

Todo lo que puedo concebir de lo que escucho es lo que me
nace desde el cuerpo que Soy; los sentimientos y la dotacién
del sentido de lo que me encuentra en el contacto se dan a
partir de lo semejante a ello con lo que me he enfrentado. El
concepto que tengo Yo de una palabra me viene de las vivencias
a las que ha acompanado, o de su definicién por referencia a
mas palabras —y, por tanto, a mas conceptos—. Entonces, lo
que ellas pueden provocar en mi con su apelaciéon es la re-
vivencia de lo que me significan: el amor, la tristeza, la playa,
el encanto, la voluntad, el hambre miserable... cuando escuche
pronunciar estas palabras se evocara lo que he vivido de ellas,
lo que ha sido de mi que cae bajo su concepto: si realmente me
he desentendido de lo que Soy en pos del disfrute del tiempo
con el ser amado o si s6lo he estado con alguien de manera que
se conjuntan nuestros mutuos intereses de carifio, si he tenido
tanta hambre como para ser capaz de mendigara en las calles o
si siempre a las diez horas de no comer la he satisfecho, si he
sufrido tanto que la nausea de ser yo me ha llevado a vomitar o
si s6lo he tenido que gritar para alejar la atencion de lo que me
displace, etcétera todo eso esta en la historia de lo que he sido
y todo ello se restituye cuando se alude a las palabras que lo
refieren; si realmente he tenido la vivencia de su acaecer en mi
y la he incorporado o si sélo lo he aprendido por la conducta
que los otros manifiestan cuando dicen vivirlo; si he sido capaz,
cuando me pasé, de comprenderlo o si me conformé con vivirlo
y entenderlo superfluamente... en cualquier caso, la apelacién
de la palabra provoca una restitucion conceptual de lo que he
sido y, por lo mismo, no me es posible concebir algo que no
sepa”™; esto es, que no se haya incorporado.

No es que, cuando se escucha algo que no se ha vivido, no se
responda conceptualmente nada, sino que lo que se responda
se hara desde el entendimiento solo o desde la sapiencia propia.
Esto quiere decir que no es que haya una sapiencia verdadera
y otra falsa de lo que es (o que si la hay, ésta pueda ser
determinada por alguien); lo que se trata de enfatizar es el
hecho de que no se puede concebir lo que no se sabe porque es
la sapiencia de quien dialoga [de quien atraviesa su logos por
lo acustico para llegar al otro] la que determina la designacién
de su sentido al logos que pone en el mundo; es, empero, la



§5.2] 270 LA CONVIVENCIA

sapiencia del que es objetado por ese sonido la que concibe el
sentido que tiene en si y, de esta manera, si no se tiene la misma
0 muy semejante sapiencia es imposible que el otro conciba lo
que el uno a querido decir, tal como ha querido hacerlo.

La concepcién levinasiana del discurso lo lleva a un campo
mas alla: «El discurso no es simplemente una modificacion de
la intuicién (o del pensamiento), sino una relacién original con
el ser exterior»*. Y esto lo considera asi porque, de acuerdo con
él, el que habla se convierte en maestro:

La palabra, mejor que un simple gesto, es esencialmente magistral.
Ensefla ante todo esta ensefianza misma [la del seforio del que
se expresa sobre ella misma], gracias a la cual solamente puede
ensefiar (y no, como la mayéutica, despertar en mi) cosas e ideas.
Las ideas me instruyen a partir del maestro que me las presenta:
que las pone en tela de juicio [...]. El cuestionamiento de las cosas
en un didlogo, no es la modificacién de su percepcidn, coincide
con su objetivacion. El objeto se ofrece al recibir un interlocutor. El
maestro —coincidencia de la ensefanza y del que ensefia— no es
un hecho cualquiera, a su vez. El presente de la manifestacién del
maestro que ensefa sobrepasa la anarquia del hecho.?

Pues bien, el aprendizaje —y la posterior incorporacion de
eso aprendido— son posibles sobre todo a partir de una ac-
titud expectante: aprender algo consiste en quedarse con su
comportamiento y significarlo; es ir, pobremente al principio,
emulando a lo del mundo en su comportamiento. Indudable-
mente, la escucha de un discurso que nace del otro humano en
su humanidad representa en ese su nacimiento una relacién de
originalidad; esto es, que supone en el que habla la fuente de
esos objetos y mas: de ese sentido que hay ahora en lo de m#*,

1. Levinas, Emmanuel. 1.11.3 “El discurso”. En Totalidad e infinito. p. 89.

2. Ibidem, p. 93.

3.Como se ha dicho con insistencia, el sentido se brinda a partir de la
propia concepcidn de lo que me toca. Sin embargo, la pretension de toda
concepcion es precisamente que en ella se descubra el sentido que las cosas
como tales me muestran (no porque lo tengan como mera sensitividad,
sino como existentes en un mundo de comprobada efectividad para la
realizacion). El sentido que yo concibo de las cosas, el que voy descubriendo
que tienen a partir de su actuacion, de la observacién y de la receptividad
que para entender y saber de lo que me enfrenta me es necesaria. De esta
manera, si bien el sentido de la frase lo voy construyendo yo a partir de mi
sapiencia, es el otro el que pone el objeto-palabra cuya historia no puedo



LA COMUNICACION 271 | §5.2

que se encuentra en mi existencia. En efecto, las palabras —por
muy que versen sobre algo distinto— son ellas mismas una
objecién que manifiesta al otro humano que me habla. Hay la
maravilla de que conciba en mi sentidos de algo que no mana
desde lo que Soy, que se me manifieste desde una objecion
un mundo posible, una reflexién con la que no me sienta del
todo familiarizado por no haber llegado desde lo aquende, sino
desde el otro. Pero ello no exime a la experiencia discursiva de
darseme como cualquier otra (sensitivamente). Es precisamente
la relacion que puedo yo suponer como sentido que explique
la vivencia de la escucha del otro la que constituye el thauma
de desconocer el fundamento, la que me impone la maravilla
de la espontaneidad del otro. Lo que me llega de él es muy
mas impredecible que cualquier otra relaciéon en el mundo: es
la extrafieza, y no solo por el origen, sino por lo dicho mismo:
hay algo ahi —se sabe— un sentido que yo no puedo reproducir
(v es en esta incapacidad de la cabal comprension de lo que se
escucha que se conoce el senorio del que me habla sobre su
discurso). Esta, que es la ensefianza que principalmente funda el
sentido del discurso como “relacion original con el ser exterior”,
es justamente incompatible con la absoluta ensefianza —sin
provocacion mayéutica— por parte de quien me habla. Hablar al
otro y brindarle un sentido (sin que él haya de construirlo), si, a
partir de lo dado, pero desde lo él sabe sdlo puede significar que
el que recibe tal no ha comprendido, sino que se ha quedado
en la sorpresa de la incomprensién (que es la que revela la al-
teridad del sentido fragmentado y disperso). Precisamente es el
movimiento mayéutico el que en su ejercicio me da cuenta de la
alteridad magistral: cuando, con lo dicho por el otro —y muchas
veces no inmediatamente después de lo dicho— yo entiendo o
comprendo desde mi algo que sin apartarse del mundo en el
que ya me muevo lo pone de otro modo (le asigna una nueva
suposicion, descubre una relacion inadvertida, me pone entre
objetos-palabras que me agradan, me presenta sensitivamente
algo que me inunde de sentimientos placenteros).

inventarme, sino que esta ligada indefectiblemente con ciertas experiencias
que, sin significar cabalmente lo mismo, pueden ser lo suficientemente
semejantes, si no para comprender lo que se me dice en el mismo sentido
que se me dice, cuando menos para entenderlo con las mismas relaciones
conceptuales que se me indican.



§5.2| 272 LA CONVIVENCIA

No se trata, pues, de negar que sea el discurso una relacion
a partir de la cual me puedo {a Mi mismo} dar cuenta de la
alteridad y de la humanidad; simplemente pretendo resaltar que
no es esa La Relacion, ni es de tal tipo que difiera de las muchas
otras en las que la existencia del otro me penetra y me hace
experimentar —inevitablemente a partir de sus manifestaciones
fisicas— algo que nace desde si (aunque nunca pueda ser lo que
él tiene de si desde si, ni es su intencidn hacia el futuro ni en su
situacién ahora). Como ya se habia dicho, la violencia del otro
—que s6lo puede ser desde un otro, y mas gravemente desde
un humano otro— también me lo pone —existencialmente—
ante lo que Soy. También es en ella maestro de su alteridad,
y de su mundo.

Pero no sdlo el logos que viva y sonoramente me objeta es
dialogico. La literatura es también un dialogo; aunque, como
bien dice Platén[], un didlogo muerto. No obstante el material
mediante el que la palabra del que habla atraviesa al mundo
para llegar hasta lo de Mi, igualmente ocurre la designacién e
igualmente ocurre el desciframiento. La diferencia mas grande
es que, cuando se escribe o cuando se lee, se elude la manifesta-
cién franca de la humanidad del otro y se permite considerar de
una manera mas atenta el logos mismo que se da o que se recibe.
Es decir que, al no tener la viveza de la presencia del que habla,
ni encontrarme con la fuerza de la entidad (ni con la patencia
de su motivacién) que afirma lo que me dice, el texto aparece
como lo tnico que se considera; la presencia del que escribe ya
no me apela, no exige respuesta de mi (respuesta que no puede
ser, como frente a un libro, de otredad, sino de humanidad). Es
la muerte de la voz que me deja sélo con la palabra para mi,
una y otra vez leida, y una y otra vez mia, pero sin el auxilio de
la viveza, de la verdadera sapiencia que la funda, pretendiendo
encontrar en mi la resurreccion del sentido que —tal como lo
imprimi6 el autor— ha quedado aniquilado, aunque insepulto.
Algo semejante ocurre cuando se escribe: el destinatario no
es —directamente— nadie, ni hay que responderle a nadie por
lo que se plasma en el papel o en la computadora inconsciente.
Esta ausencia de la persona —y la sola remision a mi y al tema—
puede ser de mucha ayuda para lograr una mejor inteligencia
[un mejor entendimiento] de lo que se lee o una mayor con-
centracion en lo que propiamente se dice (sin tener que mediar



LA COMUNICACION 273 | 8§53

la consideracién de la reaccién del otro), en comparacién con
lo que se escucha o lo que se habla.

Pero una vez mas hay que resaltar que es imposible concebir
lo que el otro dice si no se tiene la sapiencia que supone él en su
designacion. Es inttil, pues, tratar de encontrar la filosofia —la
verdadera filosofia— en los libros y en las palabras que alguien
mas ha puesto en el mundo, si antes no se tiene el conocimiento
de lo que se habla, si antes —por lo menos— no se han conside-
rado los temas filoséficos por la necesidad misma de la verdad,
por la insoportable molestia del engafio y de la actuacién sin
saber de lo bueno y de lo malo mas que por el impulso que ahora
se presenta. El uso de la logica para desentrafiar con la mayor
precision que se pueda la posibilidad del mundo que describe el
que habla y sus implicaciones no compensa la falta del filosofar
propio para comprender la filosofia ajena, pues nos permite
apenas un entendimiento de lo que dice. La sapiencia, por otro
lado, sélo puede incorporarse en cada cual por el ejercicio pro-
pio de lo sabido, de la interrogacién al mundo, del dejarlo que
nos diga y del comprender lo que significa; y esto sélo puede
darse porque nuestra propia motivacién nos a impelido a ello,
cualquier otra forma de intentarlo estd destinada —en cuanto al
verdadero filosofar— al fracaso.

e
El arte 3§

El arte es una especie del trabajo que tiene siempre un
fin mas expresivo que herramental o practico; es una realizacion
de lo que Soy cuando mi existencia esta inundada de sentimien-
tos sublimes, los que, por ser tales, inhiben la manifestacién
motivacional del Yo hacia lo que actualmente le objeta. Esta su-
blimidad implica que haya una concepcién imaginativa de la
posibilidad del mundo que me manifieste lo que hace a ese sen-
timiento o sentimientos que ahora se subliman; es decir que,
ante la magnificencia del sentimiento que asalta a mi existencia
y la ocupa casi toda desde su intensividad, se tiene que mani-
festar una posibilidad del mundo perceptivo, aunque especulado
que venga a poner en esa perceptibilidad la fuerza y —por cuan-
to sea posible— el sentido de este sentimiento. Hay, pues, un
afan de correspondencia cuya consecucion es claramente impo-
sible, pero que atn asi no puede dejar de concebirse plastica-
mente.



§5.3| 274 LA CONVIVENCIA

La literatura [lo que se escribe] no es —bajo esta concep-
ciébn— un arte (aunque la escritura es un trabajo [implica un
movimiento de lo que Soy que me realiza para el bienestar])
porque su expresion se sigue dando como un logos [palabra], y
no como la objecion perceptiva que me provoque el animo que
tengo; es decir, que lo que se escribe sigue siendo una palabra
que se pone en el mundo interobjetivo para atravesarlo y llegar
a quien la lea y, por lo tanto, es un dialogo. Cuando el dia-logo
[la palabra arrojada] expresa —al igual que el trabajo artistico—
un mundo que refleja la provocacion de los sentimientos subli-
mes que inundan mi existencia [que refleja la provocacién de
un animo sublime], no abandona por ello su cualidad dial6gica,
si bien es un dialogo artistico*. Pero del didlogo se habl6 apenas
antes; lo que sigue es hablar de la obra artistica pldstica.

La realizacién de lo que Soy, no ya como la actuacién en la
realidad del impulso al que me tiendo para alcanzar el motivo,
sino de una manera reflexiva, i. e., que implica esta dimension
entitativa en la que se concibe imaginativamente el mundo y se
eyecta en su posibilidad; la realizacion, pues, de una habitacion
es el trabajo (del que se tratara en seguida; cfr. pag. 267). El arte
es una especie del trabajo.

No puede darse el arte sin la dimension reflexiva porque es en
ella en donde se reflexa la posibilidad del mundo que manifiesta
mi 4nimo y a partir de la cual se determina el motivo al que me
tiendo: no uno que esta en la sensitividad del mundo, sino uno
que me apela desde su concepcién imaginativa y que, por eso
mismo, no se trata de alcanzarlo como si estuviera esperando
por mi encuentro, sino de ponerlo en el mundo de la posible
intersensitividad, de manera que pueda también apelarme a mi,
tanto cuanto a todas las existencias a las que toque.

Una obra de arte, entonces, es un reflejo plastico de lo
que ocurre a mi consciencia que la sublima y que Me hace
desear en la efectividad del mundo lo que s6lo Me apela en la
posibilidad reflexiva. El trabajo artistico consiste en hacer del
mundo aquello que provoque el animo en el que estoy y que,
por lo tanto, lo refleje. Es decir, se trata del mismo movimiento
expresivo que se da con la palabra: los sentimientos que ocurren
a mi existencia vienen ya asociados, en lo general, a vivencias

1. Considérese lo en adelante dicho respecto del arte en general de manera
semejante en relacién con el dialogo artistico.



LA COMUNICACION 275 | 8§5.3

de lo que he sido, a situaciones que los han invocado antes y
esta sociedad determina que sean restituidas pero, obviamente,
tal determinacion no se ejercera en la efectividad del mundo,
que se encuentra allende lo de Mi, en donde mi motivacién
s6lo mediatamente puede imponerse; en cambio, tal sociedad
se vera manifestada cuando se conciban imaginativamente a mi
reflexion todas estas percepciones y sentidos situacionales que
acomparian al sentimiento sublimado. La objecién sensitiva de
mis sentimientos al Yo que soy provoca la restitucion de mi
historia, pero no como una re-vivencia efectiva, sino como la
concepcion de eso en la reflexion del mundo. No se trata de la
invocacion de recuerdos, sino de la restitucidon de situaciones
objetivas sin una referencia clara a lo que ha pasado; asociaciéon
sapiente, no inteligente. El arte es también creacién porque lo
que se hace no es plasmar lo que ha pasado, sino imaginar la
existencia posible del mundo que refleje estos sentimientos; no
re-poner lo que el mundo me manifestaba, sino manifestar lo
que en la consciencia esta puesto.

Pero la imaginacién de la posibilidad del mundo sucede
casi siempre que un fuerte sentimiento nos apela, sin que
eso signifique un impulso artistico, es decir, una tendencia a
realizar el enfrentamiento sensitivo con aquello que concibo
especulativamente. No es suficiente que haya una concepcién
imaginativa de lo que podria manifestar en el mundo los
sentimientos que Me apelan para que haya un impulso artistico
hacia su realizacidn, hace falta también que esos sentimientos
sean sublimes y que inunden toda mi existencia [que me lleven
a un dnimo sublime] y que cada pensamiento gire en torno de
eso que siento y que cada nuevo sentimiento sélo se atienda
si se le relaciona y que cada manera de encontrar-me sélo se
pueda dar tomando como supuesto la presencia de eso que
no me suelta, sino que me sujeta con la mayor crudeza que
le es posible. Hay, ante esto, la necesidad de ex-presarlo, no
sélo porque la proyeccién del encuentro especulativo con su
manifestaciéon mundana me impele a desearlo en lo real, sino
porque hay un exceso en la gravedad de la emanacién sensitiva
de lo que Soy a lo que existo, porque se hace incontenible la
oleada de sentimientos relacionados que me ocurren, que se
siguen sin cesar y que parecen no tener fin, ni tener cabida en
lo que Soy: el arte es un acto de incontinencia.



§5.3| 276 LA CONVIVENCIA

De la misma manera en que, por ejemplo, un sentimiento
lascivo que me inunda se va haciendo de mi animo hasta que
s6lo puede darse la desesperacion o la realizacién, asi un animo
sublime me desespera en su aparecer pero —a diferencia de
la lascivia— no es un deseo por lo que se me presenta en el
mundo, sino por presentar Yo en el mundo algo que sdlo se
representa imaginativamente y, por lo tanto, la atencién que
inunda toda mi existencia no es hacia una apelacién sensitiva,
sino a una reflexiva.

Toda manifestacion de este tipo es artistica; si la técnica es
buena o mala, no es cuestioén de la artisticidad, sino de la téc-
nica misma. La maestria con la que se realice la manifestacién
plastica de lo que provoca el 4nimo sublime que se expresa
es ya producto de otras sapiencias, otras disposiciones y otros
entendimientos que no se relacionan por principio con la subli-
macion, sino que participan en la imaginacion de la posibilidad
del mundo y en la ejecucién del trabajo artistico. Por supuesto
que es posible que alguien con una buena técnica imite la obra o
el estilo, incluso superando la destreza, que quien en un primer
momento expreso su animo en la materialidad del mundo; no
es posible determinar ante una manifestacién plastica y por su
sola plasticidad si es producto de una expresioén artistica o si
lo es de la ejecucion de una técnica artistica, ni me parece que
haga falta determinarlo.

Lo que aqui se busca es describir lo que es el arte como un acto
ex-presivo del humano, como la accién de verter a la realidad
lo que mi animo sublime me hace concebir, y no la norma para
que quien vea una obra pueda determinar si es artistica o no: la
artisticidad es caracteristica del estado existencial que domina
a quien hace la obra, de tal manera que un dibujo mal trazado,
siempre que implique el estado de animo que antes se dijo es
hecho artisticamente, otra cosa es que esté hecho “con arte”
(en la acepcién de «Conjunto de preceptos y reglas necesarios
para hacer bien algo»). Pero la obra que esti ya en el mundo
apela a quien se enfrente con ella, y es posible que una persona
se encuentre con la manifestacién plastica que otro ha puesto
como expresion de lo de si, y entonces se produce en aquélla
una reaccion; para esto hace falta todavia tratar lo que suele

1. Véase la entrada respectiva en el diccionario de la Real Academia Espaiiola
de la Lengua, 22* edicién.



LA COMUNICACION 277 | 8§53

llamarse “recepcion de la obra”, pues aunque no es parte propia-
mente del proceso expresivo, es algo que involucra a la obra asi
creada y que, ademas, es lo que puede llevar la comunizacion
de lo que habia en la subjetividad del que trabajo la obra.

Una vez en el mundo, la obra es un una objecion sensitiva
para quien la enfrente, igual que todo lo ente. Pero no es —en
su sentido para quien lo recibe— como todos los demas entes; es
una obra en primer lugar, y en segundo una es la expresién de
un animo particular, de lo que el obrero artista concibié como
la expresion de lo que sentia, como aquello que plasticamente
presenta en el mundo el estado de su existencia, de tal manera
que lo que se ahi se manifiesta tiene relacién directa —por lo
menos ante quien la obré— con lo que sentia y con lo que
concebia. De esta manera, una vez mas —y como sucede con
toda expresion—, depende de que se compartan las instancias
entre quien se expresd y quien se enfrenta a la expresion
el que se re-produzca el estado animico del primero en el
segundo. Si alguien para quien la pederastia es obscena plasma
a un hombre maduro seduciendo a un adolescente, quien la
mire podra —dependiendo de si comparte o no conviccién
de obscenidad— compartir el sentimiento de indignacién, que
quizé fue el que se sublimé en el &nimo del obrero artista, pero
si no es asi, dificilmente sucedera. Sin embargo, este ejemplo
queda un poco inadecuado porque, en general, las manifesta-
ciones artisticas no se refieren a situaciones asi (que tratan
de manifestar una repulsién moral), sino a animos dominados
por algin sentimiento de otro tipo; por lo general, de belleza,
pero también de angustia, de terror, de esperanza y de muchos
otros que con cierta facilidad pueden inundar la existencia de
cualquiera apareciendo casi como unicos, de manera tal que
practicamente la abstraen de su atenciéon a lo que hay en el
mundo aparte de lo que siente.

Precisamente la plasticidad de la obra permite que la ape-
lacién de ella sea mas universal (esto es, menos dependiente
de la historia de quien la contemple) que la objecién dialégica,
pues lo que manifiesta constituye una vivencia por si misma.
La arquitectura, la escultura, la pintura, la musica (e incluso
la poesia y alguna literatura) hacen que quien las contempla
se enfrente casi directamente con la situacion que provoca en
quien expreso con ella el &nimo incontenible de manifestarla.



§5.3] 278 LA CONVIVENCIA

Lo que hace la obra es enfrentarme a la posibilidad del mundo
con que se asociaba el animo que la concibid, es producir en mi
la misma especulacién [la misma concepcion imaginativa] que
resulté de la sublimacién del o los sentimientos incontenibles
que impelieron al fin a su realizaciéon. Sin embargo, hay que
tener también la disposicion para ello; es decir, es necesario
que la situacion a la que me enfrento especulativamente por la
apelacion de la obra pueda provocar a mi entidad, lo cual no es
muy dificil en tratindose de la mayoria de los temas del arte,
que suelen referirse a las manifestaciones mas humanas [mas
universales del animo humano] que nos llenan por completo
y que no nos permiten atender cualquier otra cosa. Hay, sin
embargo, obras que manifiestan sentimientos poco comunes,
de manera que son también pocos los que pueden apreciarlas;
y puede ser que esto se deba a que los sentimientos que ma-
nifiestan son muy particulares de una cultura, a que implican
recursos muy simbolicos igualmente particulares o también —y
esto, creo, es mucho mas raro— que traten de sentimientos
igual de humanos, pero que muy pocos viven, pues muy pocos
tienen la disposicién de considerar el mundo de esa manera.

No se trata, empero, de que haya de darse con exactitud
el mismo sentimiento del que expresé en la obra su animo
para que quien la enfrente luego —incluso el propio autor—
pueda decirse que aprecia la obra. Esto dependera de muchas
cosas, y por supuesto que quien quiera des-cifrar lo que el
otro ha intentado debera comenzar por tratar de considerar
como propios los conceptos del otro (de la manera que sea que
intente conseguir esto), pero quien no los comparta ni intente
hacerlo no esta atentando contra la obra, ni contra si mismo.
Del mismo modo, si el enfrentamiento con una obra provoca
en quien la aprecia una sublimacién de sus sentimientos, esta
obra puede considerarse artistica por quien es asi apelado por
ella, independientemente de que esa haya sido o no la intencion
de quien la obré: no hay esencialidad posible en la plasticidad
misma que determine una obra como artistica, puesto que tal
cualidad reside en la sublimacioén sentimental que sélo ocurre
en la consciencia.

Desde luego que el enfrentamiento con una obra humana no
es lo inico que sublima los sentimientos, sino que lo es también
—y muy principalmente— el encuentro con lo de la naturaleza



LA COMUNICACION 279 | §5.4

y con las situaciones sociales, interhumanas e interpersonales;
e incluso tal sublimacion es considerada por quienes luego la
expresan como inspiradora (inspiradora precisamente del ani-
mo artistico). El arte no debe sacralizarse al grado de ofender
el hecho del gusto ajeno; si hay ofensa, ésta debe ser por lo
que el otro es —que, en parte, se refleja en sus gustos—, pero
no por el gusto mismo.

A quienes sélo o principalmente subliman su 4nimo por los
encuentros artisticos, habria que decirles que traten de emplear
su vida en concebir al mundo en sus posibilidades por si
mismos y que encuentren en su propia disposicion el encuentro
con lo que mueve sus pasiones, ya por lo que es el mundo ya
por lo que son ellos mismos; pero si esto no les es posible,
entonces habria que pedirles con amabilidad que por lo menos
no traten de que todos sean como ellos y que comprendan que
hay quien vive en su vida lo que ellos s6lo viven desde la vida
y la expresién de otro y que no supongan que el desinterés
por tales expresiones significa indolencia cuando los indolentes
ante la vida son ellos solamente.

El trabajo y la habitacion

La habitacioén [habituacidén] es la vivencia en lo que se sa-

be; es encontrarse en la seguridad de lo ya vivido. Habitar

en un lugar es moverse en ¢l sin que mis movimientos deban
recurrir al entendimiento a cabalidad, sin que haya que pro-
curarse del hacer porque la sapiencia de lo que me enfrenta ya
me pre-cura. Es, en fin, moverme en lo allende como en lo aquen-
de; esto es: poder determinar la resolucién del movimiento ex-
tensivo como si del intensivo se tratara; poder interactuar ami-
gablemente con lo que me enfrenta y poder mantenerme en la
seguridad aun ante aquello que no se manifieste patentemente
pues se sabe que —aunque desconocido— no representara peli-
gro.

La habitualidad se consigue por el ejercicio del trato con lo que
me rodea, que me permite, en su repeticiéon constante, ejercer
constantemente mis movimientos y las respuestas de ello ante
lo Mio; este ejercicio in-corpora en Mi al acto del encuentro y la
interaccion con lo que me es proximo. Es asi como la sapiencia
permite habitar el mundo, por medio de la incorporacion de



§5.4| 280 LA CONVIVENCIA

las rationes de lo que en él me enfrenta; este tema ha sido ya
tratado en el capitulo sobre “El conocimiento de lo que es” y en
particular en el apartado de “El problema de la verdad” (véase,
pp- 82ss.); en lo que sigue, la habitacion sera tratada no desde la
manera en la que me habitio al mundo que me rodea, sino de
la manera en la que la construyo desde mi.

El trabajo es la realizacién de lo que Soy a partir de lo
reflexivo. Es la incidencia en lo real para la consecucién de mi
motivo, pero no del que se me presente efectivamente ante la
percepcién y que objeta a mi entidad sensitivamente: no es
tender hacia el mundo para encontrarme con lo que de él me
llama, sino actualizar la posibilidad del mundo que especulo.

No se trata, entonces, de hallar en el mundo efectivo un
motivo que me impela a realizar su consecucién; se trata, en
cambio, de hallarlo en el mundo reflexado en mi existencia [en la
concepcidn imaginativa] y, entonces, la motivacién no sera una
impelacién a su encuentro, sino a su busca; es decir que, como
el hambre, es un deseo que se manifiesta sin la presencia de lo
deseado, sino ante su querencia. El tener ante lo que Soy —re-
flexivamente— el motivo de mi deseo, pero no encontrarse con
él en el mundo, y la exigencia entitativa —que es la querencia—
de realizarme [de concretar facticamente el encuentro con mi
motivo] llevan a la busqueda del motivo como apelacién efecti-
va para lo que Soy. Esta busqueda, teniendo como fundamento
una concepcién especulativa y no una necesidad vital, es la ca-
racteristica del humano: la busqueda de lo que su imaginacién
le presenta como motivo, el anhelo de alcanzar lo que se le
proyecta en la existencia, la pretensiéon de encontrarse con el
futuro que satisfaga su motivacién. La persecucion de lo bueno
mas alla de lo presente: eso es el trabajo: eso es lo humano.

El trabajo es la manera propiamente humana de realizarse.

El Yo-ente, que tienen en su existencia la capacidad de
especular [de imaginar | de reflexionar | de crear [concebir] al
mundo en su posibilidad], pro-cura su realizacion factica futura
a través de la habitacion del mundo. La sapiencia de lo que es
(tanto en la concepcién de su sentido cuanto en la pericia del
movimiento que realiza la pretension de lo ente) es la primitiva
manera de hacerlo, la sapiencia de sus rationes viene después,
y al final es el trabajo. El trabajo manifiesta la mas excelsa



LA COMUNICACION 281 | §5.4

realizacién de lo que Soy en lo real, que pasa por edificar la
habitacion de lo que Soy.

Si por medio de la sapiencia se habita el mundo poniendo sus
determinaciones en lo de Mi, por medio del trabajo se lo habita
poniendo lo de Mi en sus determinaciones. El movimiento de
mi entidad alcanza a lo real para realizar la posibilidad que Yo
proyecto de un mundo —para mi— bueno; es la incidencia de lo
que Soy en el mundo para convertirlo en algo que me pro-cure.
Con la sapiencia de las rationes de lo en el mundo se llega
a la seguridad en la actuacion porque ya se puede proyectar
lo que sigue de lo que hago sin que se tengan que expectar
las consecuencias para estar en la posibilidad de determinar la
actuacién en seguida; cuando se habita por el trabajo son las
rationes primero: se especulan los principios y los fines de lo
que el mundo debe ser —para que sea, a mi juicio, bueno— y a
continuacion se impone a lo real esta determinacion racional.
Es una edificacién —por medio del trabajo— del lugar en el
que se vive, el humano habita porque no necesita ya interrogar
a lo que es para descubrir sus razones, sino que éstas le son
impuestas a priori por el trabajador.

Gracias al trabajo se consigue crear la situaciéon en la que
se quiere estar. El movimiento de mi entidad incide en lo
ente ajeno para hacerlo a mi voluntad, para disponerlo a la
construccion de un mundo mejor para —siempre al fin— la
consecucién de mi bien-estar. Este acto lleva mi motivacion al
mundo, impone la situacién que yo concibo como deseosa en la
efectividad de lo mundano. Construir una habitacion —lo que
sélo se consigue con el trabajo propio— es encontrarme entre
lo ajeno del mundo como en lo Mio, es hacer de un lugar el
que me permite encontrarme con la estancia buena, el que me
permite moverme sin la angustia de la frustracién, casi sin el
encuentro con el fracaso.

Impedirle a un hombre la posibilidad de su realizaciéon por
medio de su trabajo es llevarlo a una situacién de traicioén a su
motivacion y, por lo tanto, a si mismo; es condenarlo a vivir
en el sinsentido de sus actos, es impelerlo a que fracase su
motivacion, a que sus tendencias de realizacion se frustren o se
ajusten a un patron que lo obliga a hacer en contra o a pesar de
sumotivacion (y en el que traiciona lo que él es), que no permite



§5.4| 282 LA CONVIVENCIA

que se interrogue y que se manifieste desde si lo que significa el
bienestar para su entidad. Inhibe, pues, la creatividad, es decir,
la capacidad de concepcién imaginativa del mundo bueno.

El trabajo no es cualquier acto que modifique lo real (eso es
la realizacion): el trabajo implica una expresion de lo que Soy
a la concepcion imaginativa en la cual se manifiesta lo que se
busca; implica, pues, un ejercicio del ingenio, una interrogacion
sobre el mundo, y también —lo mas importante— implica la
satisfaccion por la realizacion de cada motivo, un gusto por
consecucién de lo que se proyectaba y —como la consecuencia
que desde el principio se buscaba— el de moverse entre lo
habitable. El trabajo es lo que, al fin, se hace en la vida.

La opulencia conlleva una degradacién de lo humano, tal
vez tan grande como la de la miseria material, pues quien no
dispone de la necesidad de trabajar tampoco se pregunta a si
mismo por el realizarse y, en consecuencia, no se descubre en
lo que es, no le preocupa lo que de si sea porque tiene, al
menos, la permanencia asegurada sin mas y esto significa que
no se pro-cura, que no tiende a ver por lo de si y que puede
entonces ser de si cualquier cosa. Lo cual no quiere decir que
el trabajo sea todo bondad, ni que el ocio todo lo contrario; ya
mas arriba se hablé de la condicidén ociosa y de la posibilidad
de un ocio creativo y descubridor, de donde nacen la ciencia y
la filosofia. Pero para que el ocio pueda tornarse asi {creativo},
hace falta saber que solo la realizacién o el intento de ella
pueden incorporar; esto es, que solo mediante el movimiento
en el que se enfrenta a lo allende y a lo aquede la consciencia
es posible que se llegue a saber algo.

Pero el trabajo también es cansancio; es agotar la energia
del cuerpo que Soy y hacerlo menguar en su afirmacién, es
debilidad que reclama el cansancio y el reposo. El hecho de
finalizar la jornada y encontrarse con el cuerpo debilitado, pero
con la satisfaccion ante la realizacion de la mejora [del hacer
mas bueno] del mundo implica la confrontacién del placer que
provoca el encuentro con mi motivo (el que habia especulado y
que me impelié a trabajar) y del dolor del agotamiento. La con-
vivencia del dolor fisico con el placer existencial manifiesta que
no hay una dicotomia de ambos y eso incorpora la aceptacion
de uno en aras de un bien mayor. Un trabajo sin recompensa
es amargo, es un trabajo que lleva solo al sufrimiento y nunca



LA COMUNICACION 283 | §5.4

al gozo; el trabajo fracasado es el que no redunda por si en la
mejor del mundo mio, en la construccién de mi habitacion; es
el que no me realiza.

Hasta ahora se ha hablado del trabajo que construye el
motivo que busca satisfacer, el encuentro con mi motivo, del
trabajo que nace de Mi y que pone en el mundo lo que Soy; es
decir, que es exitoso. Hay, empero, otra clase de trabajo que
es —por mucho— el mas frecuente; se trata de aquél que fracasa
en la realizacién de mi motivacion, del impulso entitativo por el
que cumplo el postulado de bienestar.

El trabajo fracasado es aquel que nobusca en su realizaciéon
el motivo del ente que lo actda, sino que pretende obtener algo
a cambio de y no por el movimiento en el que se transforma
lo real-mundano. El trabajo que se hace por obligaciéon siempre
sera fracasado, en tanto que el que se hace por necesidad puede
ser exitoso; la diferencia consiste en que a lo primero se es
impelido por la situacion que asi condiciona la consecucién
de algo mas, mientras que el segundo es una impelacion que
viene desde lo que Soy y que —por lo tanto— satisface a la
motivacion con el encuentro de la obra realizada. Por otro lado,
el trabajo —que nace de la busqueda del encuentro con algo
{que es represenciado especulativamente}— es un deseo y, como
tal, puede frustrarse o fracasar. El trabajo frustrado es el que,
pretendiendo alcanzar su motivo, no lo consigue, el que no llega
a realizarse. El trabajo fracasado, en cambio, si se realiza [se
consigue que en la realidad se plasme, por el movimiento de mi
cuerpo, lo que proyecto] pero que, por su consecucién, obtiene
a cambio dolor; es el caso del trabajo asalariado, del esclavizado,
del dividido, del que no halla en el propio cuerpo trabajador
la esperanza de encontrarse con el fruto de ese trabajo, de ese
movimiento que es forzado a suceder, no para construir el bien
en el mundo para mi, sino para hacer bueno el mundo de
alguien mas a cambio, generalmente, de la conservacion de la
posibilidad de la vida.

Cuando sélo el cansancio es lo que me queda por el esfuerzo
y por el vencimiento de la resistencia de la fuerza y de la
inconveniencia de lo que en el mundo se resiste a la concrecién
de lo que proyecto, entonces la miseria del quehacer doloroso
lo envuelve siempre sin que haya una razén para estar sa-
tisfecho con lo que se hace. El trabajo que sélo es doloroso



§5.4 | 284 LA CONVIVENCIA

en su realizacién {el fracasado} lleva consigo el sufrimiento
ineludible. Pero no se trata sélo de un despojo del gozo que se
produce porque en el tiempo del trabajo que pudo ser exitoso se
hace uno fracasado, sufrido; es més: se despoja de la capacidad
de conseguir cualquier gozo por el trabajo. Si se satisface la
necesidad de la conservacion de la vida por medio del servicio
enajenante y la relegacion de la realizacion del Yo con el mundo
para hacerse a un dictado, no se le permite al trabajador siquie-
ra que se manifieste a la existencia la motivacién de la entidad,
e incluso se impide que se interrogue sobre lo que es él, y sobre
lo que es el mundo. Asi, el Yo-ente no concibe la posibilidad
del mundo mejor para él porque el motivo del cumplimiento
de su postulado entitativo estd ya dictado y establecido por el
insalvable peso de la tradicion social y de la practicidad y con-
veniencia a la que los muchos se acomodan y, mientras eso sea,
no hay la necesidad —o parece no haberla— de imaginar nada
del mundo que lo haga mas gozoso, como no sea aquello tinico
que le inunde la existencia de placer: la comida, el comercio
sexual, la posesion, la esperanza de lo transterrano, el alcohol,
la vanidad, y la relacion social en la que reina la hipocresia y
los modales falsos.

El sometimiento de la humanidad al trabajo fracasado le
impide, en fin, la posibilidad de construir su propia habitacion;
la esperanza de hacer del mundo algo bueno, algo vitalmente
mejor. El humano, asi (enajenado en su actuacion), no encuentra
su realizacion como ente reflexivo. Las estructuras sociales son
la efectividad mundana con la que se enfrenta el Yo y a partir
de la cual tiene que descubrir las razones del mundo que lo
enfrenta, con el que tiene que interactuar para poder sobrevivir
y, asi, incorpora la sapiencia de que es en el mercado en el
que se adquiere el alimento y en el trabajo servil (fracasado en
si mismo) en el que se gana la posibilidad de tal adquisicion,
a pesar de que entienda que son los campesinos, la tierra, la
lluvia los que en realidad los producen. Se le entrega, pues, la
supervivencia a cambio de la abdicacién de la esperanza y de
la posibilidad de hacer del mundo su mundo, se les reduce a
habituarse a lo que se ha establecido en funcién de intereses
difusos —incuso para quienes parecen los mas beneficiados—
sin el derecho a construir su propia habitacion.



CAPITULO
VI

El altruismo

~ NO§Or o

La consideracion del otro

Considerar es re-presentar imaginativamente ante lo que ; §
Soy la situacién —objetiva o subjetiva— de un ente o de una
existencia. En efecto, la capacidad imaginativa no se agota en la
consideracion de lo que me objeta en la sensitividad extensiva,
sino que se trata de una emulaciéon del mundo, y el mundo no se
agota en lo extensivo. La dimensién especulativa —concebida
por el ingenio— no consiste simplemente una re-representacién
de lo que me aparece, sino ademas en la relatividad [en el en-
tramado de relaciones] en que se da su aparicién. Cuando, por
ejemplo, se especula algo para razonarlo, se concibe imaginati-
vamente eso de que se buscan sus rationes, pero la busqueda
misma se da porque ademas se tiene en la concepcién las rela-
ciones de eso con el resto del mundo y con la situacion en la que
se acomoda. La emulacion, pues, no es s6lo un intento de repro-
duccién de las cosas del mundo, sino también de su comporta-
miento.

285



§6.1| 286 LA CONVIVENCIA

Pero no sdlo se puede considerar lo que respecta a las cosas
del mundo como objecién (ya extensiva, ya intensiva), también
puede haber una consideracion de lo subjetivo: re-presentar
imaginativamente la situacion de lo aquende de una existencia.
Lo aquende y lo allende de lo que Soy se diferencian, como se
ha dicho ya, en que lo aquende es lo que se mueve conmigo,
mientras que lo allende es en lo que me muevo; pero no hay
una diferencia cualitativa entre lo que me objeta desde mi y
desde los sentidos de lo mio, sino que la diferencia es en el modo
de la interaccién con eso sensitivo. Asi, tanto es posible que
se representen imaginativamente las objeciones de lo allende
[percepciones], cuanto lo es que lo hagan las objeciones de lo
aquende [sentimientos]; y tanto es posible replicar las relacio-
nes de lo objetivo-perceptivo cuanto lo es replicar las de lo
que me sujeta. Sin embargo, la mayor sutilidad de la dimensioén
ontologica especulativa no permite que se conciban alli las
sensaciones con la gravedad que tienen en su aparicién actual,
sino con la misma sutilidad del reflexo. No se trata pues, de
concebir imaginativamente sé6lo las representaciones sensitivas
que llegan por el contacto —ya de lo ajeno [extensivo] ya de lo
propio [intensivo]—, sino de re-representarlas como especula-
cién de su aparicién, basadas en las instancias de lo Mio y en la
capacidad del ingenio y de la imaginacion.

La consideracion de lo subjetivo, entonces, re-pone ante lo
que Soy las condiciones y las manifestaciones respectivas de lo
que pasa con lo que Soy en su sujecién a lo que existo; es decir,
en su manifestaciéon motivacional que determina el 4&nimo de la
existencia y la concepcién de lo sensitivo.

La diferencia entre la consideracién del otro y la considera-
ci6én de lo otro no es la de la consideracién de lo objetivo y la de
lo subjetivo: puede haber consideracién subjetiva de lo otro y
también consideracion objetiva del otro. Se puede enfrentar con
alguien de manera que se le observe, se midan sus sentimientos,
sus reacciones y, en general, su dimension entitativa, pero que
no se le considere en su alteridad, sino en su otredad; es decir,
que no se atienda a lo que le pasa en su existencia sino a lo
que pasa con €l en la mia. Puede también enfrentarse a alguien
considerando sélo lo que pasa objetivamente con su cuerpo
como mera objecion para mi y, sin embargo, considerarlo como
un otro y atender a lo de si, si bien sin que me importe desde



EL ALTRUISMO 287 | §6.1

si. La consideracion del otro es atenderlo no en su subjetividad,
sino como subjetividad; esto es, no se trata de que se entienda a
su subjetividad en sus relaciones, sino que se atienda lo que le
pasa como si a Mi me pasara.

Considerar al otro es imaginarmelo en su situaciéon como si
fuera la mia, considerar lo que para mi significaria estar en su
estancia, responder por la situacion del otro como respondo por
la propia. Puede que se considere la situacién objetiva del otro
y que eso implique en mi una respuesta de lo que Soy; esto es,
que se manifieste mi motivacion ante aquella situaciéon objetiva
porque se le presenta especulativamente en su efectividad,
como si se le manifestara {a la motivacion} con ella la realidad
de una situacién Mia y las consecuencias para lo que Soy de
estar en una situacion tal. Puede también que se considere la
subjetividad del otro; es decir, que en la consideracion se intente
abandonar las instancias y la historia Mias para asimilar las
del otro, para tratar de emular la subjetividad del otro en su
comportamiento, pero sélo puede ser en la medida en que mi
conocimiento de lo que es él me lo permita; esto implica que se
conozca (0 se crea conocer), por lo menos en algo la manera en
la que se desarrolla la sujetividad del otro para si

La especulacién permite representar ante lo que Soy lo
ausente; permite que a mi existencia (y, por lo tanto, a mi
entidad) se le ponga ante lo que estd mas alla del alcance
actual de mi sensitividad, pero tampoco puede llegar mas alla
de la sensitividad de la existencia. Lo que si, es que me permite
figurar el mundo mas alla de su actualidad, y mas alla incluso de
su verdad sabida. El enfrentamiento con lo que no se presenta
efectivamente permite construir un mundo que se despegue del
lazo sensitivo del presente y que me ponga en situaciones que
no son la mia para inspeccionar, para descubrir qué es lo que le
pasa a lo que estoy especulando, como es in situ su existencia,
la manera en la que se encuentra con lo que le enfrenta. La
consideracién es eso: imaginarme alguna cosa en su situacion, y
tratar no solo de entenderla, sino de comprenderla a cabalidad
desde lo que le pasa. Asi, si bien no me es posible alcanzar
al otro en su existencia como suya, si alcanzarla como mia;
no actual sino especulativamente. El poner ante lo que Soy la
especulacion de la existencia del otro en la consideracion de
su situacién, para comprender lo que le pasa, lo que vive y lo



§6.1| 288 LA CONVIVENCIA

que lo sujeta es tener en milo que es del otro; pero esto no es
directamente (no me comunica el otro su existencia) pero si se
puede re-conocer la situacién existencial por el encuentro con
su manifestaciéon perceptivamente objetiva o se puede imaginar
lo que le esta pasando a partir de algtin suceso; es decir, se puede
emular la situacién del otro por el encuentro con alguna de las
determinaciones mas fuertes que pueda tener o de sus motivos
mas impelentes. Considerar al otro en su estancia en el mundo
(y vivirla asi en su bondad o maldad) implica que se presente
ante mi la situacidén del otro como propia; esto es, empatar mi
existencia con la existencia del otro.

La empatia es la facultad de una persona para reconocer en si
mismo lo que vive alguien mas. La consideracién especulativa
no es la Gnica manera de realizacién de la empatia; hay una que
viene de la directa intuicién, del mero enfrentamiento con la
objecién del otro como sufriente o como gozante de su ser, que
se manifiestan con la misma espontaneidad de un juicio.

La empatia intuitiva consiste en que alguien pueda, por el
solo enfrentamiento con la manifestacion de lo que al otro le
pasa, compartir su dolor o su placer; es la capacidad de dolerse
cuando se ve a alguien en una situacién dolorosa, es empatar el
dolor del otro con el dolor mio ante la sola apelacién de su gesto
suplicante, de sus gritos de ayuda, de su lamento y, en general,
de su situacion sufriente. Esta manera de la empatia es la mas
fuerte, la mas inmediata, que nos reclama la atencién de lo
que hacemos y nos mueve a alcanzar el alivio del otro como el
alivio propio. Esto sucede de una manera intuitiva, sin mediar
entendimiento ni consideracion, sino que es una respuesta de lo
que Soy por una instancia instintiva, innata, que se funda en la
solidaridad y la proteccién instintivas para una mejor conserva-
cién de la especie. Esta empatia, pues, es brutal y su fuerza nos
lleva a buscar el bien del otro, a com-padecer lo que él padece; y
esto sucede al mismo tiempo en el que su manifestacién viene,
inmediatamente y, por lo tanto, sin que haya interés alguno
mas alla de la consecucién del alivio; la compasién no supone
un animo de solidaridad, sino sélo el sentimiento de dolor que
produce el dolor del otro; no es una respuesta propiamente a lo
que Yo considero, sino que es una determinacion judicial de lo
que me objeta. Como bien lo indica Schopenhauer,



EL ALTRUISMO 289 | §6.1

;Como es en absoluto posible que el placer y el dolor de otro
muevan mi voluntad inmediatamente, es decir, exactamente igual
que en otro caso solo lo hacen los mios; esto es, que se conviertan
directamente en mi motivo e incluso a veces lleguen al grado de
que yo postergue mas o menos mi propio placer y dolor, esas
fuentes Unicas de mis motivos en los demas casos? Esté claro que
solo convirtiéndose el otro en el fin ultimo de mi voluntad igual
que lo soy yo mismo en otro caso [...]. Mas esto supone que de
alguna manera esté identificado con él, es decir, que aquella total
diferencia entre mi y todos los demas, en la que precisamente se
basa el egoismo, sea suprimida al menos en cierto grado [...]: es
el fendmeno cotidiano de la compasion, es decir de la participacion
totalmente inmediata e independiente de toda otra consideracion,
ante todo, en el sufrimiento de otro [...]*

Pero de lo que se trata aqui es de la inclinacion al bienestar
del otro por su consideracion; al hecho de que mi motivacion me
impela a la consecucién del bienestar ajeno porque su apelacién
a lo que Soy no me permite permanecer en la indiferencia, es
decir, que la actitud de alivio del sufrimiento ajeno se dé como
respuesta a la situacién considerada, sin que sea la concepcién
sensitiva de lo que me objeta la que me impela a una buisqueda
de lo que al otro le conviene para su bien indeterminado. La
empatia de la que se pretende hablar es, por tanto, una que
surge del encuentro —siempre especulativo— con lo que del
otro existe desde su entidad, se trata de que no sea una reaccion
instintiva ante una imagen o un sonido, ante un objeto, sino que
la respuesta venga del encuentro con la estancia existencial que
se pretende aliviar, que el compartir su estado emocional no sea
simplemente una respuesta dolorosa o angustiante ante lo que
le pasa al otro, sino que se comprenda lo que lo sujeta y que se
le estime por su situacién, por la consecucién del bienestar del
otro y no soélo del alivio inmediato.

La empatia instintiva ha menester la objecién sensitiva de
la manifestacién fisica del sufrimiento ajeno, de la impresién
sensacional que patentice la existencia del dolor que sumerge
a al otro que me mira; pero asi se sigue atado al encuentro
material, a la exigencia que significa la manifestacion de su

1. Sobre el fundamento de la moral. En Los dos problemas fundamentales de
la ética. p. 208 (la paginacion viene de la edicion de Arthur Hiibscher y se
halla al margen de la edicion citada (véase la Bibliografia)).



§6.1] 290 LA CONVIVENCIA

dolor en su cuerpo. Empero, de lo que se trata aqui es de la
atencion al sufrimiento y al gozo del otro en la determinacion de
mi acto en general; es decir, no se quiere examinar la inclinacién
esponténea al alivio del sufrimiento ajeno, sino la de convertirlo
en un motivo de mi acto en general, a que su situacioén (actual
o potencial) sea considerada al momento de mi realizacion, que
se tome en cuenta lo que del otro sea a partir de lo que se
hace; es decir, que para el Yo el otro y su situacion signifiquen
un motivo permanente; es decir que se tenga presente atin en la
ausencia de su objecién sensitiva.

La empatia considerativa consiste en poder empatar [igua-
lar] la situacidén existencial del otro con la mia a partir de la
consideracién de su situacién como la propia; es la capacidad
que tiene alguien para alcanzar especulativamente la existencia
del otro en su situacion pero, ademas, para generar desde
si la respuesta que ponga en la {existencia} mia lo que hay
en la suya.

Se trata, en primer lugar, de tener la capacidad de considerar
a lo otro en general; esto es, de imaginar-me la existencia suya
en su situacion, es decir, enfrentandose a lo que se enfrenta
(en tratandose de la consideracidén objetiva) y (si es subjetiva)
también teniendo el dnimo que tiene y respondiendo desde
las instancias que le responden. Pero hasta ahi se le considera
como lo otro; hace falta, en segundo lugar, considerarlo como
un otro: hay que considerar ademas la subjetividad desde si
y esto se logra solo suponiendo en Mi lo de él, es decir,
encontrandome como siendo si y viviendo lo de si a partir de
la situacion dada.

No es lo mismo la empatia que la simpatia. La primera —como
se ha visto— es la capacidad de empatar mi existencia con la del
otro, ya por la intuicidn, ya por la consideracion; la simpatia, en
cambio consiste en que dos personas tengan el mismo pathos,
los mismo sentimientos, sin necesidad de se esté enterado de
lo que esto es asi. La simpatia es una comunidad de facto entre
las existencias de dos o mas personas —y mas la hay entre mas
frecuente sea que se llegue a esta comunidad— pero sin que
se requiera de ninguna de ellas la intencion de que asi sea. La
empatia, en cambio, es la manera en la que, a partir del encuen-
tro —sensitivo o especulativo— con quien padece determinada
situacion, se le com-padece; es una disposicién activa de una



EL ALTRUISMO 291 | §6.1

persona para empatarse con la otra y no implica que de hecho
este empate se consiga, sino que basta con que la consideracion
provoque una respuesta vivencial del que es apelado por la
presencia o re-presencia del otro; es decir, que puede que mi
consideracién de la situacién de alguien que mendiga por las
calles me lleve a un sufrimiento de lo Mio y ser en verdad que
la persona no sufre de hecho en ese momento, pero eso no obsta
para que el sufrimiento del primero sea empatico. La simpatia,
en cambio, si reclama esa comunidad, aunque ninguno de los
simpaticos conozca de ella.

La consideraciéon del otro implica, antes de ello, que sea
posible considerarme a Mi en la posibilidad de mi existencia; es
decir, que lo primero es que hay una preocupacion por lo de Mi
en el futuro, por considerar la situacién efectiva posible del Yo,
por llegar enfrentar a mi entidad con la posibilidad de su ser por
venir o hipotético, para que responda desde silo que significa la
situacion de Mi que se considera. Es decir, que la introspeccion
[la interrogacién a lo que Soy sobre lo que soy] es el primer
ejercicio posible que permite atender a una vivencia no actual
ni efectiva de lo que Soy con responsabilidad. Quien no se ocupa
de lo que sera de si desde si dificilmente podra considerar al
otro en su alteridad; el que se ocupa de su motivacion, pero no
desde la mera satisfaccién de las necesidades vitales ineludibles,
sino desde su aparecer mismo como sujecion de lo que existe a
una entidad que, fundandola, la trasciende y la determina en su
dacién general a lo ente; el que sabe que lo que efectivamente
tiene se le da como respuesta a la situacién, como la manera
de realizarme Yo en el mundo para mejorarlo para mi, el que,
en fin, se pro-cura, tiene ya la base sobre la cual forjar la
consideracion del otro.

La empatia considerativa permite que se re-produzca en Mi
la existencia del otro y esa producciéon es la que me lleva a
la busqueda del bien del otro como el bien Mio. Por medio
de la consideracién del otro, lo que él vive pasa a ser, aunque
especulativamente y de manera mas sutil, lo que Yo vivo. Es
conocer de lo que el otro es desde lo que es, pero no para
lo que Soy, sino desde lo que Soy. Esto significa que, de una
manera analoga a como me encuentro con la consideracion
especulativa de lo que Soy en una situacioén especulada, asi mis-
mo considero la situacién —efectiva o posible— del otro como



§6.1] 292 LA CONVIVENCIA

apelante directamente a mi entidad, para que ésta responda por
lo que le pase en ella.

La empatia considerativa implica una responsabilidad [res-
ponsividad] desde Mi por la situacion del otro.

El encuentro con en Mi de la existencia del otro me provoca
el sufrimiento de su sufrir y el gozo de su gozar. Al mismo tiem-
po que se empata —aunque especulativamente— la condicién
existencial, se empata también la determinacion motivacional,
es decir, que el postulado entitativo que me hace huir del
sufrimiento y buscar el gozo propios se manifiesta ahora por el
término del sufrimiento o la consecucion de un gozo que son
mios s6lo empaticamente. El alivio de estas exigencias se puede
de dos maneras: la una consiste en desconsiderar al otro y a su
existencia; la otra, en buscar la modificacién de la situacion del
otro para que cese su sufrimiento y, asi, el propio.

La des-consideracién, empero, no acaece simplemente porque
asi se desee: no se puede renunciar a la responsabilidad ante lo
bueno y ante lo malo, si soy capaz de ver malo el sufrimiento
ajeno y bueno su gozo estoy obligado a cambiar mi paradigma
de bondad y maldad para dejar de encontrar en el de otros el
sufrimiento propio. Pero, si lo que se busca es desconsiderar
ahora lo que pasa con otro, esto tiene que venir de atender a
una cosa distinta; una vez que ya se ha hecho al Yo responsable
por la situacion del otro, entonces la motivaciéon impelera a
conseguir la realizacién de su postulado, a la busqueda del
bienestar propio, que se ha identificado —por la consideracién
empatica— con el bienestar del otro. Pero la renuncia deliberada
al acatamiento de este impulso motivacional no puede darse de
manera inmediata, pues la apelacion considerativa permanece
presente y, por lo tanto, la responsabilidad por ello sigue
impeliendo al 4&nimo a conseguir el alivio de esa situacién, por
lo que se tiene que desatender esa consideracion para ocupar
la atencién en cualquier otro motivo (proceso mismo ante el
cual la responsividad serd molesta, pues se trata de impedir su
cumplimiento). A mas de eso, intentar la desatencién de lo otro
ya empatado implica que, en el momento en el que se encuentre
con la consideracion de su propia entidad como recuente al
mejoramiento del mundo, se presente el juicio molesto sobre si
mismo; esto es, que al darse cuenta de lo que implica para si
mismo tal renuncia se reconocerd malo para el mundo; esto



EL ALTRUISMO 293 | §6.1

conlleva —si es ese el concepto de maldad que se sabe— la
vergiienza de Mi mismo por lo que soy; o, si no, conlleva cuando
menos la vergiienza ante los demas [ante el juicio que de mi
tengan] y, entonces, la hipocresia para seguir pareciéndoles
buenoy continuar en su estima. Desde luego y como con todo, es
posible —por la reiteracion constante— incorporar la renuncia
de la responsabilidad ante la apelacion del otro u omitirla por
una muy fuerte condicién existencial egoista, o también opo-
nerle consideraciones relativas a la justificacion de tal renuncia,
por ejemplo, las de la imposibilidad de actuar Yo su alivio o el
de todos los que estan en esa condicion. De cualquier modo, se
tratard de una renuncia al imperativo empéatico del alivio o la
evasion del sufrimiento ajeno; y esto es la primera manera de
aliviar el sufrimiento que nace de la consideracién empatica.

En el segundo caso (el de obedecer la tendencia al alivio
del sufrimiento ajeno), significa una realizacion altruista. El al-
truismo es la tendencia a conseguir el beneficio del otro como
el propio, surgida de la impelacién motivacional de un animo
empatado (asi intuitiva como consideradamente). Por medio de
la consideracién empatica se identifica —si no en la actualidad,
si en la existencia del empéatico— el estado sentimental [el
animo] del otro con el propio, lo que impele a la consecucién de
su bienestar como parte del postulado entitativo; es decir, hay
un reconocimiento de lo ajeno en lo Mio, una motivacion hacia
el beneficio del otro por la identificacién de su mal con mi mal y
de su bien con el mio. En efecto, el encontrar en el dolor ajeno
al propio implica, a menos que se renuncie a la responsabilidad
por él [a la consideracién empética de él], que se identifique
su alivio con el mio y que, por tanto, se tienda a su beneficio
como un motivo, con cuya consecucion Me realizo, es decir, sin
miras a lo que de eso resulte, sino como una meta tan final
como la estancia buena que irremisiblemente se busca siempre.
Nuevamente —como con el trabajo— el altruismo sélo es tal
cuando se hace por necesidad, y no cuando por obligacion.

Pero la realizacion directa del bienestar del otro no es la
Unica manera en la que la condicién altruista culmina en el
acto, hay otra forma, mucho menos franca pero mucho mas
constante (y, quizas, mas importante y grave), que es la actitud
considerada. Actuar de una manera considerada quiere decir
que en la determinacion consciente del acto [en aquélla que



§6.1| 294 LA CONVIVENCIA

implica al conocimiento para llevarse a cabo] se encuentra a la
consideracién empatica como un condicién y, asi, a la estancia
del otro como motivo que impele o inhibe la realizacién del im-
pulso perenne por encontrase mejor; es decir, que al momento
en el que se tienda a la realizaciéon de un movimiento extensivo
[hacia la resolucién de un deseo por el encuentro con el motivo]
se tomara en cuenta, de entre todo lo que se siga del acto
mio, la situacion actual o posible del otro que sea afectado por
lo que hago. Asi, la determinacion de mi realizacién considera
al otro en su ejercicio y evita el mal que se proyecta que le
pase como consecuencia. El enfrentamiento con la concepcién
imaginativa de lo que llegara a ser para el otro es equivalente
a la proyeccidén de la propia situacién a partir de lo que esta
a punto de realizarse.

De esta manera, la actitud considerada hacia el otro provoca
que en el acto se eviten las consecuencias malas para alguien
mas. Representa imaginativamente lo que serd de mi, pero
también lo que serd del otro y lo manifiesta en la existencia,
que perennemente apela a mi entidad, que a su vez es peren-
nemente responsable [responsiva) por lo que hace a si 'y, como
en la consideracién empatica esta suposiciéon {la de que lo de
otro es lo de si} se da, se le hace asi también responsable por la
situacion que le signifique al otro de lo que yo hago. A una per-
sona considerada, el sufrimiento posible del otro se le presenta
siempre como un motivo determinante del acaecimiento de su
actuacion. Todo acto [toda incidencia del Yo-ente en lo real]
esta determinado por la existencia de un impulso motivacional,
que siempre se da en funcién del cumplimiento del postulado
entitativo; lo que varia siempre es el modo en el que se pretende
realizarlo: éste depende de la historia de lo que Soy, de sus
disposiciones y de como determine esto la concepcién de su
situacion; es decir, que —basicamente— depende de lo que tiene
enfrente (ya sensitiva, ya especulativamente), de la condicion
que le marquen sus necesidades vitales y del entendimiento y
la sapiencia de los que disponga. Una sapiencia de que el otro
es una existencia tanto cuanto lo es la mia, de que tiene un
motivacion [algo que persigue | un anhelo] y del sufrimiento
que le implica su fracaso; una real incorporacion de esta
sapiencia —decia— implica que se deba considerar su situacion
[que se deba concebir {especulativamente} la proyeccion de lo



EL ALTRUISMO 295 | §6.1

que del otro sea] y que esto lleve a que tal situaciéon sea algo
que se juzgue molesto o agradable, que se proyecte placentero o
doloroso y a que el Yo, entonces, desee o repugne la realizacion
del movimiento que ahora tiene mas motivos que lo enfrentan
y que compiten entre si para ser el que mas gravemente le
llame a realizarlo.

El conocer que este acto que estoy a punto de realizar,
que este movimiento que ahora ejerzo, que el impulso que me
mando implica la aniquilacién de la esperanza o de la felicidad
de alguien es motivo que lo detiene, es dolor que desgarra
y atrofia al cuerpo que lo pretende (si es considerado). Su
dolor es el mio.

Asi, la consideracion del otro se presenta como una manera
en la que evito la maldad del mundo y en la que se procura su
bondad. Que el mundo sea, en general, motivo de lo agradable
y no de lo repulsivo (que sea bueno y no malo), es —como ya
se vio— la manera de realizacién que compete propiamente a
los entes especulativos —esto es, humanos—. Empero, y como
una anotacion que no debe quedar sin hacerse, cuando se habla
de la consideracion de el otro, se hace referencia a lo que se
dijo en el apartado respectivo (“El otro y su alteridad”, pag.
231); es decir, que se refiere a todo ente en el que se re-conozca
la motivacion y la sensitividad y asi fue usada, por ejemplo, la
palabra “persona”, no s6lo con referencia a los humanos, sino
también a los animales [entes animados] todos. Estos, en tanto
sensitivos, tienen asi una existencia y una motivacién, aunque
no sean capaces de concepcién imaginativa; tienen también
sufrimiento y gozo, éxito y fracaso, se duelen y se placen de
lo que les pasa, de tal manera que —quien asi lo sepa— puede
también considerarlos y reconocer su existencia en lo de si.

La consideracién del otro, que se basa en la capacidad con-
siderativa en general, es la base de la actitud responsable ante
el otro y de que en el momento de determinar su actuacion,
esté presente lo por-venir para el otro como consecuencia
efectiva de lo que le pasa. Empero, la empatia intuitiva tiene
una fuerza y un llamado mucho mayor, una objecién que ocupa
enseguida toda mi atencién y que me lleva a la busqueda del
alivio. La constancia, regularidad y reflexividad de la empatia
considerativa, sin embargo, son las que condicionan un altruis-
mo mas propiamente dicho, pues no se trata de una actitud



§6.2| 296 LA CONVIVENCIA

aislada de conmiseracién espontanea, sino que pretende un
verdadero seguimiento de la estima del ajeno, es, entonces, una
pro-curacién también del otro, no ya sélo de mi. La diferencia
entre la empatia instintiva y la considerativa es la misma que
entre el arrojo ciego y el trabajo, pues no se trata sélo de
una instintiva manifestacion de la supervivencia (un altruismo
vital); sino de que ese instinto —mucho menos manifiesto y
constante que el egoismo— trascienda el ciego impulso y se
instituya como una referencia de la determinacién de cada acto
(un altruismo existencial).

El deseo sexual / el erotismo

,, El deseo sexual es la manifestacién de una necesidad vital,
como lo es el hambre; pero mientras que ésta ultima mani-
fiesta por excelencia el impulso a la permanencia, la sexualidad
manifiesta por excelencia el impulso a la extension de lo que
Soy. La necesidad sexual es la de trascender mi entidad en pos de
una ajena; es el deseo, no de lo otro para su consumo, sino del
otro para su disfrute.

Muy cierto es que la finalidad del instinto sexual es la re-
produccién de mi entidad, la resurreccién [el resurgimiento] de
mi mismo; es prolongar, en otro ente (nuevo y joven), lo que
Soy, es un grito —entitativo— por vencer la muerte, aunque
no la mia como individuo, sino la de la humanidad. Empero,
la manifestaciéon del instinto sexual es la tendencia hacia el
otro como el motivo mas imperioso de cuantos haya. Es decir,
que aunque sea ésa {la re-produccion} su finalidad entitativa, la
tendencia existencial no es hacia el nuevo ente como tal, sino
que a lo que se tiende es a la consumacién del acto sexual, al
encuentro con el otro, no como medio para la reproduccion,
sino como fin en la consumacién misma del coito. Esta unién
sexual (que para el deseo consciente es su finalidad) sblo por
inferencia la conocemos como un medio del instinto de con-
servacion; pero para la motivaciéon entitativa que se pone en
la existencia, encuentra su motivo solo en el encuentro con el
otro. El deseo sexual es el vitalmente mas sublimado, el que con
mas fuerza me tiende a lo ajeno y el que pretende un encuentro
mas lejano y mas imposible que cualquiera.



EL ALTRUISMO 297 | §6.2

El hambre es la méas cruda tendencia a lo ajeno, mientras que
el deseo sexual es la mas fuerte tendencia al ajeno. La primera
se tiende hacia su posesion y para su consumo; la segunda,
hacia su encuentro y para su disfrute. Ambos manifiestan la
insuficiencia de lo que Soy, mi finitud ante la realidad en la
que Me muevo y de la que depende mi supervivencia; pero el
hambre manifiesta la negacion al agotamiento continuo de mi
entidad [la negacion al desgaste], mientras que el deseo sexual,
la negacion a la muerte definitiva [la negacién al aniquilamien-
to]. El consumo es la afirmacion de la realidad de mi soledad,
que reclama de los otros entes el sustento propio; el acto sexual
es la busqueda de su —imposible— superaciéon meta-fisica, que
quiere alcanzar a los entes otros por si mismos.

El deseo sexual y el hambre son las manifestaciones mas gra-
ves a la existencia del postulado entitativo; estan permanente-
mente determinando la actitud de lo que somos y determinando
lo que me contacta a partir de la busqueda de su satisfaccion.
Son, pues, los pilares que sostienen la determinacion al acto de
lo que Soy, la manera en la que pretendo moverme entre lo
otro y lo que de Mi busca su satisfacciéon en el mundo allende.
Si bien el hambre puede ser, en general, mas apremiante, es le
deseo sexual el que mas facilmente nos arrebata la consciencia
[el que mas rapidamente se sublima en la existencia] y que
impele a su concrecién en el momento en el que se encuentra
con la ocasién de realizarlo; es mas imperioso, mientras que el
hambre es mas constantemente manifiesto, pero progresivo; al
final, cuando se contraponen, es la sexualidad la que domina,
incluso hasta la muerte.

El impulso sexual me lanza en pos del otro, de su alcance:
el otro me encanta y la manifestaciéon de su existencia ante lo
Mio me tiende hacia si. Pero la tendencia no es hacia el mero
enfrentamiento, ni ain a su encuentro, sino que va mas alla;
el deseo sexual es la manera instintiva en la que se pone de
manifiesto su alteridad y se la pretende. Se pretende alcanzar
al otro en lo de si y llenarse de lo que el otro es. No se trata,
como los mas, de un deseo que se satisface ante un encuentro,
sino que la realizacion del acto sexual apunta hacia méas alla
de lo que es tangible; no hay, propiamente, una carencia en
el cuerpo que deba ser saciada (no hay algo que fisicamente
me haga falta y que obtenga gracias a ello), ni tampoco se



§6.2| 298 LA CONVIVENCIA

refiere a la seguridad de lo por-venir Mio, ni a ningun enfrenta-
miento presencial o represencial. La satisfacciéon —eternamente
insatisfecha— del deseo sexual se da en el orgasmo, que es la
culminacién del sentimiento de plenitud sexual. El orgasmo no
es s6lo un sentimiento mas que con-curre con y como muchos
otros a mi existencia, sino que la asalta y la ocupa toda y la
desvanece —por lo tanto— de su distincién y de su responsa-
bilidad; es decir que no se trata de un sentimiento que —como
todos los deméas— se ponga en la existencia y que en su presen-
tacion apele a mi entidad y que ésta responda ante ella: no; se
trata de uno que en su acaecimiento arrastra a la consciencia
consigo y desprecia cualquier apelacion o responsividad. Con
el orgasmo, la apelacién de la consciencia a un Yo —apelacion
que manifiesta siempre la relatividad de mi entidad respecto
de las otras, y que patentiza la existencia de la motivacion
desde Mi y hacia lo otro— desaparece, quedando s6lo el mismo
estar y el sentir del otro conmigo. Ocurre, asi, por el desva-
necimiento de la responsabilidad sin el desvanecimiento de la
existencia, el desvanecimiento de la relacion Yo-otro, cuya sola
manifestacién implica ya la separacién, pues de otra manera
la relatividad [el marco relacional original (de lo otro respecto
de Mi)] no tiene sentido ni posibilidad. Asi, lo que el orgasmo
significa, como culminacién del acto sexual, es la posibilidad
de superar —aunque por un instante— la individualidad de la
existencia y de sentir s6lo lo que del otro viene.

La culminacién —siempre frustrada e imperiosa— del acto
sexual es fundir la entidad mia con la suya en la misma.

La busqueda del orgasmo no es un imperativo de supervi-
vencia (uno no muere por su falta), pero si es un imperativo
vital (uno no puede renunciar a él). La plenitud de ser que
se alcanza en el acto sexual como el desvanecimiento de lo
existente significa al postulado entitativo de extension de lo que
Soy, que se da como una comunién con el otro. Esta comunion
sexual con el otro no se agota en el mero entrelazamiento de
los cuerpos, sino que es un comun des-ensimismamiento en el
que sélo queda el contacto con el otro como pura sensacién sin
sensor, por lo tanto, sin un sentido para alguien, sin apelacion
y sin responsabilidad. Es el abandono de lo que existe para
simplemente existir en y con el otro con el que Soy.



EL ALTRUISMO 299 | §6.2

La comunién sexual —sobra decirlo— no se da de hecho [no
se alcanza en la realidad], sino que es un desvanecimiento de
la perenne referencia de todo cuanto me existe a la mismidad
existencial por causa y contacto del otro, y que me hace con
él una sola sensacion. El deseo sexual es, asi, una busqueda de
esa comunion, del encuentro con otro para unirme [hacerme
uno] con él.

La capacidad reflexiva del humano implica que los deseos
vitales trasciendan su motivacién instintiva y se manifiesten
a la existencia como y hacia las eyecciones especulativas de
la posibilidad de lo en el mundo incluyendo, desde luego, las
consideraciones de las otras existencias. Es decir, que se mani-
fiesten motivacionalmente significando [dotando de significado
a] los objetos de la existencia y que, al mismo tiempo, respondan
no sélo a lo que se les presenta en la sensitividad, sino también
en la especulacién y determinen asino sélo este acto ahora, sino
que se presenten como finalidad en el juicio de cada eyeccién
especulativa, translocando y transpresenciando el alcance de lo
que apela a mi entidad y, del mismo modo, del tiempo hacia el
que se tiende la busqueda o huida de que se trate la motivacion
[la tendencia al movimiento] de mi cuerpo.

El deseo sexual, manifestado en la determinaciéon de la
consciencia reflexiva, es una impelacion al otro en su alteridad,
una busqueda de la unién entre lo de ambos para consagrarse
el uno al otro. La tendencia reflexiva producto del hambre es
narcisista y su afan es hacia la posesion; en el caso del deseo
sexual, se manifiesta a la existencia reflexiva como erotismo y
su afan es hacia el amor.

El erotismo es la determinacion existencial hacia el encuen-
tro entitativo con lo otro y, de manera méas grave, con el otro, y,
de manera muy mas grave con el otro-humano.

Cuando el erotismo se refiere a lo otro, esto otro es deter-
minado como bello. Las cosas bellas se las quiere tener en lo
Mio; su bisqueda no es como tal para encontrarlas, sino para
disfrutarlas, para allegarlas a mi (no para incluirmelas, sino
para que se hallen conmigo); la manera mas eficaz en la que se
consigue que lo objetante inhiera a mi entidad es por la con-
templacioén: es percibirlos con la tnica consigna de apreciarlos
en lo que son, de dejarlos llegar hasta lo mio para que lo



§6.2| 300 LA CONVIVENCIA

integren [para que se unan], intento siempre fallido y que ante
la ausencia de lo bello son anhelo de su presencia, nostalgia de
la existencia colmada de belleza. Los objetos bellos nos llaman
sin la pretensién de obtener nada de ellos, sino el disfrute de su
belleza misma, aunque no resulte de ésta ninguna consecuencia
racional [hacia principios y fines] o no se tenga ningun sentido
[ningan desde donde ni hasta dénde] de su contemplacién sino
el mismo disfrute; esto es, que es el tiempo en el que se vive
con ellos toda su finalidad: se agota la utilidad de la belleza en
ella misma. La tendencia hacia lo bello busca lo que se desea
no para consumirlo, sino para consagrarse a su disfrute y a
dejar que me encuentre la entidad de eso que me llama por
su apariciéon. La atraccion hacia lo bello implica la querencia
de unirlo a lo que Soy, de conformarse a ello o viceversa para
estar siempre en la situacion del disfrute. Pero la belleza sigue
relativa a la otredad de lo ajeno.

Lo erdtico no se mide por parametros de racionalidad ni de
sentido, sino que es un llamado de lo que Soy para recibir al
otro en mi seno, para ser mas siendo con otro uno solo. Ni el
acto ni la tendencia erdticos buscan algo que se siga del acto
mismo como para que aplaque el deseo del llegar a la entidad
ajena. No hay consecuencias de eso, el interés esta de lleno
puesto en la propia remontacién de la distancia de lo que Soy
a lo que es. La tendencia erdtica trasciende todo parametro de
razén y de juicio porque el interés en el otro es desinteresado,
por el mero disfrute de la entidad del otro.

El erotismo hacia el otro pretende alcanzar su entidad para
fundirse con ella y para dedicarse a su ser. Puesto que es
imposible que se dé tal alcance entitativamente, la busqueda
tiende hacia lo que del otro se me manifiesta: su existencia, su
motivacion, su sentir, su pensar y su actuar.

Tratar de alcanzar a alguien en su alteridad implica llegar a
su motivacién y a su encuentro con lo que lo hace ser como
es y determinarse como se determina. No se trata de una
consideracién, ni responsiva ni de aprendizaje de lo que él es,
puesto que no se trata de comprender lo que le pasa. El impulso
es al encuentro del otro en su alteridad, no a la presentacion
de su situaciéon ante mi entidad. Pero la alteridad del otro se
halla separada de Mi por mi piel y por la del otro: la tendencia
no es alcanzarlo en lo que le estd pasando, sino en lo que es



EL ALTRUISMO 301 | §6.2

fundamento de ese pasaje: la pretension es encontrarse con la
fundamentacion de su existencia. Se tiende a la motivaciéon de
la persona que se desea, a su propia responsividad por lo que le
ocurre de si mismo y por lo que del mundo lo toca: es llegar a
su determinacion entitativa.

Pero esta tendencia erética [este deseo de llegar a unirse con
la entidad del otro] no encuentra consumacién posible, ni, por
lo tanto, satisfaccién de su impulso. Es un deseo condenado
siempre a la frustracion, pero nunca al fracaso. Cualquier inten-
to, cualquier manera en la que se pretenda llegar a ayuntarse
con otra entidad terminara en una aproximacién fallida, pero
que, al fin, constituye un saboreo de su posibilidad y el deseo
incesante prueba que es asi, aunque en la realidad es imposible.
El acercamiento a la entidad del otro, por la aproximacién a su
existencia e incluso a su cuerpo, es la ilusion que mantiene viva
la esperanza, por otro lado instintiva, de realmente alcanzarlo
y de realmente fundirse y hacerse lo mismo ese que me ve y
Yo que lo veo. Sucede, como dice Levinas, que «se nutre [...]
de su hambre»".

El deseo metafisico leviasiano es el erotismo hacia el otro: el
esfuerzo por alcanzarlo en su alteridad y llegar, sin embargo,
tan sélo a descubrir su imposibilidad. Lo que el otro existe lo
existe desde si, desde su propia soledad y apartamiento y no
esta al alcance de mis sentidos, ni menos todavia de mi entidad;
el inmenso alejamiento de ser aparte uno del otro es insalvable.
Ni atn la comunicacién lo permite, pues lo que me enfrenta no
es el otro, sino el producto de su accién al que Yo tengo que
darle el sentido desde Mi.

La amistad y el amor son las actitudes mas notorias que
manifiestan el erotismo; la primera de ellas con menor fuerza
que la segunda. La actitud amistosa es la que tiene un deseo de
interés genuino por lo que es del otro y de encuentro con lo que
desde si se llegue a tener. Por lo comun, esta atencion se limita
a algunas personas, en las que se ha reconocido una cierta
atraccion por la realizacion de su ser y por eso se pretende el
encuentro con su entidad y su motivaciéon. Hay también quien
no hace mucha discriminacion y que se interesa por la entidad

1. 1.1.1 “Deseo de lo invisible”. En Totalidad e infinito. p. 58. Levinas, fenome-
noélogo al fin, no alcanzé a ver que este Deseo de lo metafisico es una mani-
festacion erdtica ni que el erotismo es una extension del instinto sexual.



§6.2| 302 LA CONVIVENCIA

del general de las personas, y esto muy frecuentemente se
refleja en una genuina amabilidad. La amistad, pues, lleva a un
interés por lo que el amigo es y lo que tiene que decir, se le
estima y se pretende tenerlo conmigo y contar con su presencia.
Hay un deseo por mantenerse juntos y por alcanzar lo que el
otro manifiesta desde si.

El amor es la més grave tendencia erética de cuantas haya:
es ir en pos de la unificacién con el otro de tal manera que
se ponga la imposible consecuciéon del ayuntamiento con su
entidad, de la unificacion y fusién con él por encima de la
realizacién de lo que Soy, o, mas bien, como unica —o casi
unica— realizacion posible.

La tendencia erdtica amante es fortisima, pero se enfoca en
una sola persona, que es aquella con la que se busca la comunion.
El amante se afana en la busqueda —por siempre fallida— de la
unioén con quien ama, de compartir la entidad, la motivacion, el
acto y, en fin, la vida en todo tiempo; hay un emperfio por que
quien amo sea siempre conmigo y Yo ser siempre con aquél sin
distingo, sin separacion y sin muda. Se pretende atender siem-
pre lo que es, lo que le pasa, lo que hace, lo que piensa: Todo
es un intento fallido por identificarse entrambos y por superar
la barrera infranqueable de la piel del otro; ni todos los besos
pueden encontrarlos, ni todos lo abrazos fundirlos, ni todos los
coitos unificarlos y se siente al final la derrota: la impotencia de
los brazos, aunque fuertes y del conocimiento, aunque mucho
para superar la solitaria estancia en el mundo y en lo real.
Aungque el instinto y el orgasmo nos digan lo contrario: el amor
es irrealizable, siempre los amantes seran separados.

El erotismo amoroso, de tan fuerte, también encuentra parcial
satisfaccion y esperanza en los actos, en las maneras, en las
palabras, en la promesas de eternidad del presente en el que,
aunque fisicamente, se tienen entre si los amados y se procuran
como si efectivamente fueran el mismo. El amor se vive, aunque
no se consume jamas, y precisamente por eso: «se nutre de
su hambre». Ante la condena al esfuerzo incansable, pero sin
esperanza de culminacion, es el mismo andar la meta que se
persigue, es dia tras dia encontrarse con el dolor y el anhelo, con
la esperanza y la frustracion, pero siempre con un motivo que
trasciende el alcance interesado de las razones y del sentido.



EL ALTRUISMO 303 ‘ §6.3
La abnegacion

La abnegacidn es una renuncia a Mi realizaciéon en pos de 3
la realizacion ajena; es despreciar lo que de Mi pueda ser
por lo que del otro sea a partir de un acto.

El acto abnegado siempre viene por una ponderacion de lo
que sera de mi con lo que sera del otro o de lo otro, en la que lo
que me proyecto para mi como malo o bueno siempre tiene me-
nor peso que el de lo que me proyecto como malo o bueno para
el otro. Esto implica que haya una empatia (intuitiva o conside-
rativa) para con el otro (en su alteridad o en su humanidad).

La renuncia a realizar el impulso al que lo que Soy me
impele siempre se da porque aparece un motivo repulsivo o
deseado mas fuerte, y que surge a partir del movimiento que
implica tal realizacién. La abnegacién, como renuncia, supone
que son para Mi mas repulsivas las consecuencias para el otro
de mi hacer o mi dejar hacer que el deseo que me tiende al
movimiento o a la permision del acto de otro. La abnegacién
requiere que haya un motivo de deseo y que se me presente la
posibilidad de su realizacién y que, al mismo tiempo, me objete
(como reflexiva) la situacién —buena o mala— del otro a partir
de lo mismo y que entonces el Yo se incline por el deseo del
gozo ajeno o por la repulsién de su sufrimiento antes que por
buscar lo que desde mi me mueve.

La renuncia de la que aqui se habla ha de ser deliberada;
esto es, tiene que resolverse a partir de la deliberacién entre el
impulso que me reclama y las consecuencias para otro malas
de la realizacion de tal reclamo; tiene que determinarse por el
conocimiento de que lo que resulte para el otro importa mas
para mi mismo que lo que sea de Mi. Esto no quiere decir que
se dé una comparacién objetiva de lo que vaya a suceder con
cada uno, pues siempre habra quien prefiera terminar exhausto
por cargar a su hijo antes de permitir que él se canse un poco.
La ponderacién se da a partir de la subjetividad de ambos, de
la consideracién de qué tanto sufre él por el cansancio y qué
tanto sufro yo por la exhaustividad; siempre se tiene que partir
de esa consideracion pero, ademas, esta la importancia que la
entidad del otro tiene para lo que Soy.

El erotismo permite que lo que Soy tienda a la entidad de
otro como un motivo final y que la aprecie por el solo hecho



§6.3 | 304 LA CONVIVENCIA

de ser {lo que es}; ese aprecio es el que se juega en el momento
de ponderar las situaciones proyectadas de ambos. La amistad,
el amor sexual o el filial [en general, la tendencia erdtica a la
entidad ajena] dictan cierta importancia de la entidad amiga
o amada para lo que somos y he aqui que se da que un gran
sufrimiento mio puede valer menos para Mi que un pequefio
sufrimiento del que quiero.

Mi entidad es responsiva por lo que pase a mi existencia, y
la capacidad reflexiva me impele también a responder por el
pasado, por el futuro y por la situacién del otro. Pero, aunque
tengo responsabilidad de todo ello, sélo tengo determinacion
sobre mi actuacion [sobre el movimiento de mi cuerpo] y, mas
limitadamente, sobre el juicio que haga de lo que me pasa. De
esta manera, del dolor mio por el que respondo tengo la facul-
tad de aceptarlo, mientras que el del otro, por el que también
soy responsable, sélo me queda imponerlo (por mi hacer o mi
dejar hacer) sin poder aceptarlo o rechazarlo, lo cual me lleva
a la decision de soportar el dolor propio o de soportar el dolor
ajeno con migo como causa. El no aceptar lo primero se llama
pusilanimidad; lo segundo, abnegacion.

Hay quienes son capaces de abnegarse con facilidad, ante
casi todos, sin que conozcan incluso a las personas a las que
sacrifican su realizacién. Bien puede tratarse de alguien que
valora en muy poco lo que es y lo que le pasa, que tiene por
costumbre el sufrimiento y que no se atreve, en cualquier caso,
a realizarse por temor de su fracaso o por algin agente que
constantemente se lo impida; también puede ser que se trate
de un caso diametralmente contrario, de alguien que tenga a
su valor en mucha estima, de tal manera que aprecie su propio
dolor en poco, pues su dignidad es la que no le permite que
se encuentre ante si mismo como sufriente no habiendo razén
suficiente para ello. En cualquiera de los dos casos, tiene que
haber un convencimiento de que no se tiene ningin derecho
sobre el otro, se sacraliza su alteridad y se le mantiene fuera de
toda exigencia, de toda superioridad instructora: la entidad del
otro se debe mantener como desde si se dicte a su realizacion
y la realizacion de lo mio puede frustrarse porque no significa
nada, comparado con el hecho de haber obligado al otro a sufrir
sin tener determinacién de aceptar o rechazar tal sufrimiento
(sin derecho sobre su estancia). El derecho de la renuncia



EL ALTRUISMO 305 | §6.3

se puede exigir de uno mismo, pero la alteridad del otro se
mantiene mas alla de toda exigencia posible de resignacion o
de padecimiento.

La abnegacion, por lo general, se da ante aquél que es con-
siderado mas débil, menos capaz que Yo, o ante aquella entidad
cuyo bienestar se tiene como gran motivo, cuya realizacion
debe permanecer inmaculada, es decir, de aquella entidad ajena
que es sagrada como nunca podra serlo la propia.

Es la distancia la que permite la sacralizacion de la alteridad.
Es el hecho de nunca poder alcanzarla para ser de si lo que
me provoca para buscar otra manera de entregar mi existencia
a la suya: rindiendo mi realizacién y mi motivacién a favor de
las de aquél. El imposible encuentro con la entidad del otro
que amo es lo que la hace de por si sagrada; la que obliga
al respeto ante aquello que se manifiesta por su cuerpo fisico
y por sus actos en el mundo, pero que escapa al asimiento de
mis manos y a toda interaccién directa con mi cuerpo; escapa
hasta en su forma a lo que puedo recibir de lo otro. Lo de Mi
es lo profano, aquello con cuya interaccién lidio siempre, lo
que puedo determinar en su forma a partir de su dacion, lo que
puedo negar o aceptar, lo que puedo, en fin sacrificar porque es
lo que me toca en cuanto ente. La alteridad permanece sagrada
porque no se puede tocar, ni ain conocer.

Pero no es que todos, para todos, consideren sagrada la
alteridad; el egoismo y, mas todavia, la violencia implican una
desatenciéon de la alteridad y su cosificacion [consideracion
s6lo en cuanto a sus cualidades cdsicas]. El amor, la amistad y
la responsabilidad son lo que tiende a sacralizar la alteridad de
los que me acompaiian y que me aproximan o a los que quiero
aproximarme. Es el eros el que fundamenta los dos primeros y la
consideracion empatica, la tltima. La abnegacion puede llegar
al limite de sacrificar toda la posibilidad de mi ser: a preferir
la aniquilacién propia que el malestar o la disminucién de la
entidad distante y sacra.

La preferencia por mi muerte sobre el sufrimiento del otro
implica que la aniquilacién de lo que Soy no significa un gran
sufrimiento, ain a pesar de que la idea de la nada es nausea-
bunda, y que, por el contrario, el hacer o dejar hacer daifio a
la entidad que Yo aprecio tanto me seria insoportable; esto es,
que la entidad por la que me sacrifico, en su vida, me vale mas



§6.3 | 306 LA CONVIVENCIA

de lo que Yo puedo valerme. El sacrifico es la sacralizaciéon del
otro o de lo otro (pues también por una causa ideoldgica se
puede el sacrificio) por lo que se muere a tal grado que se sabe
que mi estancia esti sblo dedicada a mantener la entidad del
otro; tal sacralizacion es el producto de una tendencia erdtica
inmensurablemente grave, un abandono completo de la realiza-
ci6én de lo que Soy desde el ambito especulativo [un abandono
de la necesidad del trabajo] para convertir al imposible alcance
y proteccién del ente amado en mi tinico motivo, y lo relativo a
ello en lo Unico que apela a mi entidad y que merece mi juicio
y mi consideracién, incluso a pesar del resto de las necesidades,
del hambre, del frio, de la pérdida de la habitacion.

El erotismo desenfrenado puede, asi, reemplazar toda consi-
deracion y todo postulado en aras del disfrute de la presencia
del amado, de la contemplacion de su belleza y del cuidado de
su sacratisima entidad, cuya fusién con la mia es inalcanzable,
y que por lo mismo sélo puedo entregarle con la dedicacién
de mi ser al suyo.



PARTE TERCERA

DEL ESTAR VIVO

No es verdad que vivimos

no es verdad que duramos en la
tierra

Yo tengo que dejar las bellas flores,

tengo que ir en busca del sitio del
misterio!

Pero por breve tiempo,

hagamos nuestros los hermosos
campos.

Anoénimo de Chalco. Enigma de vivir






CAPITULO VII

La libertad

En efecto, por el solo hecho de tener conciencia de los
motivos que solicitan mi accioén esos motivos son ya
objetos trascendentes para mi conciencia, estan afuera;
en vano trataria de asirme a ellos: les escapo por mi
existencia misma. Estoy condenado a existir para
siempre allende mi esencia, allende los méviles y los
motivos de mi acto: estoy condenado a ser libre.

J. P. Sartre. El ser y la nadad. 4, 1-1

P X Xo)

Del significado de ser libre

Ser libre quiere siempre decir ser libre para ser feliz o mas §
bien, para buscar el Bien.

Libertad es siempre liberacion [libertarse]. No se trata de una
estancia particular de mi entidad, ni de una propiedad inheren-
te al Yo que se tiene o no se tiene, sino que es una transicién
de una menor a una mayor potencia para Mi realizacion: es
liberarse de lo que Me disminuye o Me contiene para conseguir
la concrecién de a lo que me tiende mi entidad, del impulso
motivacional del Yo; es decir para concretar en el mundo el
bien-estar. Se trata, al final de cuentas, de la condicion ontologi-
ca —irrenunciable imperativo existencial— de la actualidad, que
se manifiesta en la determinacion por mi de lo que hago. Esa
perenne exigencia entitativa del acto [esa imperiosa exigencia
de hacer de lo real lo que me conviene], junto con la condicién
solitaria en la que se es, es la que me obliga a la realizacion au-
ténoma de lo que Soy, sin poder escapar de la actualidad de ser
y sin poder renunciar a que todo lo que hago Me obedezca.

309



§7.11| 310 DEL ESTAR VIVO

Todo actuar mio, todo lo que puedo encontrar como conse-
cuencia de mi voluntad, lleva impreso ineludiblemente la marca
de lo que Soy, y no sélo eso, cada pensamiento del que soy
consciente es ex-presiéon que mana de la propia entidad hasta
alcanzar e irrumpir en la condicién existencial, aunque es mani-
fiesto Gnicamente para mi. Cualquier ética, cualquier moral, no
puede sino sustentarse sobre de esto: que soy responsable por
lo que Soy. Si bien la realidad de lo ente es algo mas alla de mi,
algo inasible, algo inalcanzable esto no obsta para encontrarme,
sin embargo, situado en la realidad. Pues bien, esta realidad
que sélo por sus manifestaciones me es conocida, tiene una
repercusion efectiva sobre mi, pero Yo también la tengo sobre
ella. Que no pueda cambiar sus leyes naturales, que no pueda
contrariar lo que sucede en el mundo, que no pueda, en fin,
penetrar en lo que es en ella, no quiere decir que no haya una
incidencia desde mi hasta donde est4 lo demas.

Mis actos [mi incidencia en la realidad] estdn constrefiidos
en su determinacion consciente por una manera [por mi manera]
de saber-entender el mundo, pero no es posible que se actte
con conocimiento fotal de la forma en la que opera el mundo y
de lo que repercute mi actuacién: esta es la condicion esencial
del ser libre: la finitud. Sélo de los entes finitos es dable decir
que son libres, pues sélo ellos encuentran para si obstaculos de
los que liberarse; no hay algo asi como una absoluta condicién
de libertad, sino que es siempre relativa a algo: soy libre de tal
o cual cosa, pero no es que se obtenga para siempre una libera-
cién en términos entitativos esenciales, sino que tal es siempre
relativa a lo que impedia mi realizacion: liberarse es, asi, des-
truir la impotencia de hacer algo. Empero, es precisamente por
la impelacion irrenunciable y continua a realizarme —que se
manifiesta espontaneamente a lo que existo— que se consuma
desde mi la determinacion libre de lo que Soy.

La libertad absoluta no debe entenderse como poder realizar
cualquier cosa que se me ocurra, sino sélo las que quiero [las
que se me presentan como un motivo]. Ser absueltamente libre
quiere decir que no haya ningun obstaculo para la consecucién
de aquello allende Mi que me llama por el deseo manifiesto a
mi existencia. Entonces, la liberacion se refiere a ser libre de lo
que me estorba para conseguir mi realizacién plena; esto es, se
refiere a concretar en el mundo siempre lo bueno y esto significa



LA LIBERTAD 311 | §7.1

que no hubiera necesidad de trabajo ni de frustracion o fracaso
en su alcance. Al fin, ser completamente libre significaria ser
completamente soberano del mundo todo; pero la soberania de
mi entidad se agota en lo aquende, y es esta condicién auténoma
la que puede entenderse, en cierto sentido, como una condicion
de libertad, pero en este trabajo se hara una distincion precisa
entre ambas: la libertad es de lo que estorba a la tendencia a
la realizacion, y la autonomia entitativamente relativa es de la
motivacién y de la responsabilidad ante lo en la consciencia®.

Como ya se habia planteado, hay dos tendencias libertarias
contrapuestas, cuya eleccion se deriva de las instancias del Yo,
y que persiguen {ambas} la identificacion entre lo que hay en
el mundo y mi voluntad para liberar mi impulso realizativo:
la una, que pretende cambiar la realidad hasta hacerla a mi
voluntad; la otra, que pretende cambiar mi voluntad hasta
hacerla a la realidad.

La liberacién contra el Yo consiste en encontrar la con-
formidad de lo propio con lo real-mundano, esto es, pretende
estar acorde con la realidad: busca la evasion del sufrimiento por
la aniquilacion del sufrimiento mismo, y no por el encuentro
satisfactorio con su motivo. Se trata de no contrariar lo real con
lo deseado para superar el sufrimiento [para conseguir el bien-
estar]. En este sentido, somos libres porque nos liberamos del
Yo y de sus manifestaciones: de nuestros deseos y de nuestras
repulsiones, y nos alejandonos de toda determinacion de nuestra
actitud que se resuelva en el encuentro con algo allende lo
que somos y que, por eso mismo, no esta asegurado. Se parte
de la sapiencia de que el sufrimiento viene de la frustracion
y del fracaso del encuentro con el motivo que nos llama y se
pretende evitarlo por medio del acallamiento de la estridencia
de los motivos y por el dominio sobre el juicio {de agrado o
de molestia} de lo que nos pasa, disminuyéndolo, intentando
que sea insignificante la ventura o la desventura de lo que no
depende de la entidad propia; se pretende renunciar a pretender
ser soberano de lo que escapa facticamente de toda soberania [del
ente ajeno]. Hay la pretension de ser motivado lo menos por

1. Es decir que, en cuanto que condicién entitativa, lo que suele mentarse
por “libertad” (el poder sélo desde si determinar el acto propio) se
denominara “autonomia relativa’; en tanto que por “libertad” se referira
al ejercicio libertario.



§7.11 312 DEL ESTAR VIVO

lo que es fuera de la posibilidad de la determinacién absoluta
desde mi y lo méas por lo que es propio y que, por tanto, estoy
siempre en poder de conseguirlo.

En el fondo, de lo que se trata es de admitir que la vida
con sus acontecimientos y que la realidad de lo ente en general
nos es desconocida en su por-venir, por lo menos en lo que se
refiere a sus designios mas profundos y de que el sufrimiento
viene de la tendencia a alcanzar algo a lo que no podemos
llegar, a consumir lo que estd alejado de nosotros o a estar en
una situacién en la que no podemos ya o no todavia o nunca
podremos estar. Es decir, se busca que lo que nosotros deseemos
y lo que hay en el mundo sean lo mismo; y, por lo tanto el
reconocimiento de la verdad y de la falsedades son la manera en
la que mejor se encuentra la forma en la que se debe procurar
tal situacion. Esta pretension se manifiesta muy notablemente
en las filosofias socraticas y en los ideales religiosos ascéticos, y
viene de reconocer la inexorabilidad de lo que pasa en el mundo
respecto de la humana potencia, pues eso pertenece a un orden
mas grande, en el que no podemos tener mayor incidencia: el
mundo es como es y el rechazarlo asi sdlo conlleva sufrimiento:
«El destino conduce al que se somete y arrastra al que se resis-
te»?, dice Séneca. La solucién es con-formarnos con el mundo
[adoptar la forma del mundo]. Ya que no podemos modificar
la manera en la que el mundo necesariamente se desarrolla; ya
que no podemos contrariar a nuestro destino, lo que procede
es, para evitar el sufrimiento, controlar nuestros deseos para
que no se refieran a algo que no esté en nuestras manos, a
algo que se encuentre en la inseguridad de lo que esta allende
Mi y mi soberania. El fin, pues de esta manera de entender el
mundo es llegar a la autarquia, al gobierno de uno mismo y a
la autosuficiencia por medio de la autodeterminacién. Y es este
punto el que, en este sentido, se concibe la libertad: libre es el
hombre capaz de auto-determinarse, el que puede controlar sus
deseos y sus apetencias: libertad es liberarse de la esclavitud de
los instintos y de los deseos que arrastran al alma humana hacia
el sufrimiento, pues, «;qué puede faltar a quien se coloca fuera

1. «Fata volentem ducunt, nolentem trahunt» — Séneca, Lucio Anneo. Episto-
las Morales a Lucilio, “Epistola XVIII”, 4.



LA LIBERTAD 313 | §7.1

de todo deseo? ;Qué obra externa necesita quien ha recogido
todo en si mismo?»*

No se trata de liberarse de los deseos en el sentido de no
tenerlos ya, sino en el de que —y esto se ve muy bien en la
concepcién estoica— la interpretacion de ellos (y de las cosas
del mundo) los considere como son en la realidad, esto es, ni
buenos ni malos, puesto que la bondad y la maldad ocurren por
la apelacién a la entidad que los vive y en donde si cabe esta
distincién (por el dolor y por el placer). Esto también puede
darse por la renuncia al deleite de lo que se ofrece como tal
(para no sufrir con su muy posible pérdida) y con la aceptacion
de la estancia entre lo precario pero seguro y constante (para
no sufrir por la condicién que, al final de cuentas, sélo puede
ser tal si Yo lo concibo y lo juzgo asi).

Al final, en el extremo de esta liberacion de los obstaculos
para evadir el sufrimiento, se encuentra el ascetismo. Liberarse
absolutamente seria —en este polo— el ideal ascético de supri-
mir completamente las necesidades y, con ellas, los deseos vy,
con ellos, el sufrimiento por la frustracién y por el fracaso: la
santidad schopenhaueriana, que termina con los sufrimientos
de lo que Soy.

Pero esta también la tendencia contraria, la que afirma que lo
bueno, la evasion mejor de todo sufrimiento, no esta en la su-
presion de la motivacién por temor del inminente fracaso ante
la inseguridad de lo allende, sino en entregarse por completo a
su consecucion siempre con éxito.

La liberacién contra el mundo consiste en transformar lo
ajeno, en cambiar lo en-torno para que coincida con lo que
mis deseos reclaman. Se sigue bajo el mismo postulado, bajo el
mismo principio de con-formar las cosas y Mi voluntad, pero en
un sentido diametralmente contrario: son las cosas, es el mundo
allende el que tiene que modificarse para coincidir con lo que
nos apetece; no son nuestros apetitos los que tienen que ceder
y verse destruidos, no soy Yo ni mi motivacién lo violentado,
sino lo real y lo mundano; y no se trata de un mundo que sélo
incluye cosas, sino de un mundo en el que también hay perso-
nas. Esta es una segunda concepcién de lo que es la libertad:

1. Séneca, Lucio Anneo. De la vida bienaventurada. XV1], 3.



§7.1| 314 DEL ESTAR VIVO

hacer lo que Yo quiero, no de mi mismo, sino del mundo, tal
como lo manifiesta Calicles a Socrates en el Gorgias:

;Como podria ser feliz un hombre si es esclavo de algo? Al
contrario, lo bello y lo justo por naturaleza es lo que yo te voy a
decir con sinceridad, a saber: el que quiera vivir rectamente debe
dejar que sus deseos se hagan tan grandes como sea posible, y no
reprimirlos, sino, que, siendo los mayores que sea posible, debe ser
capaz de satisfacerlos con decision e inteligencia y saciarlos con lo
que en cada ocasion sea objeto de su deseo.

La esclavitud (condicion contraria a la libertad, en la que se esta
constrefiido al cumplimiento de la realizaciéon de otro en vez
de la mia) se opone a la felicidad [al bienestar] porque impide
que me dedique a la realizacién propia, que me encuentre con
lo que llama a mi motivacién y que concrete mis deseos en
lo real. La condicion materialmente esclava —asi tomada en
atencion a esta concepcion del bienestar (y, por lo tanto, de la
liberacion [de ser libre para alcanzar el bienestar])—, impele a
que el sufrimiento se palie por la consecucién de todo capricho
que ocurra a la existencia, que se satisfaga todo impulso, entre
mas grande mejor. Se trata de dejarlo que sea mas fuerte, tanto
cuanto se pueda, para que la satisfaccion también lo sea; la
virtud consiste en que se pueda hacer a un lado todo cuanto
estorbe y en prevalecer mi motivacién sin atender al otro, sino
solo en tanto lo otro. Esto es, se dice, conformarse con lo que
manda la naturaleza, pero no la del mundo, sino la del Yo.

El mundo tiene que hacerse a los dictados de mi voluntad
para paliar el sufrimiento y la bisqueda de que efectivamente
asi ocurra es la que guia a mi motivacion. Pero tal bisqueda es,
en si misma, sufrida, pues el fracaso es inherente al capricho: lo
que es en la realidad esta fuera de nuestra determinacion y, por
tanto, escapa del control de mi voluntad. Todo lo que me dicte
mi motivacién me compete a mi, pero lo del mundo allende per-
manece inalterado aunque yo sufra por él o aunque lo necesite,
lo mismo que si me es indiferente o si disfruto de contemplarlo.
Pero mi existencia —que es sensitividad—, en cambio, se hace
toda al dictado de la buisqueda y de la tendencia. El deseo
mismo es un sentimiento molesto que encuentra alivio con lo

1. Platén. Gorgias, 492a.



LA LIBERTAD 315 | §7.1

allende, de tal manera que la busqueda del bienestar como la
satisfaccion de los deseos implica ya la entrega previa al mal
de la carencia; entrega, digo, porque el dolor que manifiesta
el deseo bien puede no ser juzgado molesto, esto es, que se
desatienda la manifestacién motivacional de mi entidad. De otro
modo, el impetu con el que llegue lo de Mi como inclinacién
al acto seria tal que cada instante en el que se suspenda su
consecucién seria uno de sufrimiento o de desesperacion, si no
se vislumbra la posibilidad de conseguirlo. Los concupiscentes,
entonces, respecto de la satisfaccion del deseo, «se atormentan
cuando les falta y se asfixian con su abundancia»'.

De otro lado, este concepto de bienestar (y, por tanto, de
libertad), implica que se atienda, si no con exclusividad, si al
menos con primacia a lo aquende por sobre lo allende; es decir,
que se tenga una desconsideracion por la alteridad, y que sélo
se tome en cuenta la situacion del otro en tanto otredad y en
funcién de lo que conviene a mi realizacién. Es decir, que se
busca que lo de mi se satisfaga sin considerar lo que sea de
los otros (humanos, animales, plantas) sin saber que en ellos
existe un mal posible —sdlo entendiéndolo—. Esto implicarian
que se conociera [que se sintiera en la existencia] que no es el
bien-estar general de lo del mundo lo que se consigue, sino una
particular satisfaccion; por supuesto que, si no se considera la
estancia del otro, sino solo la propia, si se da el bienestar egoista
pero para que una tal estancia buena perdure hace falta que se
consiga otra satisfaccién y una mas y otra en cada momento.

Este concepto de libertad, pues, tiende a lo real para hacerlo
habitable, para hacer sus determinaciones conformes con mi
conveniencia y para disponer de lo ajeno que me objeta para
mi consumo. Es decir, que esta tendencia busca eminentemente
al trabajo y a la posesion, pero con el egoismo caracteristico de
quien asi mismo concibe el bienestar: como el trabajo implica
desgaste y el desgaste dolor, se busca poseer la capacidad de
trabajo de alguien mas y disponerla para el cumplimiento de
mi motivacion: se busca apoderarse [ poder disponer incondicio-
nalmente] de lo en el mundo.

Este es el concepto de la libertad que domina en la civiliza-
ci6én occidental contemporanea, la de hacer en el mundo lo que

1. Séneca. De la vida bienaventurada. X1V, 1.



§7.2| 316 DEL ESTAR VIVO

quiera, mas, ;de qué puede servir la libertad de hacer cuando
la autonomia del querer estd mancillada por los dictados de la
moral, de lo social, del mercado, sin consultar a mi entidad
y al mundo si es asi? Es decir, si no Me interrogo por mi
motivacién y por la necesidad del mundo de ser como ahora
es, ;como es que voy a realizar-me? Se permite {ser libre de}
buscar en el mundo mi bienestar, previo dictado de lo que estar
bien significa, y significa desconsiderar la alteridad de todo lo
ente, significa limitar la atencién a la buena estancia a la del Yo
desde su motivacion egoista.

De las maneras de ejercicio de esta libertad contra el mundo—la
posesion y el trabajo— ya se ha tratado mas arriba; de la libertad
contra el Yo —la autodeterminacién— se trata enseguida.

La autodeterminacion

§ 2 De lo que se trata aqui es de la libertad como una determi-
nacién efectiva de lo humano; es decir, como el constrefii-
miento de la manera en la que se da el acto que ahora soy por
una determinacién previa de mi actuacion. La reflexion posibili-
ta que se encuentre la posibilidad del mundo sin contactarla
efectivamente; ante eso, también se manifiesta la posibilidad de
ser yo en la situacion posible de lo objetante y de lo sujetante
[de la existencia toda] y, desde aqui, desde el ahora en el que
me enfrento al la apelacién especulativa y respondo por ella,
manifiesto la preferencia por lo que me aparece mas bueno. De
esta manera, lo que Soy manifiesta a lo que existo la posibilidad
del mundo que mas conviene al bienestar y asi, esta decisién se
aprende en primer término y, con su ejercicio constante, se in-
corpora a lo que Soy; esto es, llega a formar parte de la determi-
nacion motivacional de mi entidad. Una manera de determinar
la actuacion es haciendo el pro-pésito de reaccionar de tal ma-
nera ante una situacion proyectada
La libertad, como posibilidad de que lo que es ahora hubiera
sido de otra manera, no existe. En la realidad, todo esta deter-
minado por su propia entidad; lo que sucede, sucede porque no
pude ser de otra manera. Lo pasado no puede ser cambiado,
ni tampoco lo presente; lo que se puede, siempre se puede
en un futuro. Cuando se dice que el pasado pudo ser de otra



LA LIBERTAD 317 | §7.2

manera, ésta posibilidad sélo se entinte desde un mas pasado
[desde un momento previo al que hubiera sido distinto], nunca
desde si mismo; pero, para que ese mas pasado pudiera ser
distinto, hace falta todavia un momento aun méas pasado que
asi lo determine y, en fin, que por lo menos una cosa sea de
diferente de lo que es.

En lo real [en lo que es] los entes y su actualidad no
pueden ser ni pueden no ser; simplemente son y su entidad no
admite negacion de si, pues es su afirmacién lo que determina
su {acto de} ser mismo. Las posibilidades siempre se presentan
ante lo que Soy en la dimensién ontoldgica existencial {como
concepcién de lo sensitivo} y, de manera muy mas extendida,
en la dimensién especulativa de mi entidad: por razonamientos,
por pensamientos, por sub-posiciones, por consideraciones y
por la apelacién que éstos hacen al Yo ente, que responde con
la especulacion de un mundo posible distinto, por lo general
mejor. Cuando esta respuesta se refiere al pasado en un hubiera
inefectivo, no puede mas que contribuir al mejor conocimiento
de lo que el mundo fue y, si es el caso, de lo que Soy por lo que
fui; cuando se refiere, en cambio, al futuro, implica la determina-
cién de mi motivacién para alcanzar eso bueno, y que, cuando
se trata de lo allende, quiza se pueda conseguir con el trabajo,
pero, si se refiere a lo aquende, se vuelve una conviccion de como
se debe manifestar mi entidad cuando le suceda efectivamente
lo que ahora vive sélo en la especulacion. En el primer caso, se
determina a la motivacién actual y se maniobra para hacer del
mundo eso mejor; en el segundo, se determina la motivacién
posible y se convence a lo que Soy de hacer-se mejor.

Si la libertad es libertarse de lo que impide el bienestar, en-
tonces esa liberacion consiste en el aumento de la potencia [de la
posibilidad de realizarse] de lo que Soy. Si se concibe la libertad
como libertad contra el mundo, el aumento de esta potencia
significa que posea mas instrumentos y mas fuerza para incidir
en lo real en mi favor; si, en cambio, se concibe como libertad
contra el Yo, el aumento de la potencia significa que se tenga
un mayor entendimiento-sapiencia de las rationes y una mejor
consideracion de lo en el mundo, pues es de esta manera —por
la concepcidén especulativa y sensitiva (que se fundan en las
instancias de lo que Soy)— como consigo auto-determinarme
mas alla del impulso inmediato.



§7.2| 318 DEL ESTAR VIVO

La posibilidad, aunque tenga como referencia ultima a lo que
hay en la realidad, s6lo acaece en el campo del conocimiento;
no hay entidad posible, sino entidad actual, la posibilidad de lo
entitativo, para darse, tiene que existir en el conocimiento [en
la consciencia] y, asi, no se trata ya de la dimensién entitativa.
El principio de no contradiccién es un principio epistémico
porque es un principio ontoldgico. Los entes son en un eterno
presente, no hay la posibilidad de que ahora salgan de su ser
para contrariarse ahora. Asi, carece de sentido el hablar de la
posibilidad en tanto se atienda a la mera entidad; los entes son
como son y se manifiestan desde lo que son, y no es posible
ser {en presente} de otra manera. La libertad no se juega en la
posibilidad de escapar a lo que Soy, no se juega en el no ser
yo: se juega en el ser yo de diferente manera. Tener libertad
[carecer de obstaculos] para determinarse no significa hacerse
espontaneamente otro con las disposiciones que se imagine,
sino auto-determinarse en la actuacion a partir de la consi-
deracién especulativa de una mejor o menos-peor posibilidad
de Mi o del mundo. Tal autodeterminacion se consigue sélo a
partir de la dimensién especulativa, por lo que es particular
de la humanidad.

Es la consciencia [el conocimiento] de lo que se discierne
la que permite que se dé la libertad. Es por la capacidad de
representar imaginativamente ante lo que Soy las posibilidades
del mundo y de mi mismo para que se incline por alguna en la
que encuentre un bien mayor que me determino a conseguir la
realizacién de ese mundo mejor: La dimension especulativa me
permite que sea apelado en el mismo tiempo por varios mundos
posibles, de los cuales todos suelen implicar asi sufrimiento
como gozo (si bien en diferente grado y asociados a diferentes
situaciones); esto conlleva el discernimiento de lo que hago para
bien y para mal. Es asi que entre mas elementos tenga para for-
marme un panorama mayor de la posibilidad Mia, del mundo y
de los otros, mas posibilidades apelaran a mi discernimiento de
lo bueno [de lo que se busca porque lleva al bienestar] y lo malo
[de lo que se huye porque lleva al malestar]. En este sentido, de
lo que hay que liberarse es de la ignorancia de lo que existe, pues
es ella la que no me permite manifestar lo que Soy plenamente en
mi realizacion, pues, entre menos posibilidades pondere, menos
se puede indicar a la existencia lo que realmente quiero, lo que



LA LIBERTAD 319 | §7.2

realmente estd bien: el conocimiento del mundo, para quien
tiene dignidad, tiene como propodsito encontrar el Bien de lo
real y de la situacion en la que Soys; si es otro el caso, entonces
se busca por mero pragmatismo o por gusto ingenuo.

Lo que puedo asi determinar de lo que Soy es la manera en la
que se manifiesta hacia lo real, que es lo que se determina por
el concurso de la consciencia [del conocimiento], pero no lo
aquendela existencia, Soy. Si hacerse libre es llegar a tal situacién
que permita hacer lo que Yo quiero (y asi ser libre se convierte
en sindénimo ser gozoso), entonces se necesita deshacerse de lo
que le estorba para alcanzar Mi realizacién [para hacerse real]
(en el caso de la libertad contra el mundo, de lo que impide el
encuentro con lo que deseo; en el de la libertad contra el Yo,
de determinar, por el entendimiento-sapiencia lo que realmente
quiero). Pero el fundamento de lo que se quiera o se desprecie
no es libre: la querencia es una manifestacion de lo que Soy ante
lo que se le presenta y, por tanto, depende de mi entidad, esa
que permanece en la obscuridad inconsciente, en la dimension
entitativa, allende todo lo que puedo concebir: me puedo liberar
para hacer lo que quiero, pero no para querer lo que quiero;
o, con otras palabras: me puedo liberar de la situacién™ que me
constriile, pero no puedo liberarme de ser que Soy™.

Estamos ineludiblemente encerrados en nosotros mismos,
condenados a ser s6lo lo que somos, a encontrarnos siempre en
y con lo de Mi, con nuestra humanidad; estamos, pues, constre-
fiidos a estar en un mundo y a tender hacia lo allende, estamos
constrefiidos a actuar (estar ahora postrado en una cama es ya
actual). Esto es: estamos condenados a existir temporales y a
ser siempre presentes. Y lo anterior significa que estamos con-
denados a decidir nuestra actuacion; estar condenado significa
que yo solo tengo que actuar y que nadie mas puede sobre lo
que Yo hago. No obstante que los motivos de mi motivacién y
las condiciones para obtenerlos sean impuestos por lo ademas
de mi, siempre, para que tengan incidencia efectiva sobre la
actualidad del cuerpo que Soy, es necesario que estén ya en lo
Mio. Esto significa que estoy condenado, de cualquier manera, a
la autonomia. La autodeterminacion, significa un paso mas alla
en la resolucién del movimiento por el que realizo lo que Soy;
es liberar esta autonomia [este espacio en el que lo de Mi y sélo
ello me puede impulsar a resolverme o no a la actuacién] de la



§7.2| 320 DEL ESTAR VIVO

casualidad veleidosa de lo que me toca, del azaroso encuentro
sensitivo con lo que llama a mi entidad, y le permite, por la
especulacion, encontrarse con el mundo en sus rationes y en
sus situaciones muy mas alla de lo sensitivamente patente.

Yo, como un ente en lo real, soy agente [algo que hace].
Pero todas las decisiones que tome —y, en el fondo, todo lo
que yo haga— tienen su origen en mi solamente. No se trata
de que lo ademaés, lo que me acontece, lo que todos los otros
hacen, las circunstancias en las que me encuentro y en las
que me he encontrado en toda la vida no influyan, no tengan
incidencia en lo que yo Soy; efectivamente, la tienen, pero no
en cada momento de mi actualidad en el que hago™. Cualquier
movimiento que yo actue, cualquier cosa de la que yo sea
agente, tiene su origen completamente en mi, esta determinado
completamente desde Mi.

Incluso si suponemos que todas las determinaciones moti-
vacionales conscientes han sido puestas ahi, sin mas tramite,
totalmente por lo allende, y que el mi mismo se haya formado
Unicamente a partir de imitaciones y de encuentros con lo de-
mas, sin jamas haber considerado desde mi la situacion propia,
de lo otro o del otro; en el caso, digamos, de una persona que
hace todo para agradar a las demés y que jamas se pregunta
a si mismo qué es lo que quiere, ni qué es lo que le disgusta,
sino que todo lo que hace lo hace para acomodarse entre lo
que se le presenta, incluso en ese caso, lo que determina cada
accion soy yo mismo. Nunca lo que termina resolviendo mi
actuacion es el hecho de que algiin otro lo haga y lo haya hecho,
sino que lo que me impele al movimiento actual es siempre la
conviccidén que estd en mi de que eso es lo que debo hacer (y
no la que esta en otros).

Lo que me hace actuar en cada caso de determinada manera
y no de otra es siempre una conviccion intima, pero éstas nunca
son innatas (innatas son las inclinaciones, las tendencias: las
disposiciones biologicas), nunca puede haber una conviccién sin
el concurso de las vivencias que he tenido, de mi historia.
Empero, nunca puede hablarse tampoco de una absoluta impo-
sicién, sino que se conjugan los factores, para que algo anide
en lo que Soy es necesario que encuentre una disposicion
para aceptarlo; hay desde luego, disposiciones que trascienden
cualquier particularidad, y que aparecen en todo humano, como



LA LIBERTAD 321 |§7.2

el huir de lo doloroso, el buscar lo placentero, la necesidad del
alimento y de la copula, etcétera, y, por lo tanto, puede decirse
que hay condiciones ambientales-sociales que implican, para
todos, la misma conviccion intima —lo cual es empiricamente
falso—, pero, aunque eso se aceptara, de lo que se trata es de la
determinacion del acto este, del movimiento que el cuerpo que
Soy esta a punto de realizar por la impelacion de la motivacion,
que parte de lo que conozco y de lo que respondo ante la
apelacion de lo conocido.

Nada de lo que esté en el mundo, por el solo hecho de estar en
él, tiene incidencia en mi comportamiento; ni adn si la persona
que amo y por la que soy capaz del mayor sacrificio muere y su
entidad es aniquilada, ni atin eso va a determinar por sélo haber
sucedido, a mi motivacion: sélo si tal situacion enfrenta como
conocimiento a lo que Soy merece de mi entidad una respuesta;
aun si en este momento se alza en armas todo mi pais, mientras
no se incluya en lo que Soy esa noticia, mi entidad no sera
motivada por ello. Y mas todavia: aunque se me esté apuntando
con un arma exigiéndome que diga o que haga algo, ni mis
labios ni mis musculos ejecutaran acto alguno siguiendo las
motivaciones y las tendencias suyas, sino que es necesario que
Yoy que mi motivacion los impelan y los determinen a que lo
hagan (aunque haya sido obligado a hacerlo)'. E incluso es asi
cuando se trata de los movimientos reflejos o fisiologicos, pues
son un movimiento que esta determinado por lo que yo Soy, no
es una determinacion de todo lo ente en tanto totalidad, sino del
Yo-ente; si yo digiero lo que como, es porque la digestién es una
determinacion de lo que Soy (una piedra no digiere en absoluto,
ni otro animal puede digerir lo que esta en Mi). Esto, pues, es la
autonomia relativa, que es condicion de lo humano.

Asi, como se ve, la libertad no se da de hecho, pero lo que si es
posible es encontrarse con la manera de pre-determinarse. No se
trata de que en el momento en el que yo me enfrente con deter-
minadas circunstancias pueda o no dejar de manifestarme como
Soy (eso es ineludible), sino que, en el momento en el que me
enfrente con alguna situacion sobre la que yo habia proyectado

1. Es pertinente aclarar que aqui no se esta haciendo un juicio de valor sobre
si se debe 0 no ceder o si lo que sucede en tales o cuales circunstancias
es siquiera juzgable, sino que sblo se busca dejar muy en claro un punto
crucial para entender lo que sigue.



§7.3] 322 DEL ESTAR VIVO

mi actuacion (a partir del discernimiento especulativo), en ese
momento, la determinacion previa, que ya se ha aprendido e,
incluso, incorporado a mi Yo, se restituye a mi consciencia, en
la que se determina la manera de realizarme en lo extensivo.
Aunque, por supuesto, no hay una o unas determinaciones que
con exclusividad se restituyan, sino que la restitucién lo es de
todo lo histérico asociado con lo que me pasa, con lo que apela
a mi entidad. No es otra cosa en la que consiste la educacién
moral de los nifios: principalmente, es incorporarles un temor
que los determine contra lo que estd moralmente mal y que no
debe hacerse y, de otro lado, una inclinacién que los determine
hacia lo que est4, moralmente, bien hecho.

La perenne responsabilidad

§ 3 El yo que existo [el yo que es consciencia] no se manifiesta,
sino que es él justamente la manifestacién cognitiva del Yo
que soy. El yo consciente no es, sino que se produce como resul-
tado de lo que Soy [es la existencia de mi entidad]. Esta dimen-
sién ontoldgica me hace consciente [conociente] de lo que me
pasa, y éste es el inico modo en el que se puede vivir lo que
somos. Esto que vivimos es lo que vivimos ahora, en el presen-
te: es el frio de ahora el que me entume, es la preocupacioén de
ahora la que siento (preocupacién, tal vez, por lo de marfiana,
pero la preocupacion es actual); la consciencia, arraigada en la
entidad, est4 asi arraigada al presente, aunque ella misma sea
su trascendencia por la temporalidad: la vivencia lo es de lo que
ahora se me presenta —ya sensitiva, ya especulativamente— y
de su concepcidn, en la que estad involucrada la historia de lo
que Soy.

La condicién entitativa de eterno presente es también la
condiciéon de eternamente actual [de eternamente actuante]:
soy el acto de ser Yo. No se puede renunciar a esta actualidad,
como tampoco se puede renunciar a la sensitividad, ni por
tanto, a la existencia. Pero la existencia no es s6lo una manera
contemplativa de alcanzar lo allende por el conocimiento, sino
que, desde la sensitividad misma que la funda —en la formacién
del sentido de lo que nos objeta y en la concepcion especulati-
va— siempre, perennemente, la existencia apela a lo que Soy y
provoca asi, perennemente, su respuesta. Esta respuesta no se



LA LIBERTAD 323 |§7.3

limita a emitir un parecer frio (o indolente o solo categorizante)
por lo que se presenta existencialmente ante la entidad propia,
sino que la respuesta se da como afirmacion de lo que Soy ante
eso que me enfrenta; es decir, que con ella se manifiesta en lo
del mundo —conceptiva y sentimentalmente— lo que significa
para el Yo ente aquello que me objeta en el conocimiento, lo que
hace a Mi de ello; y esto es por medio de mi motivacion. Es ésta
la que manifiesta cada vez en la situacién particular en la que
me encuentro el cumplimiento del postulado entitativo.

Asi, no se trata de un encuentro apenas significativo con
lo que lo otro me manifiesta, sino que se trata de vivir lo
que me pasa; no sblo de notar la posicién en la que estoy
siendo respecto de lo ajeno, sino también ser Yo en el mundo
para buscar hacer o encontrar en lo real lo que necesito para
permanecer siendo. Vivir es vivir para la supervivencia y para la
extension de lo que Soy; todo placer, todo dolor, todo agrado y
molestia, todo gozo y sufrimiento es lo que responde mi entidad
ante lo que me pasa: todo lo en la existencia —fuera de las
sensaciones perceptivas y de las francas apelaciones de lo ente
a lo existente— es respuesta del Yo-ente a la apelacion del yo-
conociente. Pero esta existencia no tiene de si una expresion,
sino que es el receptaculo de lo que del mundo Me toca y de lo
que el Yo-ente (que permanece tan distante del conocimiento
cuan cualquiera otra entidad) pretende del mundo para si [para
su {acto de} ser].

La responsabilidad [responsividad] es la condicién perenne
de la entidad consciente que, ante lo que le apela [ante lo en la
existencia), se dispone —-ya consciente, ya inconscientemente—,
en consecuencia, al acto; es decir que la manera en la que el
Yo-ente responde a lo que conoce es disponiéndose al acto que
afirme su entidad, y esto puede reflejarse en la consciencia
como sentimiento (de miedo, de esperanza, de ira, de molestia,
de agrado, etcétera), pensamiento o concepcion imaginativa, o
puede reflejarse a nivel inconsciente como disposicién corporal.
Que mi entidad es perennemente responsable significa que jamas
nunca se escapara de que lo que conoce se refiera a lo que Soy,
pero no sélo de manera tedrica, sino que la referencia lo es
también a mi actualidad [al hecho de ser en acto].

La actualidad es la condicién misma de la entidad: lo que
soy es el acto de ser Yo. Ser significa ser actual. Somos, pues,



§7.3| 324 DEL ESTAR VIVO

eternamente forzados a actuar y, por tanto, a encontrarnos en
los actos; no puedo renunciar a mi actualidad, a ser yo ahora:
se es, a cada momento, siendo, sin la posibilidad de no ser**.

La consciencia [el conocimiento] surge en la entidad para
indicarle lo del mundo, para apelarla con lo que sucede vy,
entonces, poder determinar el movimiento extensivo, es decir,
poder modificar el acto en el que Soy. La motivacién [la ten-
dencia a mi realizacion por el movimiento] se puede manifestar
conscientemente, de manera que esta tendencia motivacional
apele a mi entidad y, asi, ésta responde; y su respuesta implica a
la historia de lo que Soy, a lo aprendido-incorporado, de manera
que se eyectan —ya conceptiva, ya especulativamente— las
posibilidades que parten de la actuacién de ese movimiento al
que tiendo. La respuesta entitativa —concepcidn, sentimiento,
pensamiento o especulacion— ocurre a la existencia como una
objecion, y esto, a su vez, provoca otra respuesta que bien puede
ser una motivacioén en sentido contrario de la primera’, lo cual
es un arrepentimiento de la ejecucion del movimiento, pero hay

1. La motivacion es la tendencia al acto, que puede o no ser responsiva segin
responda o no a una apelacion. La responsabilidad lo es por lo en la cons-
ciencia: es la consecuencia entitativa de lo que se conoce, que bien puede
manifestarse a la existencia o permanecer en el ambito exclusivamente
intensivo sin referencia a lo existencial. Una motivacion puede darse como
respuesta a lo en la existencia, pero no tiene que ser asi, pues hay movimien-
tos que se dan como manifestacion directa sin que se pretenda alcanzar ni
huir de nada de lo que se presenta en la consciencia. También —responsivos
0 no— los impulsos motivacionales pueden manifestarse al conocimiento
o simplemente resolverse sin su concurso; el hecho de manifestarse a
la consciencia significa que, previo a su realizacion, apelan a la entidad,
que asi determina conscientemente su realizacion, pues en esta apelacién
el entendimiento y la sapiencia en la concepcion especulativa representan
a lo que Soy las consecuencias de lo que hago y, de esta manera, éstas
son motivo de mi motivacién, lo que puede inhibir o exaltar la tendencia
por otra, esta vez no hacia el hecho inmediato, sino hacia la consecuencia
especulada. Otro tanto puede decirse de la responsabilidad, que no es
exclusivamente motivacional, sino que también es sapiente-inteligente; es
decir, que no sélo se da como tendencia corporal al acto, sino también
como concepcion especulativa del mundo posible que se sigue de lo que me
objete —sea 0 no una motivacién—.

La motivacion y la responsabilidad, entonces, no son lo mismo, aunque
la responsabilidad motivacional [la respuesta de lo que Soy que tiende a
concretarse en el acto] es la consecuencia mas importante de ambas; hay
que llamar la atencidn, sin embargo, para mantener la distincion pertinente
y evitar confusiones.



LA LIBERTAD 325 | §7.3

veces en que el encuentro con las consecuencias del acto no se
da a priori —en la proyeccion pensativa o especulativa—, sino
a posteriori —en el enfrentamiento factico con lo que ya ha
sucedido—, pero en el segundo caso la motivacion contraria no
tiene ya efectividad posible, como no sea la desesperacion y la
impotencia ante una situacién que no cambiara ya.

Empero, no se trata de que haya responsividad ad infinitum,
de que la respuesta a una apelaciéon implique otra respuesta y
ésta, a su vez a otra, etcétera, esta pretension convierte a la
estructura de la consciencia en un mecanismo lineal, incapaz de
una verdadera interaccion con lo que le ocurre. La respuesta del
Yo a lo que le apela es proporcional a la atencion que tenga a esa
apelacion; toda sensitividad es respondida conceptivamente por
lo que Soy, y también su objecion ya como objeto con sentido;
pero en la inmensa mayoria de los casos es tan irrelevante éste
{sentido} que la sensitividad que ahora me apela tiene ya mi
atencioén y la objecion se desvanece por la condicion deviniente
de la existencia o por cualquier otra cosa, es decir, que la
atencion se distrae de la objecidn vy, asi, la desvanece y no se
responde mas. Ocurre, cuando es mucha la importancia de lo
que objeta, que la respuesta si merece una respuesta y asi otra
y otra mas, etcétera (hasta que ocurra un objecién distinta que
distraiga la atencion de la cadena de respuestas), cuando es asi
se trata del pensamiento [del didlogo interno] o del examen
detallado sobre algo, del razonamiento o de una consideracion
situacional que mucho conviene a mi entidad, de tal manera que
se considera con detenimiento todo lo que significa, supone,
implica, o se sigue de alguna cosa o situacion; esto significa que
el asunto de que se trate apela con gran fuerza a la subjetividad
de mi existencia, que me importa eso y, por lo mismo, sus con-
secuencias me merecen la mayor atencion, y esto puede deberse
a que son muy buenas [a que se les desea mucho] o muy malas
[0 que se les repulsa mucho].

La responsabilidad es la sujecion del yo que existo al Yo que
soy. Por tanto, siempre manifiesta el sentido para Mi de eso que
ocurre a mi existencia, sentido que categoriza lo que encuentra
y que lo especula, pero que también lo significa para mi entidad
en tanto que ente, es decir, en lo que respecta a su {acto de} ser.
Lo que apela a lo que Soy, entonces, le obliga a manifestarse
acerca de su bondad o de su maldad: a juzgarlo y a placerse



§7.4| 326 DEL ESTAR VIVO

o a dolerse —sentimentalmente— por lo que hace a Mi de
ello. La responsabilidad, pues, manifiesta lo que de lo que hay
en la consciencia me es bueno y lo que me es malo, y esto
implica la determinacién del acto por la presentaciéon de los
motivos de busqueda y de huida que excitaran la motivacién
del cuerpo que Soy.

Asi, la perenne responsabilidad determina la perenne actua-
lidad entitativa, pues concibe los motivos de mi tendencia a la
realizacion, encuentra especulativamente la situaciéon buena y la
pone ante mi entidad para su consecucién, al mismo tiempo
que encuentra la mala y la pone de manifiesto para su rechazo.
Todo lo que se presenta o se representa en la existencia merece
una respuesta; cuando se tiene la disposicién para considerar
lo que en la realidad significa lo que hago, se conciben las
consecuencias y las causas de lo que estoy por realizar vy, asi,
el Yo-ente las enfrenta reflexivamente y puede desearlas como
buenas o repulsarlas como malas y, de esta manera, la determi-
nacién del acto mismo no sélo responde por lo sensitivo que se
le presenta, sino que también lo hace por el tiempo ausente vy,
cuando se considera al otro, por la entidad ajena.

La incertidumbre proyectiva

4 Que Yo sea digno quiere decir que, para cada acto, cuido de
determinar si es correcto o incorrecto previo a su realiza-
cién, que tengo de mi mismo tanta consideracion que no me
permito actuar en contra de lo que me parece malo, sino siem-
pre con la conviccion fundada en la verdad de que lo que impli-
ca mi acto no me hace mal.

La dignidad, entonces, encuentra un basamento posible sélo
sobre la seguridad de que lo que estoy por actuar en el mundo no
tiene consecuencias malas; es la consideracion del mi mismo*”,
es decir, es la reflexion de las consecuencias de lo que voy a
hacer y lo que éstas implican para el concepto de lo que soy. Un
mi mismo digno es el que aparece ante lo que Soy como mere-
cedor de cuidado y de conservacién; mantener la dignidad pasa
por el conocimiento de que no soy agente del empeoramiento
del mundo [del volverlo, para mi, un sitio mas repulsivo].

La consciencia especulativa, que permite alcanzar mi situa-
cién mas alla del ahora, me permite también concebirme mas



LA LIBERTAD 327 | §7.4

alla de lo que ahora obtenga; quien desdefia su propia conside-
racion en pos de la recompensa inmediata es alguien indigno®.
El que es digno repulsa sobremanera la consideracién de si
mismo en la que se presente contrariando su propia entidad,
es decir, haciendo algo que, ante si, juzga repulsivo. Quien es
digno identifica, en el juicio, el acto ante si* y el *desde si**, y
esto lo hace porque no se permite su realizacién sin la reflexion
[especulacion] de su sentido y, cuando lo es mucho {digno},
incluso de sus razones; no se permite su realizacién sin concebir
imaginativamente —y, por tanto, representar ante lo que es—
las causas y consecuencias de lo que hace.

Conservar la dignidad es la tendencia a conservarse integro,
de una pieza; es decir, que no haya un momento del yo en que
repulsa una accioén y otro en el que la desea, sino que el juicio
de tal esté basado en la verdad del mundo [en la conviccion
subjetiva-responsiva de que es correcto] y que esta judicatura
no esté regida por la conveniencia del momento, sino que
trascienda cada acto particular, pues de otra manera no es lo
que se basa en la sapiencia y en el entendimiento, sino en la
motivacion sola, en la manifestacion de la molestia por lo de
que ahora carezco. Esto es: el que es digno pro-cura a su entidad
del mal por venir y muy enfaticamente del mal del mi mismo,
es decir de encontrar en su propia entidad al agente que arruina
la propia habitacion.

Una persona digna que no sélo tiene consideraciéon de si
misma, sino que también la tiene del otro, tendra también que
pro-curar al otro. Pro-curar significa ser responsable ahora por
lo de mafiana —que, en la consideracién, me apela ahora—. Es
decir, que mi entidad responde ahora ante la consideraciéon de
mi porvenir y la del porvenir del otro que me mira o no, pero
que ocupa, finalmente, mi atencién.

La respuesta a la consideracion de lo propio que se me pre-
senta puede, sin embargo, permanecer en la consciencia como
una noticia inhibidora, como un mero sentimiento (de temor,
de conmiseracion, de indignacion, etcétera) no tan grave, pero

1. Esto, como bien lo describe Socrates en la Apologia platénica, es el caso
mas frecuente, pues «Hay muchos medios, en cada ocasion de peligro,
de evitar la muerte, si se tiene la osadia de hacer y decir cualquier cosa.
Pero no es dificil, atenienses, evitar la muerte, es mucho mas dificil evitar
la maldad» — 39a.



§7.4| 328 DEL ESTAR VIVO

puede también involucrar mas profundamente a mi entidad,
esto es, apelarla con tal fuerza que se responda no sélo con la
manifestacion de los sentimientos que se asocian con lo malo
y lo bueno del mundo, sino que se asuma también una actitud
tendiente a remediar la maldad o a conseguir la bondad.

Es decir que, ante la patencia —en el conocimiento— de mi
tendencia motivacional, la respuesta de mi entidad no acabe
en la concepcion especulativa de su sentido o de sus rationes,
sino que ademas, ante la nueva apelacion de la situacioén pro-
yectada, suceda que responda activamente [que responda con
una tendencia motivacional a realizar la mejora del mundo] ya
buscando lo bueno ya evitando lo malo. No se trata, entonces,
ya sblo de encontrarse con lo que puede ser el mundo y juzgarlo
como agradable o molesto para mi entidad y para la consecu-
cién de su bienestar, sino también de saberme capaz de incidir
en el mundo, de realizar o aniquilar esa situacién que deseo o
que repulso. Esta sapiencia es la que me impele a la actuacién
de lo que me es mejor, de lo que me permite encontrarme a
gusto y estar bien. La respuesta ante la apelacién especulativa
de lo bueno o de lo malo no puede permanecer —para quien es
digno— como algo indiferente, que resulta exactamente igual si
esta o no en el mundo, sino que le merece una respuesta activa:
la fuerte impelacion, ante el conocimiento de la situacién mejor
y de la peor, a encontrar la primera y a evitar la ultima.

El encuentro con el bienestar es el fundamento de toda
manifestacién motivacional, es el cumplimiento existencial del
postulado entitativo; como tal, es universal, pero, para aquellos
que se procuran y que procuran al otro [para los reflexivamente
responsables por lo que hacen] implica que se ha de cuidar no
sélo el cumplimiento bruto del encuentro con lo que ahora
deseo, sino lo que vaya a ser de aquello que tenga en consi-
deracion. Asi, en cada acto de cada momento de mi vida me
respondo —a priori y a posteriori— por las consecuencias de mi
actuacion y, por tanto, en la determinacién de cada movimien-
to, de imposicién de mi entidad a real, tengo que asegurarme
de que esa imposicion es a mejor y no a peor, tengo, asi, que
proyectar especulativamente lo que se sigue de mi acto, pero
esta proyeccién no puede sino basarse en lo aquende, sin poder
alcanzar realmente lo que sucedera: es siempre incierta.



LA LIBERTAD 329 | §7.4

La incertidumbre proyectiva es la condicion de toda
proyeccién, pues se ignora la realidad de lo que pro-yecta, y
solamente puede suponer las condiciones y los acaecimientos
mundanos, sin jamas poder asegurarlos completamente. Toda
concepcidén imaginativa se basa en las instancias de mi entidad,
en lo que sé y en lo que entiendo del mundo y de lo real, y por
lo mismo jamas se puede alcanzar la certidumbre del hecho, ni
aun ya con la percepcion inmediata. La proyeccion se da en mi
especulacion, que se arraiga en mi existencia, que se arraiga, a
su vez, en mi entidad.

La misma diferencia cualitativa por la que la existencia
se separa de lo entitativo para alcanzar lo allende su propia
entidad es la que impide, por principio, el encuentro con la
realidad de lo que se sigue de un acto mio. Pero, atin con eso,
es la limitacién del conocimiento-sapiencia la que constrifie
a la especulacién a la incertidumbre, pues las capacidades de
aprendizaje-incorporacién se limitan a lo que me pasa y a
lo que puedo deducir, pero lo proyectado siempre se resuelve
en lo aquende, siempre depende de lo que yo sé y de lo
que yo entiendo del mundo. No puedo asegurar que lo que
supongo como condiciones del mundo sean las efectivamente
las mundanas, ni tampoco que el calculo de las consecuencias
sea correcto; no puedo, en fin, determinar lo que se sigue de
mi acto con certeza.

Esta siempre la posibilidad del fracaso latente en cada accion
mia, ya se haya considerado como una posibilidad o ya sea im-
previsto, lo que espero que suceda podria no darse y, en cambio,
ocurrir lo opuesto: el fracaso, el dolor, el sufrimiento. Ninguna
intencién, ninguna previsién es suficiente, todo acto que se
hace con miras a su consecuencia puede malograrse y terminar
en el desmedro de lo mio o de lo del otro con el que me empato;
lo que se pretende bueno puede resultar incontrolablemente
malo. Todo acto —por muy mio—, sin importar que esté dirigido
a conseguir lo bueno, una vez actuado [impuesto en lo real]
se queda en la realidad, fuera por completo de lo Mio y de mi
control, pero permanece conmigo la responsabilidad por lo que
resulte, no ya s6lo como una apelacioén de lo que sucede, sino
ademas con la sapiencia de que Yo soy el agente que propici6 eso
que ahora me enfrenta. La incertidumbre por las consecuencias
de lo que hago la es también del bien o del mal por-venir.



§7.41 330 DEL ESTAR VIVO

Esto significa que la pretension procuradora, la que persigue
el bienestar mas alla de lo de ahora est4, por principio, fraca-
sada. La motivacién més principal asociada a la reflexion (la de
asegurar el bienestar por venir) acaba siendo contrariada; aun
cuando toda la fuerza de la querencia y de la voluntad de lo
que Soy se empefie, aun cuando es el mayor anhelo que alguna
vez pueda asaltar la existencia, la incertidumbre lo derriba y lo
convierte en una errancia vaga y temerosa de cada mafiana en
la que puede esperar el malhadado infortunio y la intransigente
negacién de lo otro ante lo que mi potencia es impotente.

La incertidumbre proyectiva tiene todavia otro aspecto: el no
poder encontrar proyectivamente las condiciones que mejoren
la situacién mia o la del otro a quien considero. Es decir que,
ante la apelaciéon de una situacién o de una consecuencia que
no se puede soportar, no se pueda tampoco concebir la posibi-
lidad efectiva de aliviarlo, que no haya manera de penetrar en
lo que el mundo es para encontrar qué acto, qué posibilidad
sea la que modifique la situacién y la haga buena, amable, en
la que se pueda estar bien y gozar en cambio por el agobiante
sufrimiento de ahora.

Se trata de la desesperaciéon de desconocer la manera en la
que el mundo efectivamente pueda ser para que lo cambie de
doloroso en placentero; como cuando se tiene ante si, postrada
y enferma a la persona que nos es mas cara, sin saber de dénde
su enfermedad y por donde su remedio, condenados —por la
ignorancia del mundo, de su estadio y de sus leyes— al fracaso
del deseo, atin del més fuerte. La finitud del conocimiento, que
al mismo tiempo disminuye mi potencia, impide que se pueda
encontrar la posibilidad del mundo que me permita hacerlo me-
jor, mas bueno y, ain de tenerla, esta todavia la incertidumbre
por lo que realmente ocurra.

La condena que significan la autonomia y impelaciéon motiva-
cional consiste en que, no obstante la incertidumbre proyectiva,
estoy obligado a la actualidad: no se puede renunciar a ser actual
ni tampoco a ser responsable por lo que me apela y, empero,
tampoco se puede asegurar que lo que hago realmente consiga
lo que me propongo, ni que pueda concebir siquiera la manera
de resolver lo que tanto me agobia. En cada momento estoy
impelido al acto, pero condenado a la incertidumbre de qué es
lo que realmente” estoy haciendo, qué es lo que pasard o qué



LA LIBERTAD 331 | §7.4

es lo que puedo hacer. Y, sin embargo, hago® ineludiblemente, a
cada instante. En cada ahora me actio, sin poder escaparme de
eso, pero también sin conocer lo que mi actualidad conlleva ni
si puede siquiera llevarme a alguna parte, y atin asi permanece
el imperativo de conseguir lo mejor para mi, para los que me
importan, para el mundo, para mi habitacioén...

Hay pues, una clara contradiccion entre lo que se desea y
la estupefaccidén que significa la negacién proyectiva de que el
acto efectivamente se resolvera con la consecucién de lo desea-
do. La sola consideracién de la finitud y de la impotencia ante
lo que allende permanece fuera de toda posibilidad de alcance
de mi potencia, mas alld de cualquier soberania concebible
impone la impasibilidad como recurso y la desesperaciéon como
condicion existencial.

Tener a la incertidumbre como condicion ineludible en la
determinacion del acto que debe pro-curar lo de Mi patentiza
el riesgo de mi futuro y la inevitable referencia a la finitud
y a lo infimo de nuestra potencia cuando se la emplea en la
transformacion de lo que el mundo es en su realidad inasible,
inalcanzable para la motivaciéon de mi entidad —que sé6lo puede
determinar el movimiento de mi cuerpo— y que permanece
allende, soberana de si, ante la pretension impotente de cual-
quier manipulaciéon mia para atraerme su control, para hacer de
mi voluntad la voluntad de lo otro ente y que se haga como yo
lo quiero, como es mejor.

Empero, la eterna condicién de actualidad no nos permite la
renuncia al acto, por mucho que el riesgo de fracaso sea grande,
por mucha que se la impotencia ante la maldad y el sufrimiento:
la responsabilidad perenne nos impele a hacer algo, a remediarlo,
nos especula lo bueno que puede ser y, ante esa mostracion,
nos impele a buscar su realizacion, aunque la sapiencia de la
imposibilidad de lo bueno nos manifieste, de su lado, el fracaso
que se sigue del intento. Sin embargo, ni el fracaso ni el éxito se
garantizan y, en tanto se delibera, la actualidad de mi entidad
contintia y la responsabilidad que me impele también.

No se puede desvanecer la entidad: es la aniquilacién o la
actualidad, no hay manera de renunciar a la responsabilidad de
ser Yo, ni de desentenderse de lo que se conoce, a menos que la
indiferencia se imponga como la actitud ante lo del mundo.






CAPITULO VIII

El sinsentido de vivir

Si el hombre no tuviese consciencia eterna; si un poder
salvaje y efervescente productor de todo, lo grandioso y
lo fatil, en el torbellino de las oscuras pasiones no fuese
el fondo de todas las cosas; si bajo ellas se ocultase el
vacio infinito que nada puede colmar, ;qué seria la vida
sino desesperacion? Y si asi no fuese, si un vinculo
sagrado no atase a la humanidad; si se renovasen las
generaciones asi como se renueva el follaje en los
bosques; si unas tras otras fuesen extinguiéndose como
el canto de los pajaros en la selva; si cruzasen el mundo
como la nave el océano, o el viento el desierto, acto
estéril y ciego; si el eterno olvido, siempre hambriento,
no se hallase con una potencia de tal fuerza que fuese
capaz de arrebatarle la presa que asecha, jqué vanidad y
qué desolacion serian la vida!

Kierkegaarrd, Seren. Temor y temblor.
“Elogio de Abraham”

(o . R
" NQ$Or A

La aniquilacion: condicion y destino

Desde la nada y hacia la nada: ese es el sentido de mi existen- | §
cia.

Esta, en primer lugar, la busqueda de lo que me ha traido
a la existencia y la respuesta: nada, fuera de la entidad misma
[del hecho de ser]. ;Por qué soy, por qué existo? ;De doénde
mi ser? El nacimiento no es una respuesta, porque no alcanza
para encontrarse con el fundamento mismo de ser Yo, y no
porque se pretenda seguir la secuencia de los nacimientos de
mis ascendientes hasta su principio, sino porque la pregunta no
es por la causalidad temporal de lo que Soy, por el momento
primero de mi existencia, sino por la ratio que me explica. La
pregunta de que se trata es, si, por el fundamento, pero no por
el fundamento [la fundacién] de mi existencia ahora, sino por
lo que funda absolutamente mi ser en cambio de no-ser. Y la
respuesta escapa de cualquier posibilidad de concepcion, esta

333



§8.1] 334 DEL ESTAR VIVO

no sdlo allende el conocimiento [la consciencia], sino allende la
entidad misma. Nos queda s6lo entregarnos a la posibilidad de
no ser en la especulacién, para ver si razonamos la entidad, pero
esto solo conduce a la ndusea repugnante de imaginarnos el va-
cio y a, en esa estupefaccion, suponernos como esa nausea.

Cuando me pregunto por lo que existia antes de existir yo,
la respuesta puede dirigirse hacia la historia y llamar a las
civilizaciones desaparecidas, a las vidas precedentes a la mia,
a mis padres y mis abuelos, a la gran evidencia del mundo
y descubrir en ellos la secuencia que me trae hasta el ahora.
Empero, esa historia se desnuda de la facticidad de ser en
cuanto se le pretende interrogar directamente y acendrarla: en
cuanto se le busca el fundamento entitativo, éste se encuentra
todo en lo que Soy. La historia se encuentra fundada en mi
entidad, existe porque yola vivo, y en la medida en que lo hago,
todo lo pasado que conozco vale por ese conocerlo y no porque
persista en lo real y aun si lo hiciera, existiria en la medida en
la que se percibe. El rojizo atardecer, el paisaje mas sublime,
todos los sentidos de todo, la miseria del hambre y del dolor,
el rostro de la que amo, el mundo todo existe en mi existencia:
debe ser concebido por Mi para llegar a la existencia, pero no a la
suya propia, sino a la mia, la Gnica que tengo, la tnica a la que
puedo acceder, la que es todo cuanto existe; porque el encuentro
con lo ajeno debe primero hacerse mio para nacerlo, porque, al
final, la vida es esta vida de adentro, la Mia, ella sola.

No se trata de que Yo funde su ser, ni ain de que yo
cree desde mi su existir en mi existencia (tan solo lo concibo);
todos los ellos son aparte y, los que son sensitivos, arraigan su
propia sensitividad en su entidad, fundan su propia existencia
[tienen su propio conocimiento] aparte de mi, tan aparte y
tan independiente que es inalcanzable para lo que Soy: es esa
misma cualidad de inalcanzable la que me obliga a fundar todo
lo existente en mi existencia. La entidad y la existencia propias
de lo otro de mi me son ajenas, se encuentran por completo
mas alla de lo que puedo tener conmigo; la Gnica manera en la
que me llegan es por la noticia sensitiva, por la afectacién que
provocan en lo que Soy, por lo que a mi cuerpo le pasa cuando
lo tocan —en el toque de Midas—, pero eso sigue quedandose
sélo en lo de mi, aunque no sea poco. El conocimiento [la



EL SINSENTIDO DE VIVIR 335 | §8.2

existencia] que Yo fundo es la Ginica manera en la que los puedo
alcanzar, siempre relativos a mi entidad.

La existencia, que es una dimensién ontolégica arraigada en
la entidad, no es de por si una entidad, es el acto cognitivo del
ente que soy —y cuya entidad no consiste en ese su conoci-
miento—. Existir es ser, para alguien, conocido; existencia es
la cualidad de un ente para existirse y para existir al mundo
que le toca. La existencia, pues, no tiene per se una motivacion,
un postulado, una manifestacion ni una entidad, es la mera
notacion de la entidad que la funda, es el receptaculo de su
sensitividad y sus disposiciones cognitivas; empero, es en ella
en la que se ilumina la completa obscuridad de lo actual [de lo
entitativo], es en ella en la que todo puede notarse y en la que
abandona la nada: la nada no es la negacion de ser —lo que es
imposible— sino la negacion de existir'. La entidad y la existencia
de lo otro desde si, permanece en la nada de la inconsciencia,
sélo lo desde mi me existe.

Todo esto mundano, fundado en mi entidad para darse a
mi consciencia [todo lo que veo, lo que oigo, lo que huelo, lo
que toco, lo que recuerdo, lo que deduzco, lo que razono, lo
que entiendo, lo que me duele, lo que me entristece, etcétera],
antes de llegar a mi existencia permanecia en la nada y, cuando
cese, cesara la suya.

Nada antes de mi existencia, nada después.

- >zgtmy,,_

La muerte es el destino de todo lo vivo, es la nada terminal
que opaca todo y que lo destruye, de que deshace lo hecho

y desanda lo andado. El humano, reflexivo, puede alcanzar la
certeza de su muerte en la especulacion y entender que ése sera
su destino, que la aniquilacion es la finalidad de todo acto, de
toda cosa, de todo lo que quiere y lo que odia, de todo sufri-
miento y todo gozo: que, al final, el gran fracaso es inevitable.

Es esta certeza de la aniquilaciéon la que hace de vivir algo
absurdo y sin sentido. La motivacion de mi entidad, empeifiada
en el cumplimiento del postulado entitativo, impele a cada
momento a la busqueda del bien y de lo bueno, me hace ser la
consecucion de eso bueno, de eso que me permita conservarme,

1. En adelante, cuando se llegue a referir a dejar de ser, se especificara con la
frase “aniquilacion entitativa”.



§8.2| 336 DEL ESTAR VIVO

extenderme, ser mas en tiempo y en potencia. Todo acto en cada
momento, toda motivaciéon tiende siempre a ello: a alcanzar el
bienestar mio, ya egoista, ya empatado con el de otro. La refle-
xi6n me permite empeilarme en el trabajo, en la construccién
de la habitacién, que impone lo aquende en lo allende y que
me lleva al mundo por la realizacién de lo que concibo; es decir,
que me lleva a emperiar mi entidad en aras de la consecucion
de un mundo mejor, que me hace encontrarme intensivamente
con ese mundo y entregarme al esfuerzo por su extension,
por su ponencia en lo real a costa del dolor del cansancio y
del fracaso, del sufrimiento en general por lo que resulte del
empeno de toda mi motivacién en un resultado incierto. Cada
momento, pues, de mi vida, esta dedicado a conseguir el bien
del mundo o el bien mio [a conseguir lo que concibo bueno,
lo que me llama, a lo que me tiende mi motivacién], a hacer
mejor la existencia [mi existencia] —encuentro de lo intensivo
y lo extensivo—. Todo esto pierde su sentido por la muerte,
pues tiene a la aniquilacién como destino; su hacia donde se
convierte en una angustiosa nada, en la que todo sera perdido,
a pesar del sacrificio y a pesar del dolor.

Para quien es consciente de su pro-curacién y se enfrenta
con la implacable verdad de su destruccién final, la realizacién
de cada deseo, la consecucién de cada buena estancia viene al
mismo tiempo con la garantia de su pérdida y todo sufrimiento
en pos de lo por venir se vuelve absurdo porque lo que viene es
nada, todo empeiio por conseguir lo que es mejor se acompaiia
con el conocimiento de su destruccion. Trabajo, ;para qué?,
;qué es lo que se sigue de este sufrimiento, de este sacrificio?
Una realidad que se queda consigo, la busqueda por hacer del
mundo algo entre lo que quizd nunca consiga vivir: la entrega
de mi entidad a la consecucidn de lo que ya no puedo disfrutar.
La patencia de la muerte hace de todo sacrificio la abnegacion
que se cambia por la aniquilacién, no por el gozo.

Vivir es un engafio: La muerte es el espabilamiento de este
suefio que es la existencia. Para quien es digno (que necesita
considerar todo lo que implica su acto en su actuacién, cada
accion tiene que ejecutarse con el conocimiento de cudl es su
sentido [desde donde y hacia donde van]) y se encuentra con
la sapiencia de la muerte, el permitirse hacer como si hubiera
un destino, cuando no lo hay, es imposible. El que conoce una



EL SINSENTIDO DE VIVIR 337 | §8.2

verdad [el que corrige la falsedad de una suposicién primera]
no puede ya apartarse de ella, y se ve obligado a actuar en
consecuencia de la verdad descubierta[], a menos que opte
por la traicion de su propia entidad y determine su actuacién
des-conociendo lo de lo real extensivo por imponerse el cumpli-
miento de lo intensivo a pesar de la consideracion de lo mejor
[a pesar de su dignidad], pasando sobre ella como obnubilado
por la fuerza motivacional de la conveniencia y enarbolando la
cobardia y el refugio en la comodidad. Pero quien realmente
comprende la verdad de la aniquilacién como destino pierde
incluso esa fuerza, y todo el impetu que me tiende hacia el
mundo se apaga en consonancia con su pérdida proyectiva.

Aquel que busca la verdad porque sélo con ella puede
asegurar la dignidad de su hacerse, se encuentra con que la vida
es un simulacro, una prueba cruel, que se acaba sin un sentido
claro, que se vive hoy para conseguir el alimento de mafiana
y que ese alimento ha de consumirse para poder conseguir el
de pasado mafiana y que después de pasado manana esta la
nada como Unica certeza: es la defraudacion, el entregarse a la
falsia, la busqueda insaciable e irrenunciable de éxitos parciales
para finalmente encontrase con el gran fracaso ;En pos de
qué la vida?: de la muerte. Eso es lo que se le muestra a la
existencia [al conocimiento], al entendimiento e incluso a la
sapiencia, pero la entidad sigue motivandose, sigue buscando
su bien sin detenerse por la desolacién que le espera, sigue
teniendo hambre cuando no se le alimenta, sigue deseando al
otro para hacerse mas, para entregarse, porque es la propia
entidad la que se manifiesta, porque la existencia esta para
enterarse y determinar el cumplimiento de a lo que el ciego
postulado entitativo me impele. La manifestacion sensitiva de
la motivacion entitativa se sigue dando a la existencia, a pesar
de la presencia especulativa de la aniquilacién como destino:
sigue, en fin, habiendo un por qué, mas ya no un para qué.

El que se ha encontrado con esta sapiencia no puede ya per-
manecer en la ingenuidad del mafiana como el méaximo alcance
de su actuacién. Sélo quien de veras pretende considerarse a si
mas alla de lo inmediato presente y de lo que le apela ahora con
mas fuerza, sblo quien se estima en tanto para no quebrantar
su integridad por la fuerza del impulso motivacional es el que
puede saber de su aniquilacién como destino y determinarse



§8.2| 338 DEL ESTAR VIVO

en consecuencia a esta realizacién: aquél que es capaz de una
fuerte consideracién —de si mismo, del otro y del mundo— no
puede dejar de lado lo que se le presenta como destino ultimo.
Quien vive en la inocencia [en la ignorancia] de la sapiencia
de la muerte (porque su capacidad especulativa es tan débil
que el motivo que se le presenta de esta manera siempre es
reprimido por el que se le presenta sensitivamente o como un
hecho certisimo) —aunque la entienda— no podra comprender
el hecho del absurdo por la aniquilacién como destino, y de
éste ultimo no me ocuparé, pues para que la vida sea absurda
no basta con que no tenga sentido per se —en ultimo término,
nada lo tiene—, sino que se necesita vivir este sinsentido. Es
decir, que en lo que sigue se trata con preeminencia del hombre
digno y considerado de si.

Ante la eternidad de la aniquilacion que me espera, el dia,
el afio, el siglo que aun viviré es insignificante: «si me han
de matar mafiana, que me maten de una vez»'. En el enfren-
tamiento a con la nada infinita, el tiempo ya vivido —y ya
reducido a este presente solo— se pierde completamente, como
una apuesta que deja en la ruina, sin importar la cantidad de
lo que se tenia. Si al final todo perecera, ;qué diferencia hace
la vida, por mucho que dure, si de la nada se avanza hacia la
nada?: la misma que un sueflo que jamas se recuerde hace en
una vida, o incluso menos.

Todo razonamiento se quiebra ante la inminencia de la
muerte; la bisqueda de las rationes de cualquier cosa no puede
alcanzar a lo que ya carece de la posibilidad de conocerse. De
lo que es de lo real —y que se nos manifiesta en la vida—
puede aun intentarse tal cosa, puede aun el principio de no
contradiccién aplicarsele para deducir, a partir incluso de las
sombras que nos llegan, lo que puede ser de ello o lo que no
puede, a pesar de la advertencia kantiana. Pero la vida misma
carece de razones, no porque ahi se funde todo lo racional, sino
porque se encuentra al principio de lo racional, y razonar es la
busqueda del principio y del fin de cada cosa. Nada hay antes
de la vida ni después de la muerte: no hay razoén para morir,
si no la muerte misma y, mas importante todavia, no hay razén
para vivir, si no la vida misma.

1. La Valentina, cancién popular de la Revoluciéon Mexicana.



EL SINSENTIDO DE VIVIR 339 |§8.2

Empero —se puede alegar— cada deseo que se concreta, cada
momento de satisfacciéon y de gozo puede ser considerado el fin
del movimiento, el destino del trabajo, de ese acto que mejord
el mundo, y que me permitié estar mas a gusto, encontrar el
bienestar en ese momento; puede, en efecto, decirse que lo que
pasa ahora se resuelve ahora, interin la nada, sin la considera-
cién de la muerte, ciegos a su inminencia. Pero esto significa
desterrar la consideracién del futuro maés alla del corto plazo
(unas semanas o meses) de la motivacién de mi entidad, lo cual
bien puede aceptarse y, sin embargo, ain se puede enfrentar
con la patencia del sinsentido, pues la aniquilaciéon no es sélo
destino, también es condicion de la existencia mia.

El eterno presente de lo que Soy condiciona a lo que existo
al acto sensitivo, que trasciende ya la presencia absoluta con la
temporalidad, con la permanencia de lo que —entitativamente—
ya no es en lo que ahora siento. Pero esta sensacion es eva-
nescente, se aparta de la atencién de mi entidad, deviene nada
[se aniquila]. La temporalidad de mi existencia condena todo
a pasar; el devenir no es solo llegar a ser lo que no era, sino
también llegar a no ser lo que era. Todo se desvanece conforme
pasa, la sensitividad deviene y es reemplazada por lo que ahora
siento cada vez, cada momento; el tiempo borra incesantemente
lo que antes puso ante mi entidad, todo momento acaba, todo
tiempo es efimero.

Es decir, que el rio incesante del devenir se lleva todo lo que
en cualquier momento se presenta ante lo que Soy y todo lo
que mi entidad me manifiesta de Mi: eso mismo que ahora es
lo que ayer sentia, eso serd lo que hoy siento: nada, o un débil
recuerdo sin efectividad para lo que me esta pasando. El interés
efectivo de mi entidad, que siempre esti puesto en lo porvenir,
se vuelve ridiculo cuando se comprende que aquello en lo que
ahora empefo mi entidad no vale mas que aquello en lo que
me empefié ayer y que ahora carece por completo de relevancia
ante mi vivencia de hoy.

La consumacién de cualquier deseo, la satisfaccion de cual-
quier necesidad, cualquier momento de gozo se ve en su mismo
acaecimiento arrastrado hacia su disolucién en la nada, se ve
forzado a desparecer en aras de lo que viene: mas deseo, mas
necesidad, mas sufrimiento. El momento presente, en el que
gozo, se aleja en su misma presentacion, se aniquila y nada vale



§8.2| 340 DEL ESTAR VIVO

la stplica por la eternidad de esto que siento, de esta situacién
en la que me encuentro, de la compaiiia de quien me acomparie;
siempre se va, siempre vuelve la misma necesidad, el mismo
hastio, la misma pérdida, una y otra vez, para siempre.

«Si un dia le digo al fugaz momento: “jDetente, eres tan be-
llo!”, puedes entonces cargarme de cadenas, entonces consentiré
gustoso en morir»’, dice Fausto a Mefistofeles. La consecucién
de ese instante de plenitud, que se desea eterno, bien puede
anteceder a la muerte porque después igual viene la nada del
instante, su no-existencia; sélo su recuerdo queda y el anhelo
de volver a estar bien, como en ése momento, como cuando
se tenia todo lo que se pretendia. El recuerdo [la re-vivencia
especulativa de lo que fue] es muy mas débil que la efectividad
del encuentro sensitivo con la satisfaccion, la situacion de mi
entidad en la que nada se puede —ni conceptivamente— anhe-
lar, la mayor plenitud que se pueda tener, igual es arrastrada
por el incesante devenir, como un momento cualquiera, como
el mas trivial de todos.

El poseer, al mismo tiempo, la restitucion consciente de la
historia y la patencia de su destruccién implica que quien se
afana en el encuentro con lo que ahora tenga encuentre su
afan ridiculo, de la misma manera en la que se encuentra con
el sufrimiento: todo el placer de ahora, todo el dolor de ahora
no son mas que momentos efimeros ya-evanescentes, ya-nada,
de los que solo quien no espere de si sino su ahora puede
tomarles importancia: aquel desintegrado que no se conserva
segun lo real permanente, sino segin su apetito temporal. El
que tiene procuracién de si no podréa encontrarse con el ahora
como el absoluto de su actuacion, pero si como el absoluto de
su existencia. Es decir que no podra determinar su realizacion
a partir solo de lo que se le presente sensitivamente —ya inten-
siva, ya extensivamente— sino que inevitablemente participara
la consideraciéon especulativa de lo ya pasado y de lo por
venir; pero sus consideraciones deben —para poder verificarse
efectivamente— estar apegadas a la verdad, a lo que su convic-
cién le hace aparecer como efectivo, y una verdad es que mi
existencia es el momento ahora en el que existo y que todo
lo demaés (atn los recuerdos) debe presenciarse —ya sensitiva,

1. Goethe, Johan W. von. Fausto, “Primera Parte”. Madrid: Catedra, 2005.
pag. 152



EL SINSENTIDO DE VIVIR 341 | §8.2

ya especulativamente— para existir, que lo que existo ahora es
todo lo que existo y que la destruccidn del recién-ahora permite
el ahora-ahora incesantemente.

El que se pretende integro trata de integrar [de hacer entero]
lo que es sélo continuo: su existencia; es decir, trata de que
en esa desintegracion incesante de lo que existo no se pierda
lo que Soy, que no se des-haga al mi mismo como si se
hubiera de fragmentar a cada momento, asido solamente de su
ahora motivacional, sino que trata de conservarse para si en el
conocimiento de lo que es bueno™. Todo lo que haya de vivirse,
no ha de poder separarse de lo que siempre permanece igual de
conveniente para mi entidad, conveniencia que llega —como mi
entidad misma— mas all4 del ahora en el que se encuentra para
encontrarse en otro ahora después, en el que lo que se hizo
aparece ante mi responsabilidad y que se presenta como un
motivo de orgullo o de vergiienza. Lo tnico por lo que se puede
tratar de unificar la dispersion continua de la aniquilacién de
lo que existo es por el asimiento a la verdad, que permite una
validez de los motivos que alcanza mas que toda motivacién
instantanea, pues se trata de encontrarse con el concepto de
mi misoy con el de mundo y de determinar, a priori, a la mo-
tivacién para que considere la verdad sobre lo de mi y sobre lo
ajeno que se ha descubierto ya; sélo el remitirse a lo verdadero
en cada actuacion permite la constancia en la actitud, permite
el encuentro con un mi mismo que se respete en lo que es y
que no se entregue a lo que le ocurre. Esta verdad a la que se
entrega el humano que busca verdaderamente lo bueno [lo que
le conviene en tanto él] manifiesta el absurdo de la existencia,
que se agota siempre en su misma apariciéon y que no pude
consagrarse a si misma, por no ser ella sino la manifestacion
del impulso ciego e insaciable de ser.

Y, sin embargo, a pesar de la comprensiéon de que todo lo que
existo pasa y se destruye, mi entidad permanece impeliéndome
a la actuacion, la motivacién de lo que Soy es llamada por lo
que se le presenta y por lo que del mundo necesito. Pero el
cumplimiento de esta impelacién resulta absurdo, por cuanto
es siempre insuficiente y siempre vuelven las necesidades
entitativas: el comer, el beber, el ayuntarse sexualmente, el
encontrarse con el otro: un trabajo incesante e insensato. De
tal manera que el regocijo que viene del encuentro con lo que



§8.2| 342 DEL ESTAR VIVO

me llena —eso que me demanda lo que Soy— resulta fatuo y
ridiculo porque no constituye una real satisfaccion, sino que se
limita a permitirme durar, duracion que tiene como destino la
posibilidad de durar mas, pero sin que se presente una razén de
esa duracidén, como no sea la permanencia misma, la incesante
manifestacién motivacional que pugna por el cumplimiento
del postulado entitativo y que se encuentra mas alla de toda
consideracién posible, de toda razén concebible.

La motivacion entitativa es insaciable. La entidad que Soy me
exijo constantemente el cumplimiento de la satisfacciéon de mis
carencias, mi realizacion, pero esto no es posible cabalmente,
sino que se espera que enseguida de la satisfaccién comience
el desgaste de mi entidad, que después me llevard a una
exigencia cada vez mas fuerte. Todo lo que haga por alcanzar
el cumplimiento completo de lo que me exijo sera un esfuerzo
fatuo: la plenitud de mi entidad es inalcanzable y, cuando se
consigue, siempre es efimera, siempre se aniquila en pos de la
notacién de la molestia que manifiesta nuevamente mi insufi-
ciencia y mi necesidad de acudir a lo ajeno para asegiirame mi
permanencia: todo lo en pos de una vida siempre permanece
irracional y sin sentido.

Al final de cuentas, pues, me percato de que el cumplimiento
de a lo que me impele mi motivacién es imposible de realizarse
[imposible de darse realmente]; en efecto, el bienestar Mio y de
aquellos con los que me empato no puede darse mas alla de un
momento ya evanescente en su vivencia: todo lo que persigue
mi motivacién se descubre como una ilusién, como un juego
cruel en el que se permite tocar lo que se desea un instante
y luego se le aleja hasta hacerme correr tras él sélo para que
nuevamente, cuando se alcance, se aleje. La consecucién del
bienestar como una condicién existencial es imposible: cual-
quier cosa que haga para hacer el bien al mundo, a los otros
y a mi mismo terminara perdida, aunque haya servido para un
instante de gozo o de placer.

Entrar en el juego del alcance de la motivacion es aceptar
la burla que representa para mi, es entregarse ciegamente a lo
que haya de aparecerme en el presente, sin la consideracion
de la dignidad de lo que Soy respecto de mi propio bien,
sin vergiienza por abandonar la responsabilidad por el propio



EL SINSENTIDO DE VIVIR 343 | §8.2

destino, desconociendo que éste es la aniquilacion y sin tomar
en cuenta la ponderacién de si ésta mi vida vale lo mismo o
mas o menos que la pena de vivirla.

Me percato, en fin, del fracaso de la motivacién de lo que Soy,
de la condena al desvanecimiento de todo lo bueno y de todo lo
malo igualmente, y de que estd aunada a la condena a la actua-
lidad y a la responsabilidad. Sin mas conmigo que los recuerdos
borrosos de lo que fui, el ahora que nada significa porque es ya-
pasado, y la aforanza fatua de lo por venir: comprendiéndome
en el ridiculo empefio en la consecucién de lo exiguo e inasible.
Me comprendo asi aniquilado por la aniquilacién de mis actos
y de mi existir en cada instante y apremiado por mis deseos
y por el sufrimiento con el que mi entidad intenta reprimir
toda resistencia que ofrezca la reflexion, en la que encuentro
la carencia de sentido de la vivencia que ahora tengo: también,
como la vida, hacia la nada.

Esta comprension del sinsentido de la vida, por un lado, y
el aburrimiento, por otro, pueden ambos conducir a la indife-
rencia de lo que Soy por lo que me pase. La indiferencia es
la condicién existencial en la que la motivaciéon carece casi
completamente de fuerza y en la que, por lo tanto, el gozo y el
sufrimiento son muy débiles, y la objecién de lo que me ocurre
tampoco tiene mucha importancia. Asi, toda mi actualidad esta
determinada por la conveniencia mas obvia, por las pequefias
satisfacciones que llegan sin mayor esfuerzo y sin una consi-
deracion verdadera sobre lo que me es bueno y lo que me es
malo: no hay un esfuerzo por encontrar lo bueno, puesto que
no tiene ningun caso determinar en qué pueda consistir, ya que
es inalcanzable, y ya que todos los momentos son, basicamente,
iguales; tanto, que bien podrian todos ser el mismo y unico
instante del parpadeo en que se consume mi existencia, en el
que se aniquila. Todo lo que pase me es in-diferente, todo mi
animo se encuentra en la andBeiwx, sin que lo perturbe nada
mayormente, sin que lo que le pase parezca efectivamente
convenirme, como no sea en sus consecuencias mas basicas,
entre las que me acomodo sin permitirme que lo que pase en
el mundo me llame o me niegue gravemente, desarrollandome
en el tiempo por la inercia de la actualidad y entre los caminos
que estan ya dispuestos, en las rutas que marquen el menor



§8.3| 344 DEL ESTAR VIVO

esfuerzo, la menor atencion, el menor empleo de la fuerzas de
mi entidad, que se ven reprimidas por la incorporacién de la
sapiencia de su futilidad e insignificancia.

Empero, atin con la comprension del sinsentido de vivir, se
puede todavia dotar al mundo de sentido desde Mi, cuando
las fuerzas de mi entidad se niegan a menguar, cuando la
motivacion es capaz de crearse su propia trascendencia, cuando
se encuentra una ilusion, un engafio que nos permita ain
volcarnos hasta el mundo y dejarnos inundar nuevamente por
los sentimientos y por el deseo de lo bueno y la repulsiéon de
lo malo. Al final, cuando nada tiene sentido, queda la ilusion
como manera de re-ligarnos al mundo.

La respuesta al sinsentido

La ilusion
§ La racionalidad humana se pierde porque lo que hay en el
fundamento de la existencia es la entidad, pero el nacimien-
to de la entidad esta més all4 del contacto sensitivo, de tal ma-
nera que no se alcanza por el conocimiento. La razén [el princi-
pio y el fin] de mi ser esta mas alla de mi acto de ser —me tras-
ciende—, pero la existencia no tiene en esa razén su fundamen-
to, sino que se funda en la sensitividad y en la motivacion que
soy: se funda en el postulado entitativo. Mi existencia esta colo-
cada muy mas aca de lo que trasciende a mi entidad; lo que exis-
to es inmanente a lo que soy Yo, al hombre situado, al que siente
y que tiene su bienestar anclado en su particularidad. Lo que me
trasciende absolutamente, me es absolutamente indistinto.
Aquello por lo que Soy es —forzosamente— ontolégicamente
anterior a mi propia entidad; es decir, que lo que me principia a
permanecer siendo se queda antes de lo que Soy y, por lo tanto,
antes de la sensitividad [de la existencia] y de la racionalidad,
que busca el principio y el fin a partir de la generalizacién del
comportamiento, pero lo méas basico que puedo jamas alcanzar
es el mandato del cumplimiento del postulado entitativo que es
el orden al que pertenece la existencia. La absoluta trascenden-
cia de mi entidad en una razén desconocida implica, nuevamen-
te, el sinsentido, porque la existencia es la apelacion de lo ajeno



EL SINSENTIDO DE VIVIR 345 | §8.3

hacia mi y de lo mio hacia lo ajeno para la mejor realizacién
de la motivacion, pero tras la aniquilacién no hace falta mo-
vimiento alguno, no hay ya la necesidad de alcanzar ninguna
cosa: mi entidad ha cumplido ya con su travesia necia, para la
consecucién de nada. La motivaciéon me arroja al mundo para
alcanzarlo; sin yo y sin mundo, no tiene caso nada.

En tanto limitados a la sola consciencia, el problema de la
trascendentalidad no tiene mayor consecuencia: se habita en el
mundo y se vive arrojado hacia él, mientras haya mundo y vida,
como cualquier otro animal. Pero la especulacion —que permite
el razonamiento— nos impulsa siempre al encuentro con las
razones de todo lo que nos objeta y hace —al mismo tiempo—
de nuestro porvenir una objecion. Eso que nosotros fuimos o
hemos de ser también nos objeta, y su presencia ante nosotros
nos plantea un motivo: el encuentro especulativo con la muerte
y con la incesante destrucciéon del devenir nos muestra la ani-
quilacion de lo ya vivido y, con ella, la de lo por venir; también,
finalmente, nos muestra la aniquilacién incluso del presente
efimero que existimos: el todo de la existencia, amarrada a la
actualidad y separada de lo que fue como no sea por lo que se
incorpord-aprendié que ahora la determina en su concepcion.
Tal especulacién lleva al razonamiento al encuentro con su
limite tedrica y practicamente®. Teéricamente, porque la trascen-
dencia de mi razén a mi existencia implica que hay un limite
que no se puede ya pasar, en el que el proceso racional —que
remite siempre a una mayor anterioridad o posterioridad— se
debe detener: hay un momento en que la respuesta al “;por
qué?” no puede ser otra que “porque asi es” o “porque quiero”
o “porque se me ocurrié” y en el que la pregunta “;para qué?”
no puede ser respondida sino como “para ser feliz” o “para
no morir” o “para dejar de sufrir’; un momento en el que el
razonamiento no se puede llevar mas lejos porque la siguiente
respuesta apunta hacia un principio espontaneo, sin causa
aparente, como —intensivamente— la espontaneidad del yo en

1. La distincion entre un razonamiento tedrico y uno practico no es cualitativa:
es que el campo del primero no afecta gravemente la motivacion, sino que
se interesa sélo por contemplar lo que permite a y lo que resulta del mundo
especulado; el segundo, coloca el resultado del razonamiento mismo [la
causa o consecuencia que se siga del principio o fin razonado] como un
motivo que, asi, determina mi actuacién.



§8.3| 346 DEL ESTAR VIVO

que consiste la libertad kantiana o como —extensivamente—
la determinacion de las leyes naturales y de las propiedades
de la materia, o apunta hacia una finalidad sin consecuencia
aparente, como —intensivamente— el gozo o como —extensi-
vamente— el cumplimiento de las leyes naturales y de la vida
misma. Practicamente [en la determinacién de la actuacioén por
la presentacion del resultado del razonamiento como motivo],
la razén llega a su limite cuando manifiesta a la motivacién que
el resultado de su realizacion es, indefectiblemente, la aniquila-
cién; ante cada tendencia hacia el mundo, me objeta la nada de
mi como mi destino, la insignificancia de lo que estoy por hacer
y de mi estancia en general; ante cada gran motivo, muestra el
ridiculo de un empefio de toda mi entidad en la consecucién de
un encuentro tan fatuo, cuanto lo es el si estoy bien o estoy
mal: el sentido [el desde donde y el hacia donde] de cada acto se
ve destruido a priori por la apelacion de la aniquilacién de todo
tiempo, propio o ajeno. La trascendencia de lo real en general a
lo que Soy y de lo que Soy a lo que existo des-funda mi estancia
y la mantiene flotando en la vacuidad; y siempre se terminara
re-uniéndose con ella, lo que resulta como un parpadeo entre
la noche y la noche.

La trascendencia entitativa de la razén de ser Yo coloca a mi
existencia en el abandono y la obliga a encontrar en si misma
su agotamiento. No puede pretender alcanzar lo que le escapa.
Aquél que se encuentra con la verdad del sinsentido no puede
evitar la nausea que le provoca el absurdo, la contradiccion
de su propia nada y la de sus actos contra su motivacion y
su presencia, se ve forzado a permanecer asido a si mismo en
medio de la veleidad del mundo y de sus condiciones, como
quien abraza a su propio cuerpo para afirmarse en medio de la
tormenta. El reconocimiento de la aniquilacién como condicién
y destino implica que se ha agotado ya la fuerza luminosa
de la ilusion.

La ilusidon es encontrar un motivo para mi entidad que
trascienda mi propia aniquilaciéon o que la desdibuje de mi
consideracién. Y esta ilusion puede estar enmarcada por la
ingenuidad o por la fe.

La ilusion ingenua es la que —sin la comprensién de la
propia aniquilacion— encuentra en el mundo el motivo para



EL SINSENTIDO DE VIVIR 347 | §8.3

entregarsele una y otra vez sin desdoro de la dignidad, como
los infantes, que viven soélo el ahora porque es en él en el
que encuentran toda su motivacién y no porque el futuro los
enfrente como absurdo. En cierto sentido, no hay consideracion
del futuro lejano, sino sélo ocupacién por lo que ha de pasar
dentro de poco. Poder apreciar la alborada cada dia, poder
entregarse completamente al amor de alguien, poder dedicarse
al cuidado de otra persona, poder, en fin, buscar el bien sin
que se sufra {por la repulsién del encuentro con la aniquilacion}
en esta determinacién: eso es la ingenuidad de la ilusion. Esta
presenta a un motivo tan luminoso ante mi existencia, que su
luz me enceguece, negandome la posibilidad de ver mas alla de
él. El comprar algo que me gusta, el poseer cada vez mas, el con-
seguir un cuerpo perfecto, el ver crecer a mis hijos, el mejorar
el lugar en donde vivo, el graduarme y conseguir un trabajo...
todos ellos pueden ser motivos ilusionantes, razones suficientes
para entregar mi entidad al mundo, para dejarla guiarse por lo
que se le diga, para conformarse con lo que se le dé y sélo
buscar realizarse en el campo que le marca lo establecido, ante
su propia incapacidad de razonar lo del mundo hasta su limite,
de encontrarse con el sinsentido de la existencia suya y de la
humanidad toda. El ingenuo no sabe del gran fracaso de la vida;
la fuerza del deseo (o la debilidad del razonamiento) es tanta
que su propia deseancia se encarga de concebir la posibilidad de
su encuentro, de hacer creer en su realizacién aun sin la menor
base racional: el querer que asi suceda es razon suficiente para
creer que efectivamente se podra.

La no comprensioén de la trascendencia de lo real a lo que
existo no permite que surja la exigencia de la trascenderme yo
a mi mismo. La ilusién ingenua se circunscribe a la moda, se
deja guiar por lo que se le aparece, no se gesta en la entidad
que funda mi existencia, sino que se convence por las palabras
de otro, se limita a arrojarse hacia lo que le llama sin concebirlo
en lo de si; el ingenuo no es capaz —fuera de sus apetitos y
su empatia intuitiva— de ver la bondad o la maldad si no se le
muestra, pero siempre esta viendo alguna. Lo bueno y lo malo
[lo placentero y lo doloroso, el agrado y la molestia, el gozo y
el sufrimiento] rigen plenamente su actuacion, son el parame-
tro absoluto de la motivacién, no tiene que luchar contra su



§8.3| 348 DEL ESTAR VIVO

bondad, ni contra su maldad, pues no hay una comprensiéon
verdadera del acto y del impulso a la actuacién (la ingenuidad
es el mas extendido y peligroso de los dogmatismos).

Para el que comprende el sinsentido, el bien y el mal son
absurdos y, a mas de eso, un postulado inalcanzable, una abs-
traccion casi vacia y relativizada a tal grado que el empefio en su
consecucion es risible y, sin embargo, no dejan de presentarsele
ante cada apelacién. Quien ha incorporado la verdad del sin-
sentido no puede ya desentenderse de sus consecuencias, sino
que tiene que afrontarlas e ilusionarse, rebelarse o resignarse.

La ilusion de fe es aquélla que me construyo a pesar de la
comprensién del sinsentido; es la fe en la realidad de algunos
motivos, es asignarle un sentido a mi actuacién por medio
de liberar a mi motivacion de la objeciéon de la nada que
me espera, para permitirle que pueda tenderse nuevamente al
mundo, para que pueda buscar en él lo que le hace falta con la
fe en encontrarlo, sin que el desengafo le pervierta el impulso
motivacional. Esto puede darse haciendo que la resolucion del
motivo de mi actuacion [de lo que me mueve al acto] trascienda
mi existencia (a pesar de que la concrecién del movimiento
ocurra ahora); esto es, actuar siempre para fines pro-visionales,
que apuntan a una finalidad que se halla més all4 de mi muerte,
porque es mas grande que mi vida. También puede darse esta
ilusion de fe por la afirmacioén de la vida mia como realidad
ultima; esto es, determinar mi estancia y mi existencia como
no necesitadas de ningun fondo que las sostenga y afirmarlas
sostenidas por la propia fuerza de lo que Soy, sin detenerse por
la objecién de ya no ser alguna vez.

La ilusion de fe trascendente™ es la que encuentra un motivo
mas alla de mi nada, la que pretende que el acto de ahora tiene
una finalidad que no acaba cuando acaba mi existencia (y que,
por lo tanto, no se refiere a ella como fin), sino que permanece
después de yo morir.

La razén de ser mi entidad (que permanece absolutamente
desconocida y que me trasciende), si bien no se puede de ningu-
na manera alcanzar, si puede ser reclamada por la especulacion,
y puesta como el motivo de mi actuacién mas alla de mi mismo,
por el ansia de situar mi vida en un sentido que no acabe
en la aniquilacién. El reclamo es el de encontrar un motivo
trascendente a mi nada, por el que mi entidad pueda pujar en



EL SINSENTIDO DE VIVIR 349 | §8.3

vida y que me alcance hasta mas alla de lo que existo, que
me permita proyectar un encuentro con lo que quiero que mi
aniquilacién no pueda impedir. Asi, mi motivacion trasciende
a mi existencia; el movimiento de ahora no se acaba conmigo,
porque consiste en la construccion de algo mas grande que yo:
yo, en esta vida, construyo algo que vine desde antes y que
llega hasta después de mi; asi, la muerte que me destruye no
puede destruirlo (no puede destruir el motivo de mi actuacién
que, al mismo tiempo —por haberme puesto yo en él— me
preserva consigo).

La mas patética de las ilusiones trascendentes es la creencia
en la continuacion de la propia vida después de la muerte; la
intencién de anular el momento de la aniquilacion, de destruir
la causa de que todo se destruya para continuar existiendo a
pesar de ella es la mas obvia e inocente de cuantas haya. La
ilusion de vivir ya sin la inminencia de la muerte puede disipar
la objecién de la aniquilacién para mi motivacion pero, asi sim-
plemente, no recupera el sentido del sufrimiento que se da en
aras de lo bueno que se deshace en su consecucioén; ha menester
una condicién en la vida més alla de ésta que corresponda a la
manera en la que se vivi. Sean cielos e infiernos o sea el karma
o cualquiera otra forma en la que se determine mi manera de
vivir después de esta vida.

Pero el motivo de la ilusion trascendental no tiene que implicar
que mi existencia se encuentre efectivamente con él, bien puede
ser que se trate de algo que yo ya no alcanzaré. Basta con que
el motivo al que me tienda trascienda a mi vida y a mi muerte,
que sea mas grande que yo, de tal manera que el trayecto de
mi vida pueda insertarse en un trayecto mayor y tomar de él su
sentido. Cuando se dedicala vida a un ideal, a la construccion en
el mundo de algo, ésta {construccién} es la que dota de sentido
a mi vida porque me he adoptado en su seno y, por lo tanto, el
alcance de mi motivaciéon no se aniquila conmigo, sino que se
queda en el mundo, permanece como la base, el principio o la
continuacion de algo que, asi, me lleva —porque mi realizacién
ahi me plasma— maés alld de mi muerte. Todo lo que haga al
respecto, aunque se termine una tarea, tiene como finalidad la
consecucion de ese ideal de justicia, de grandeza, de saber, de
memoria... de cualquier cosa en que resulte de lo que ahora
hago y que me consiga mas alla de mi, que me lleve a después de



§8.3] 350 DEL ESTAR VIVO

mi desaparicién. Es decir, se dota a mi existencia de una ratio;
se tiene fe en que se alcanzara el motivo o, por lo menos, en que
el bien de su consecucién —y, por tanto, de su busca— es real,
que tiene una manifestacién que va mas alla de mi bien: el bien
de mi motivo también trasciende al bien de mi existencia.

La carencia se sentido, la ausencia de razones que justificaran
[que hicieran justa] a mi existencia habia terminado con toda
teleologia posible, pues el destino de todo era la destruccién; la
ilusién trascendente recupera la teleologia, lo que hago es para
construir el encuentro con mi motivo y —con ello— construir-
me (aunque no me encuentre efectivamente con él). «Lo que
se llama razon para vivir es, al mismo tiempo, una excelente
razbn para morir»* porque, al mismo tiempo que encuentro en
ella mi sentido, la coloco por encima de mi existencia, pues de
otra manera no podria paliar la contradicciéon que representa
mi muerte. Si efectivamente he encontrado en ese motivo la
trascendencia de mi actuacién a mi aniquilacion, entonces ésta
pierde su significacion; precisamente en esa pérdida es en la
que radica mi re-ligacién con el mundo. Morir por alcanzar
el motivo en el que me fio es una disposicion natural para
quien encuentra en ello su razén de actuar, de incidir en la
realidad, de vivir.

Por supuesto, el amor es también una ilusion trascendente
de mi entidad; se trata de ponderar otra entidad en mas que la
mia y de encontrar en ella, y en la busqueda de su bienestar, el
motivo que me trasciende. Se trata de dedicarme a buscar que
ella esté bien, de ponderar su entidad en mucho mas que la mia.
La distancia entre mi entidad y la suya, que la sacraliza, es la
que me marca la trascendencia, cumplir con sus motivos es lo
que me mueve. La fuerza del deseo de alcanzar la entidad ajena
es tanta que ilumina a mi motivacion, la vacuidad que significa
el cumplimiento de mi propia motivaciéon es superada por la
plenitud de sentido que tiene el ver que el otro al que amo
sonrie y se halla a gusto.

El que encuentra su ilusién en el amor hacia otro se consagra
al cuidado de la entidad ajena, de tal manera que encuentra en
ella el sentido que ha perdido en si. La motivacién del amado
adquiere el fundamento que no puedo ya permitirme considerar

1. Camus, Albert. “Un razonamiento absurdo”. En El mito de Sisifo. p. 14.



EL SINSENTIDO DE VIVIR 351 | §8.3

de mi. Se trata de trascenderme hasta llegar a la entidad ajena,
pretension que es imposible, pero que me permite cada dia un
sentido: el de ver su rostro la mafana siguiente, el de encon-
trarme con sus caricias, con su risa, con su gozo desbordante
que me alcanza y que me hace encontrarme cuando el amado
se encuentra. Mi amante, mis camaradas, mis hijos, mi dios... el
amor hacia ellos me ocupa mi existencia, el estar para ellos es
lo que me convence de estar.

Empero, no es la ilusién trascendente la tinica que se con-
sigue por la fe; hay otra que no pretende mas allad de mi el
fundamento que la sinrazén me ha negado, sino que lo recupera
en la propia vida.

La ilusion de fe vital™* es la afirmacion de mi propia moti-
vacion en contra del sinsentido, es la superacion del absurdo
de vivir con la fuerza de mi deseo del mundo. Se trata de
encontrarse con la objecion de la aniquilacion como condicion
y como destino y considerarla a ella insignificante por la fuerza
de mi vida, en cambio de considerar insignificante mi vida por
la fuerza de la aniquilacién.

La consecuencia basica del sinsentido y la principal que lleva
a la indiferencia es la de que no vale la pena el empeiarse,
puesto la constante aniquilacién todo lo desvanece; la inmensu-
rable desproporcion entre el esfuerzo necesario para conseguir
lo que una persona integra y digna sabe bueno y lo efimero de
su encuentro inhibe a la motivacion y la debilita. Empero, la
ilusién vital implica la aceptacion del sufrimiento y el disfrute de
la vida con él. No se trata de que se acepte cualquier esfuerzo
ni de que se someta mi entidad a lo que le obliga su situacién
y que aprenda a vivir con ello, sino de afirmar mi motivacion
a pesar del dolor y de la nada que puedan seguirse de ello, de
satisfacer mis necesidades sin que el esfuerzo ni el cansancio
ni el absurdo tengan la fuerza suficiente para oponérsele: se
trata, en fin, de devolverle a mi motivaciéon su sentido por la
sola referencia a mi vida [a mi existencia | a mi sensitividad].
Dice Nietzsche que «en todos los tiempos los sapientisimos
han juzgado igual sobre la vida: no vale nada...»*, pero el que se

1. Nietzsche, Friedrich. “El problema de Socrates”. En Crepiisculo de los idolos.
p- 43. Por supuesto que aqui la intenciéon de Nietzsche es denostar esa
postura y ponerla en ridiculo, haciendo patente lo que —segtin él— es un



§8.3] 352 DEL ESTAR VIVO

ilusiona vitalmente se aparta de esa postura y, en consecuencia,
de la ilusion por lo trascendente; sabe que lo Gnico que tiene es
lo que tiene consigo: su vida, y que negar lo presente en aras de
lo que venga es una descomposicién del impulso vital al bien-
estar. El considerar en tanto a la razén [la finalidad] por la que
se vive {el bienestar} no permite que el impulso real de vivir lo
que yo soy se manifieste, destruye la fuerza motivacional de mi
entidad, la reprime. La vida misma, el sentir, el querer, el desear,
el repulsar, el éxito y el fracaso son ellos mismos la razon de la
vivencia; dicho de otro modo: no es necesaria otra razén para
realizarme que mi propia exigencia de que asi sea.

La ilusién vital pone la fe en mis instintos, y no en un ningin
motivo. Recupera el sentido de estar en el mundo por referencia
a la propia motivacion y, asi, recupera también el significado
de lo bueno y de lo malo. La bisqueda del bienestar se coloca
nuevamente como la guia de mi actuacién. Esto implica que la
fuerza de mi motivacion y de mi deseo sea tan grande que me
permita superar la objecién de mi aniquilacién; es decir, que
no se trata de tenderme al mundo en la esperanza ciega de
su mejoramiento, sino de tenderme a pesar de que sé que el
mundo es aparte de mis pretensiones, de afirmar mi voluntad a
pesar del dolor que eso implica. Esto es, aceptar el dolor como
constitutivo de mi estancia vital y no sufrirlo, sino encontrarme
también en él, y no sélo en mi gozo: no huir de mi sufrimiento,
sino vivirlo como una afirmaciéon de mi propia voluntad en
su fracaso; que el mundo, negandome mi realizacion, no me
someta por el sufrimiento de esa negacion, sino que, aceptando
mi sufrimiento, me acepto a mi, sin abandonarme porque el
mundo me rechace.

Ya trascendente, ya vital, la ilusién de fe viene a re-ligar a
mi motivacién con el mundo, viene a devolver el sentido de mi
vida, des-significando la aniquilacion definitiva que me espera
y la constante aniquilaciéon que me constituye, ya negando que
efectivamente me acabe con ella, ya afirmando mi vida por
encima de lo que sera su fin. Pero esta religacién no es una
vuelta a la ingenuidad previa a la comprension del sinsentido,
sino que es su remontamiento existencial (nunca real). La
ilusién ingenua no puede impelerme al acto de la manera en

sintoma de la decadencia espiritual, una confesion de la debilidad fisiologica
que no permite afrontar la vida con el decoro del poderio.



EL SINSENTIDO DE VIVIR 353 | §8.3

que lo hace la ilusién de fe, pues la primera no puede hablar
con verdad de la trascendencia que busca o de la afirmacion
de si mismo porque no se ha encontrado con su falsedad; vive
en la sapiencia ciega como vive un pez en el agua, mientras
que el iluso de fe lo hace como un anfibio que vuelve al agua
sabiendo de la seca superficie. Para el ingenuo, la objecion de la
aniquilaciéon nunca llegé a significar nada, porque nunca supo
de ella, tan sélo la entendié.

Hay, desde luego, quienes pueden adoptar motivos ilusio-
nantes trascendentes como motivos ilusionantes ingenuos; los
que conciben, por el sentido que alguien mas les comunique, la
especulacion del motivo que a ellos los tiende a la trascendencia
y adoptan ese motivo como adoptarian cualquier otro. Hay
quienes buscan una consecucion trascendente aun antes de
comprender el sinsentido y, por lo tanto, sin comprender la
trascendencia porque, en su ingenuidad, les agrada la posibili-
dad del mundo que se les dice. Pero éstos no viven ni encarnan
la religacion que significa esa trascendencia, porque ese motivo
no es el sentido de su vida, sino sélo un deseo muy querido o una
obsesion. El ingenuo no puede encontrar en él {el motivo tras-
cendente} su sentido porque no lo ha perdido, sencillamente no
comprende el problema del sentido, aunque —se ha repetido ya
mucho— pueda entenderlo. Ejemplos muy palpables de esto: las
religiones de masas en todos los tiempos, en las que la inmensa
mayoria no empefian su existencia en la consecucién de la vida
trascendente; y también el marxismo en décadas pasadas, en
las que a la mayoria le ilusionaba la construcciéon de un mundo
mas justo, pero que no encontraban en la consecucién de esa
justicia la razon por la que vivian, ni por la que morian. No es,
entonces, el motivo el que marca si es por fe o por ingenuidad,
sino la re-ligacién que se viva en el arrojo a su consecusion.

Del mismo modo, el tender al mundo para cumplir mi
motivacion no es, por si mismo, una manera de afirmar mi
vida, porque ésta no ha sido negada. La misma manifestacién
de la motivacién es afirmacion de mi entidad, y es sélo eso lo
que el ingenuo afirma, y que se niega con el dolor. El iluso
de fe vital afirma su vida en cada acto y recibe el sufrimiento
también con afirmacién. El que se arroja al mundo sin maés, el
que siempre considera solo su presente, es ingenuo, porque para
comprender el sinsentido hubiera debido primero considerar



§8.4| 354 DEL ESTAR VIVO

su propia aniquilacién por venir, saber de ella. Si, después de
eso, se responde a esa sapiencia negandose a significarla, es
distinto, porque en ese momento se necesita de una gran fuerza
motivacional para poder reprimir la objecion de la aniquilacién
y es necesario también que responda por su sufrimiento, pues
ya sabe que éste no le es impropio, que no significa que se haya
negado al Yo, sino que es inherente a la existencia y que es
precisamente la pretension de huir de él la que esta implicada
en los razonamientos grandilocuentes del sinsentido.

La rebelion / la resignacion

§ 4 La ilusion de fe, ya trascendente, ya vital, niega el significado
—v solo el significado— del sinsentido, lo des-precia, y no lo
considera porque el motivo ilusionante ilumina a la motivacion
y la deslumbra, enceguece la consideracion de la aniquilacion,
que termina perdiéndose en la insignificancia. Tener un motivo
mas grande que la nada que me espera: eso es la ilusion. Pero, a
su vez, la ilusion de fe no es como la ilusién ingenua: ésta es
espontanea, en tanto que aquella sélo surge por la superacion
—nunca negacion— del sinsentido; es decir, que no se trata de
una vuelta a la ingenuidad (aunque, muchas veces, esa pueda
ser la pretension) de tal manera que no quede ya huella ningu-
na del absurdo que se comprendi6 alguna vez: eso es ya impo-
sible. Se trata, mas bien, de enfrentarse al sinsentido —que cons-
trifle a la indiferencia— con un motivo mas grande; gracias a la
fe en el motivo que me trasciende o en mis instintos me re-ligo
al mundo, mi realizacion tiene, nuevamente, un sentido: llega a
algun lado, no ya como en el sinsentido, que se sabia destinada
a hundirse en la nada.

La ilusién de fe trascendente se le opone a la aniquilacion
trascendiéndola; la vital la asume y, en esa asuncion, la sub-
sume a su propia vitalidad: ambas des-precian al sinsentido.
La rebelion y la resignacion, por el contrario, lo precian en su
consideracién, y viven contra él o con él. El iluso, una vez que se
hubo encontrado con el sinsentido, buscé la forma de remon-
tarlo para colocar nuevamente a su motivacioén en un sentido y,
asi, devolver la plenitud a la busqueda de la actuacién y de su
hacerse. Hay, empero, quien no es capaz de ilusionarse, porque
no puede dejar de lado la objecién del sinsentido, porque sabe,



EL SINSENTIDO DE VIVIR 355 | §8.4

en el intento mismo de remontarlo, que se esta engafiado, y ain
aprecia en demasia su dignidad como para dejarse llevar por lo
que mejor le acomode, en despecho de lo verdadero; asi, solo le
queda rebelarse o resignarse.

A pesar de las verdades particulares, que en cada quien se
conciben de acuerdo con sus vivencias, la realidad es una, y
el encuentro con mi verdad no depende de que otros la vean
0 no, sino de que yo, que la busco para ser digno del acto en
que me realizo, tenga la conviccién de que tomar como premisa
cualquier otra cosa seria traicionar lo que Soy, seria entregar-
me a la pusilanimidad y a la indignidad. Yo, que comprendo
la verdad del sinsentido, no puedo apartarme de ella, aunque
ninguna otra existencia se manifieste igualmente, aunque todos
la ignoren o la desconozcan: la vacuidad que me sostiene no
dejara de encontrarme siempre, la aniquilacion constante del
tiempo, aniquila también mi vida, que se identifica con ese
mismo tiempo. Se destruye mi felicidad y mi desgracia sin que,
en el fondo de mi entidad, nada se destruya ni se construya:
todo permanece igual. Me comprendo como rehén del impulso
ciego de mi entidad hacia la entidad al que no puedo renunciar.
La manifestaciéon de mi motivacién obedece a la biisqueda del
bienestar, pero la especulacion le enfrenta con su porvenir y
con la concepcion de la nada que le espera, le enfrenta también
con una posibilidad del mundo mejor que no se conviene con
la satisfaccion de la necesidad manifiesta por el deseo vital: Lo
que Soy sabe de una contradiccion entre el seguimiento del
los caprichos ciegos de la motivacién ante lo sensitivamente
presente y lo que de ellos y de mi mismo me proyecto especu-
lativamente. Para quien es capaz de preferir la dignidad de su
entidad (lo més buena [querida] posible) a la saciedad efimera
del dolor y del apetito, es imposible no padecer el dolor actual
y que la necesidad ciega de lo que soy no lo impela con mas
fuerza cada vez: tiene que lidiar contra ese impulso —el mas
basico y fundante— de regodearse en lo presente, so pena de
saberse indigno, de encontrar al mi mismo como una objecién
molesta, repulsiva incluso: de llenarse de vergiienza por saberse
contrario a lo que se quiere ser.

La rebelion existencial [la rebelion contra el sinsentido]
es una actitud que le responde al sinsentido, no tratando
de anularlo —como los ilusos— sino contrariandolo; es decir,



§8.4| 356 DEL ESTAR VIVO

afirmando sobre todo aun la verdad del mundo y de mi mismo,
y la del bien y del mal que todavia se sienten con fuerza
emerger de mi entidad a pesar de que se sabe del sinsentido
y de la fatuidad: revelarse contra el sinsentido es defender el
derecho de juzgar™. Esto es, defender mi agrado y mi molestia,
mi deseo y mi repulsion, pero no de la manera en la que lo hace
el iluso vital (i. e., afirmando mi vida como fundamento de todo
sentido), sino aceptando la fatalidad por sobre mi vida, pero
oponiéndole la fuerza de la conviccién interna, que nace de
saber que hay un mundo mejor que otro, a pesar de que ambos
sean insignificantes, que hay una estancia mas buena que otra,
a pesar de que ambas se pierdan instantdneamente. El rebelde
existencial conoce la tragedia como destino, y la acepta.

La misma dignidad que le impide alejarse de su conviccion
del sinsentido le impide abandonar su judicatura y su con-
viccién de que hay todavia lo verdadero y lo falso, lo bueno
y lo malo. Acepta el sufrimiento, pero todavia resistiéndolo
[todavia sufriéndolo efectivamente] porque atin niega lo que lo
niega. Es decir que, en cada afirmacion de lo que Soy, el rebelde
existencial al mismo tiempo sufre por el conocimiento de la
aniquilacion y de la insignificancia de su entidad. No puede
gozar plenamente, porque cada gozo es también el sufrimiento
de su pérdida; no puede esperanzarse totalmente, porque cada
esperanza es también la promesa de la desolaciéon. No puede
ilusionarse con la trascendencia del amor, porque sabe de la
imposible conjuncion de las entidades: ama, pero en la tragedia
de la pérdida permanente, de la imposibilidad del alcance de lo
que deseo y —peor todavia— de que me alcance quien me desea;
quiere, pero en la sapiencia de la imposibilidad de la satisfac-
cién, siempre descontento, siempre en el conocimiento de que
la exigencia entitativa se repite sin cesar y sin sentido, de que
sin importar lo que haga, siempre algo le faltara, siempre sera
insuficiente, siempre sera solo. No puede entregarse al disfrute
de los placeres que le ofrece la vida, porque los sabe fatuos y
risibles (sabe que son la obediencia ciega de un instinto que él
no escogio, que puede discernir en su bondad o en su maldad
(segun lo que resulte del cumplimiento de la tendencia), pero del
que —a pesar de ello— no puede apartarse). Su fuerza vital ain
le permite concebir la posibilidad de la mejoria y de lo bueno,
pero con la conviccion de que, siendo mejor, nunca sera 6ptimo



EL SINSENTIDO DE VIVIR 357 | §8.4

y siempre insuficiente, de que nunca alcanzara para poder ha-
cer que la vida valga la pena, pero convencido de que hay algo
que debe defenderse: la verdad y la dignidad. Rebelarse contra
el sinsentido es defender el derecho a no perderse a si mismo.

La condicién tragica de la vida del rebelde existencial, por el
empecinamiento en conservarse a si mismo y mantenerse firme
en la verdad a pesar de su dolor, y por el seguir negandose a
aceptar su negacién —y, por lo tanto, aceptando el sufrimiento
como tal, y no como afirmacién propia—, vive en constante
agitacion en contra de su situacion. Vive, a pesar del ultraje de
estar vivo, vive contra las condiciones entitativas en las que esta
obligado a la existencia. Y todo ese dolor se enfrenta, al mismo
tiempo, con el gozo facil de los ingenuos, con la cruel patencia
de que la carencia del compromiso con lo verdadero y con la
dignidad del acto permite disfrutar de algo que es falso, aunque
sea efectivo™. Los ve regodearse en el engaiio, como quien ve a
un niflo humillarse a cambio de una golosina o maldecir porque
se le niega el juguete favorito: con cierta lastima y con cierta
nostalgia. Y, empero, ;qué sera capaz de reclamar al ingenuo el
que se rebela contra el sinsentido?, ;qué él, sabiendo la verdad
y siendo digno sufre, en tanto que aquél, estiipido y entregado
puede disfrutar creyendo en el amor, el placer y la vida?: No
es tal un reclamo valido; es, mas bien, una queja contra si,
un clamor nostalgico por la recuperaciéon de la ignorancia de
su situacién, por la vuelta al infantilismo en el que no habia
mas que lo de ahora: hay una nostalgia de la ingenuidad ante
la derrota del absurdo.

Pero la derrota existencial es, al mismo tiempo, el triunfo
de mantenerse en la incapacidad de soportar la pérdida de la
determinacién por la verdad de lo que él es y de lo que es el
mundo. Nacera, es probable, el impulso de gritar la verdad —su
verdad— y de cuestionar a los otros: “;como es que no lo ves?”,
“;como puedes continuar creyendo?”. Pero el ingenuo no cree,
sabe (porque no sabe de la posibilidad de que sea de otro
modo, no se ha contravenido su instinto) que la vida consiste
en buscar la felicidad.

Es probable también que su llamado {el del rebelde existen-
cial} sea s6lo una respuesta a las inquirencias de los demas
(quizas no todas verbales). Entonces, lo que se hace es hablar
y expresar lo que me existe ante todos aquellos que no pueden



§8.4| 358 DEL ESTAR VIVO

concebir desde si de lo que se les habla, y desgarrarse para
terminar mas abandonado que antes (abandonado no quiza por
ellos sino por la patencia de la incomprensién, alejado aiin mas
por la anti-patia entre la que me encuentro en un mundo en el
que nadie sabe lo que sé).

Empero, también puede entender que no hay motivo para
reclamar a los otros de su ilusiéon, que no puede exigirles que
se den cuenta de la desolacién y del absurdo, del infantilismo y
del patetismo que representa su afan, semejante al del actor que
confunde su papel con su vida; porque, en el fondo, no tiene el
derecho de imponerles nada, de arrebatarles la ingenuidad para
darles en cambio esta tragedia continua que él vive.

La existencia de todos es la misma derrota, aunque la ilusion en-
ceguezca. El valor de superar esa ceguera resulta ser la condena
tragica al sinsentido: el saberlo o el ignorarlo no proporcionan
nada que lo cambie, sino la que tnica satisfaccion consiste en
saberse todavia digno de si, porque se conserva el valor de cada
acto como producto, a partir del conocimiento de lo verdadero,
de mi discernimiento de lo bueno y de lo malo: aunque pierda el
valor de la vida, conservo mi dignidad de vivirla. Pero la existen-
cia que lo ignore, aunque carezca de tal dignidad, prevalecera
existiendo; no habrad mayor cambio si la sabe, sino la pérdida
del derecho a ser feliz, que solo proporciona la ilusién. Por esto
mismo, puede que la nostalgia invada a la entidad de quien no
renuncia a la posesion de la verdad, y que se anhele tener de
nuevo una ilusién, encontrarse nuevamente con la esperanza
de lo deseado, de lo bueno, de la felicidad... para volver a los
momentos plenos y a la risa facil de los ilusos.

Pero el rebelde existencial comprende que no puede ilu-
sionarse sblo porque pretende la renuncia de esta oposicion
tragica: si la ilusién no es sincera, entonces se esta entregando
al sinsentido. Pretender ilusionarse sin la conviccion del motivo
ilusionante [pretender abandonar la verdad sélo por alcanzar el
gozo] es imposible, porque tal ilusién no se daria: {sin convic-
cién} careceria de la fuerza para deslumbrar a mi motivacion.
Ademés, eso significaria abandonarme al juego del sinsentido,
no sélo soportando —lo que es ineludible— los hilos que me
mueven, sino aceptandolos y conformandome con ellos; no se
puede negar que, en el fondo, esos resortes de la voluntad
manifiestan lo que Yo soy, pero el quid es que no los he escogido,



EL SINSENTIDO DE VIVIR 359 | §8.4

sino que me son impuestos por mi propia condicién entitativa:
no hay consulta, no hay valoraciéon. En el fondo, el conflicto
consiste en que, al presentarse existencialmente, las motivacio-
nes y los impulsos se someten al examen racional, que siempre
reprueban; pero quien no consiente de si actuar sin razén (sino
s6lo en razon de lo bueno) tampoco puede consentir sin mas
que es asi como se es. Lo que no puedo aceptar de mi mismo es
hacer algo que no valga (aunque, por el sinsentido, al final nada
vale), que no tenga una justificacion.

El rebelde existencial est4, asi, condenado a desgarrar su exis-
tencia lanzandola contra molinos de viento metafisicos, pero sin
ignorar lo que son —queriendo vencerlos sin esperar hacerlo—
y sin que a nadie convenga esa batalla, sino a si mismo.

Hay todavia otra manera de responder al sinsentido existen-
cial, una que necesariamente es precedida por la rebeldia (pero
que no necesariamente la sucede). Cuando se ha socavado ya
la fuerza con que se resistia a la sinrazén de ser, al sinsentido
de la existencia (aunque no es necesario que este agotamiento
se dé), entonces no queda mas que resignarse, que abandonar,
no la conviccién de que es absurdo vivir, sino la oposicién a
éste [la defensa del juicio y de la consideracién de lo bueno
y de lo malo].

La resignacion existencial es una actitud que desatiende la
estancia en el mundo; se trata de una existencia que asume el
sinsentido (que no se le opone), pero que no lo acepta (que no
se ilusiona con su motivacién (pues, para el rebelde, oponerse
a la ineluctable ausencia de sentido de lo bueno y de lo malo
es un motivo)). El resignado no pretende —ni puede— superar
la verdad del sinsentido y, por lo mismo, no se puede arrojar
al mundo, sino que se des-pre-ocupa por lo que haya de ser
de si: no se entrega al juego fatuo de la motivacién, sino que
abandona la batalla contra la vacuidad y la insignificancia. El
juicio, lo bueno y lo malo se vuelven muy mas relativos, ya no
hace por defender sus convicciones (pues éstas se debilitan con
su fuerza entitativa): se abandona a la apatia.

El aburrimiento y el tedio son las caracteristicas distintivas
de esta resignacion, pero no se trata ya de aquéllos que se
seguian del ocio en la ingenuidad de la tendencia a lo del
mundo, sino de un tedio por la vida en general y no por la
situacién en particular. Su motivacién se limita ya a lo que



§8.4| 360 DEL ESTAR VIVO

mas cercana e inercialmente le ocupa, pero no porque, como el
animal irreflexivo, se enardezca la motivacion sélo con lo que se
le presenta sensitivamente, sino porque su fuerza motivacional
es tan menguada que sélo atina a manifestarse por lo que mas
in-mediatamente se le presenta. Lo bueno y lo malo no son ya
esos parametros que distinguian lo permitido de lo prohibido,
indican ya solamente la diferencia entre lo conveniente y lo
inconveniente; no debe olvidarse que se trata de un &nimo
menguado: no es que aspire a algo, como no sea a mantenerse
en las condiciones que menos le molesten. Esta relatividad de
lo que esta bien y de lo que no, no lo convierte en un criminal,
porque carece del impulso pasional o del interés maquinado
que caracterizan a los mas de los crimenes; si comete un crimen
no serd por eso sino, tal vez, por la circunstancias (como
Meursault en El extranjero), sin alguna conviccién de obtener
algo importante a partir de ello, ni de perderlo.

En el fondo esta la indiferencia, no sélo entre morir o vivir,
sino entre cémo hacerlo; no porque todo dé exactamente lo
mismo, sino porque la diferencia que puede haber significa
muy poco, cuando no nada. El que se ha resignado al absurdo de
vivir permanece y ya. La inercia es la que marca el rumbo de su
vida, no hay ya grandes decisiones, s6lo decisiones sin mas; no
hay ya gran perturbacion, sélo fastidio o disfrute tranquilos. El
animo se ha visto obligado a cargar con el peso de la nihilidad
y a sostenerlo a costa de sus propias fuerzas; ahora, permanece
con esa nihilidad y la lleva consigo sin pretender nada de ella,
ni de si mismo. Se ha dejado corroer por la derrota en una lucha
contra lo ineluctable que ya le era insostenible. Se ha cansado
de intentar sostener algo (incluso su propia determinacion del
bien y del mal) sobre la base de la nada.

Ya no hay mas, ya nada se espera, ya no se teme nada. La
vida contemporanea lo permite, pues no amenaza la supervi-
vencia ain para quienes viven en la apatia: no hay ninguna
experiencia limite en su dolor o en su amenaza que remueva
la excitacién motivacional. El paso del tiempo consiste en su
propio paso como si vivir fuera contemplar. Obligado a ser por
la mera entidad, pero sin el afan de hacer [de actuarse] ni de
encontrar ya nada, ni con el temor de perderlo. Después de
todo —se supone— la muerte no es algo deseable.



EL SINSENTIDO DE VIVIR 361 | §8.4

La resignacion es, al fin, la aceptacion de la gran derrota que, a
pesar de mi entidad y de su disposicion a ser, es la existencia.



iNDICE GENERAL

Prologo. .. ..o vii
Introduccion ......... o i XV
LA SOLEDAD
LELYO ... 21
Del yoy de comoestasolo.............o.oouueen... 21
El conocimiento deloquees ....................... 42

La determinacion histérica de la vivencia, 57 —
La concepcidn de la existencia, 72 — El problema de la verdad, 98

El conocimiento deloque Soy ..................... 112
La palabra / el pensamiento, 119 — El razonamiento / la légica, 149 —

La introspeccion, 161

II. LOQUE SOY YLOQUE TENGO . ..o vvveeneneennnnnn.. 179
Elrealizarme.......... ... ... i, 179
El bien-estar y el mal-estar, 183 — El gozo y el sufrimiento, 196
Laposesion ..............oiiiiiiniiiiiiiinaa.. 201
MLELEGOISMO . . ..o 217
La condicién egoista. . .. ...t 217
El hambre / el narcisismo ......................... 217
Laviolencia...........cooiiuiineiiiiiaa., 233
LA CONVIVENCIA
IV. EL ENFRENTAMIENTO CON LO AJENO .. ............... 241
Otredad / alteridad / humanidad ................... 241
V. LA COMUNICACION. . ..ottt e 257
De la posibilidad de lo comtn. . .................... 257
Laexpresion .............ooiuuiiniiiiiiinnean. 265
El trabajo y la habitacion. . ..................... ... 279
VL EL ALTRUISMO. . ...t teeeeeeeeeas 285
La consideraciéondelotro ......................... 285
El deseo sexual / el erotismo. . ..................... 296

Laabnegacion..............cooviiuiiiiiiino... 303



DEL ESTAR VIVO

VIL LALIBERTAD. . . . ottt ettt et e ee e ie e 309
Del significado de serlibre. . . ...................... 309

La autodeterminacion, 316
La perenne responsabilidad. . ...................... 322

La incertidumbre proyectiva, 326

VIIL EL SINSENTIDO DE VIVIR . .o\ vteteeeeineieaeennnn 333
La aniquilacion: condicién y destino................ 333
Larespuesta al sinsentido .. ....................... 344

La ilusion, 344 — La rebelion / la resignacion, 354



0.1
vii

1.1
21
1.10
72
1.19
129
1.28
171

2.1
179
2.10
210

3.1

217

4.1

241

5.1
257

6.1
285

7.1
309

8.1
333

0.2

1.2
22

1.11

1.20
138

2.2
183

3.2

221

4.2
245

5.2
265

6.2
296

7.2
316

8.2
335

iNDICE DE PARAGRAFOS

0.3

xiii

1.3
27
1.12
91
1.21
149

2.3
187

33

227

4.3
248

53
273

6.3
303

7-3

322

8.3
344

0.4

XV

1.4
35
1.13
98
1.22
153

2.4
191

3.4

230

4-4

252

5-4
279

7-4
326

8.4
354

0.5

XVl

1.5
42
1.14
102
1.23
159

2.5
196

3.5
233

45

241

0.6

xvii

1.6
42
1.15

112

1.24
161

2.6

1.7
52
1.16
114
1.25
162

2.7

1.8
57
1.17
119
1.26
165

2.8

203

1.9
64
1.18
125
1.27
168

2.9

206



Explicaciones ontolégicas e implicaciones
éticas de la soledad fue compilado
digitalmente en abril de 2018. En su
composicion, hecha por el autor, se
usaron tipos Linux Libertine y Fira Sans.



	Prólogo
	Introducción
	La soledad
	El yo
	Del yo y de cómo está solo
	El conocimiento de lo que es
	La determinación histórica de la vivencia
	La concepción de la existencia
	

	El problema de la verdad

	El conocimiento de lo que Soy
	La palabra / el pensamiento
	El razonamiento / la lógica
	La introspección


	Lo que soy y lo que tengo
	El realizarme
	El bien‐estar y el mal‐estar
	El gozo y el sufrimiento

	La posesión

	El egoísmo
	La condición egoísta
	El hambre / el narcisismo
	La violencia


	La convivencia
	El enfrentamiento con lo ajeno
	Otredad / alteridad / humanidad

	La comunicación
	De la posibilidad de lo común
	La expresión
	El trabajo y la habitación

	El altruismo
	La consideración del otro
	El deseo sexual / el erotismo
	La abnegación


	Del estar vivo
	La libertad
	Del significado de ser libre
	La autodeterminación

	La perenne responsabilidad
	La incertidumbre proyectiva


	El sinsentido de vivir
	La aniquilación: condición y destino
	La respuesta al sinsentido
	La ilusión
	La rebelión / la resignación



	Índice general
	Índice de parágrafos

